
' f./ 

r 
~ 
~ 
t 

ii 
~ 
H 

, . 
• 

HUMANISME DALAM PEMIKIRAN KEJBHUDAY AAN 
SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA : 

SUATU KAJIAN FILOSOFIS 

TESIS 

Diajukan untuk melengkapi persyaratan 
dalam memperoleh gelar Magister Humaniora 

pada Program Studi Ilmu Filsafat Program Pascasarjana 
Fakultas Ilmu Pengetahuan Budaya Universitas Indonesia 

Oleh 
ELlS TETI RUSMIATI 

NPM 670005020X 

. PROGRAM PASCASARJANA P~OGRAM STUDilLMU FILSM'AT 
FAKULTAS ILMU PENGETAHUAN BUDAY A 

UNIVERSITAS INDONESIA 
DEPOK 

2003 

··~-p ... ~ 

'• 



I 

I 

I 
l ~ 
~ . ' 
j 
j 

I l " 
n 

~ 
~\ 

. ~ 
I! 

I 
t· 
~ ,, 

i: 
~~ 

~ 
r 
~ ,. 

I f 

i, J p 
~: 
~: ' !' 

I 
~ 
il 
f 
I r, 

~ 
~ 

~ 
!': 

l' Jl 
~ 

~ 
t! 
i·l 

' . I 
i! 

~ ,, 
~ 
r 

/ 

SURATPERNYATAAN 

Seluruh isi Tesis ini menjadi 
tanggung j awab penulis 

Jakarta, 26 Agustus 2003 
Penulis 

ELlS TETI RUSMIATI 
NPM 670005020X •. 



j ~ 

J 
~ 

l 
j 

~ 
il 
ii 

~ 
ij 
'1 

il 

I 
l ll 
~ 
~ 
~ i tl 

!I 
fi. 
~ 

I 
11 

I 
r-_, 

r' 
j!! 

f ,, 

t.:l ~I 

t 

~ 
~i 

I ~ 

~ 
~ 
'I 
. I 

J 
~ 
I 
~ 

-~ 

,] 

LEMBAR PENGESAHAN 

Tesis ini telah diujikan pada hari Senin, 25 Agustus 2003 pukulll.OO- 13.00 WIB. 
dengan susunan penguji sebagai berikut: 

1. Prof Dr. Soerjanto Poespowardojo 
Ketua Penguji 

2. Dr. V. Irmayanti M. Budianto, Msi 
Pembimbing/Penguji 

3. Prof Dr. Toeti Heraty Noerhadi 
Penguji 

4. Prof Dr. M. Sastrapratedja 
Penguji 

5. Dr. A. Agus Nugroho 
Penguji 

Tanda Tangan 

...---

111-.J~I~ c) 

Disahkan oleh: 

Ketua Program Studi Ilmu Filsafat 
Program Pascasarjana FIB UI 

. Jll\J \.{A . l . ~ ll?P~ · ' 
Prof. D Soerjan o Pojowardojo 
NIP. 130 353 85 

Depok, 

~,:f~~~:fU;~·.:~} J::-~~-·;::f!l r'{::­
. ·-,,·0®t, .. k:Dahana 

~ :!~sn·;NJ:P•.· 130 246 668 



~ 
II 
i! 
1: 
b 

~ 
)I 

-- - TI 

II 
" l 

li 
u 
~ 

r 

~ 
ii 

1.; 

j: 
f. 
1 
~ 

~ 
f 
f·l 
~ 
~ 

r 

~ 
11 
~ 1 
:il 
;'.! 

~l 
(( 
!· 
I' 

~~ 
!I ., 

ll 
\I 

J 
?. 

~ 

.... 

KATAPENGANTAR 

Puji syukur atas kekuatan yang diberikan Allah SWT., akhirnya Tesis ini terselesaikan. 

Penulisan Tesis dengan judul Humanisme dalam Pemikiran Kebudayaan Sutan Takdir 

Alisjahbana: Suatu Kajian Filosofis ini, dilaksanakan dalam rangka penyelesaian studi 

pada Program Studi Ilmu Filsafat, Bidang Ilmu Pengetahuan Budaya, Program 

Pascasarjana Universitas Indonesia. 

Kehadiran Tesis ini diharapkan dapat bermanfaat tidak hanya bagi Penulis sendiri tetapi 

juga bagi pengembangan ilmu pengetahuan khususnya bidang filsafat, terutama filsafat di 

Indonesia. Lebih jauh daripada itu, dengan pengambilan judul Tesis seperti di atas, 

diharapkan bisa menjadi salah satu langkah untuk lebih menghargai kehadiran para tokoh 

filsuf di Indonesia. 

Disadari sepenuhnya bahwa Tesis ini masih jauh mendekati kesempurnaan. Namun 

demikian, dengan keterbatasan ini semoga menjadi motivasi bagi Penulis untuk menjadi 

bahan pemikiran agar lebih baik lagi di masa-masa mendatang. 

Selama penelitian dalam menyelesaikan Tesis ini, Penulis mendapat banyak bantuan dari 

berbagai pihak, baik moril maupun materil. Oleh karena itu, dengan kerendahan hati 

Penulis ingin menyampaikan rasa terima kasih kepada berbagai pihak yang telah banyak 

membantu. Secara khusus, rasa terima kasih ini juga disampaikan kepada lbu Dr. 

Irmayanti M. Budianto yang telah banyak membantu dan membimbing Penulis. Semoga 

Tuhan berkenan membalas kebaikan-kebaikan itu. 

Jakarta, 30 Agustus 2003 

Penulis 



i 
J 

1.

!. 

: ~ 

~ 
II 

] 
il 

li I ~ 
J: 

~ 

ij 

tl ,. 

~ ~ 
•I 
~ 
~ 
•; 
i 

i 
t' 

5 
~ 
~ 
8 
li 
~~ 
i·! 

~ 
~ 
~ 
r . 
~ 

• ~ • I 
. I 

~~ 

~ 
~ 

~ 
I 

, I 

l 

t: 
u 

~ 

ABSTRAK 

Pemikiran kebudayaan Sutan Takdir Alisjahbana diawali dengan penarikan garis yang 
membedakan dengan jelas antara kebudayaan tradisional Indonesia dengan kebudayaan 
modern Barat. Perbedaan terutama ditekankan pada konfigurasi nilai dari masing-masing 
kebudayaan itu; nilai-nilai mana yang lebih dominan. Dengan mengelompokkannya 
kepada enam nilai (mengikuti Eduard Spranger: nilai teori, ekonomi, agama, seni, kuasa 
dan solidaritas), Takdir menyebut bahwa dalam kebudayaan tradisional Indonesia berlaku 
nilai-nilai ekspresif yang menyebabkan kebudayaan itu statis, sedangkan di negara­
negara Barat, di mana gugus ilmu pengetahuan itu unggul, berlaku nilai-nilai progresif 
yang mengantarkan negara itu menjadi negara yang modem. Indonesia, hemat Takdir, 
harus mengadopsi nilai-nilai dari Barat itu yang bercirikan: intelektualisme, 
individualisme dan materialisme. Dengan kata lain, untuk membina kebudayaan 
Indonesia itu diperlukan upaya modemisasi mutlak guna meraih kemajuan sebagaimana 
yang telah diperoleh negara-negara Barat. Gerakan modemisasi seperti ini mendapat 
banyak tentangan karena dianggap mengancam hilangnya kepribadian bangsa. 

Modernisasi yang terjadi di Barat, dalam pandangan Takdir berawal dari peristiwa 
Renaissans ltali yang aspek dasamya merupakan gerakan humanisme, menempatkan 
manusia pada posisi sentral. "Manusia", merupakan tema sentral dalam konsep 
kebudayaan Takdir. Dalam upaya mendefinisikan konsep kebudayaan, Takdir 
menekankan pada proses budi manusia; budilah yang melahirkan budidaya atau 
kebudayaan. Melalui kebudayaan, manusia mengubah alam agar menjadi lebih 
manusiawi. Nilai yang merupakan kekuatan integral dalam pembentukan pribadi, 
masyarakat dan kebudayaan, berada dalam proses budi manusia. Karena nilai itu juga 
berada dalam proses budi manusia maka kebudayaan oleh Takdir tidak diukur dengan 
teori empiris melainkan lebih berdasarkan teori nilai; nilai mana yang paling 
diutamakannya. Dengan demikian, kebudayaan akan lahir dengan penuh tanggungjawab. 

Ketika terjadi akulturasi budaya ada sisi-sisi yang tidak bisa dihindari: ketidakberdayaan 
meraih nilai-nilai baru sementara yang lama pun sudah telanjur ditinggalkan. Untuk 
masalah ini, Takdir mengedepankan sisi-sisi manusianya: kreativitas (seperti judul buku 
yang ia tulis) dan kebebasan. Disamping itu, dalam usaha manusia rasional pada proses 
modernisasi itu, berkecenderungan untuk semakin irrasional, tetapi Takdir tetap optimis. 
Takdir juga menganggap ilmu-ilmu sosial telah terjebak positivisme karena 
mengenyampingkan masalah nilai, ia lalu mengajukan sebuah konsep yang menyeluruh 
tentang ilmu manusia sebagai sintesa antara ilmu-ilmu positif dengan teori nilai. 

Tidak bisa dihindari bahwa pemikiran-pemikiran Takdir mengenai humanisme dalam 
kebudayaannya ini terpengaruh oleh id.eologi dari Barat, baik m~ngenai konsep 
individualisme, naturalisme, liberalisme niaupun rasionalisme dan pemikirannya ini 
masih relevan untuk masa sekarang. · 

II 



~ 
~ 
ij 

~ 
1 
~ 
~ 
h 
ll 
tJ 

J r 
~ 
~ 

~ rl 
" I , 

t 

r 
lil 

Ti1 

~ 
~ 
l 
' ;: u 

~ 
I 
t 

t ij 
I 
' I 

~ ,j 

~ 
~ 
B 

~ 
~:· 
;, 

,i 
I 

~ 
i~ 
!I 
[i 
·i 
~ 
r·: 

i: r 

,, 
I! 

~ 

:." 

DAFTAR lSI 

KA TA PENGANTAR ..................................................................... .. 
ABSTRAK .................................................................................... n 
DAFTAR lSI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. iii 

BAB I 

BAB II 

BAB III 

PENDAHULUAN 
1.1 Latar Belakang Masalah .............................................................. .. 
1.2 Rumusan Masalah ........................................................................ .. 
1.3 Tujuan Penelitian .......................................................................... . 
1.4 Metode Penelitian ........................................................................ .. 
1.5 Konsep dan Kerangka Teoretis 

1.5.1 Konsep .............................................................................. .. 
1.5.2 Kerangka Teoretis ............................................................. . 

1.6 Sistematika Penulisan ................................................................... .. 

RIWAYAT HIDUP DANKARYA-KARYA SUTANTAKDIR 
ALISJAHBANA 
2. 1. Riwayat Hidup .......................................................................... . 
2. 2. Karya-karya Sutan Takdir Alisjahbana .................................... . 

PEMIKIRAN SUT ANT AKDIR ALISJAHBANA DALAM 
KEBUDAYAAN 
3.1. Pengantar .......................... , ....................................................... .. 
3.2. Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana pada Masa "Polemik 

Kebudayaan" .............................................................................. . 
3.3. Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana Sesudah "Polemik 

Kebudayaan" ............................................................................. . 
3.3.1 Nilai-nilai Sebagai Tenaga Integrasi Pribadi, Masyarakat 

dan Kebudayaan ............................................................. .. 
3.3.2 Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia .............. .. 
3.3.3 Modernitas ... ; ................................................................... . 

3.4. Kesimpulan ................................................................................. . 

1 
10 
11 
12 

13 
17 
19 

20 
25 

30 

31 

44 

45 
52 
59 
69 

iii 



i 
f 

j 
i! 
t 
I 
:1 
ii 
~ 
~ ~ 
~ 
~ ~~ 
p 
~ 

!I ,-.. 

" li 

h 
~ 
~ 

~ I 
l! 

I 
~ 
f[ 
~ 
~I 
li 

' ~ 
f 

' ~ 

~ 
~ 

~ 
~ 
~ 
~ 
~· 

u 
" 

~ 
~! 

8 
~ 

I r ~ 
~ 

" . I 

~ L 
~~ 

::r 

·, 
i: 
[I 
~ 

~ 

" 

BAB IV 

BAB V 

BAB VI 

HUMANISM£ DALAM KERANGKA PIKIR SUTAN TAKDIR 
ALISJAHBANA 
4.1 Pengantar .............................................. ...... ... . ..... ...................... 72 
4.2 Pandangan Sutan Takdir Alisjahbana tentang Man usia............ 73 

4.2.1 Kreativitas dan Kebebasan ........ ........... .... ......................... 86 
4.2.2 Ketidakberdayaan.............................................................. 96 

4.3 Humanisme dalam Kerangka Pikir Sutan Takdir Alisjahbana 
4.3.1. Pengertian Humanisme..................................................... 99 
4.3.2. Ketertarikan Sutan Takdir Alisjahbana pada 

Humanisme .................................. .......... .. ... ... ... ...... ......... 104 
4.3.3. Humanisme dalam Budaya Asli-Indonesia ...................... 110 
4.3.4. Humanisme dalam Ilmu-ilmu Sosial ............................... 129 

4.4 Kesimpulan................................................................................. 149 

BEBERAPA IDEOLOGI DALAM HUMANISME SUTAN 
T AKDIR ALISJAHBANA 
5.1. Pengantar ............................................................... 153 
5.2. Apa ltu ldeologi? ... .................. .. . ... .... .. .... ..... .. ....... ... 153 
5.3. Pengaruh ldeologi Barat dalam Pemikiran Humanisme Sutan 

Takdir Alisjahbana. .. . . . ... . . . ... .. . . . . . .. . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. .. 155 
5.3.1 Individu ....................................................... 155 
5.3.2 Naturalisme ... . .. .. . .. . .. . .. . . . . .. . . . . . . . . .. .. . . . . . . . . .. .. . . . . 161 
5.3.3 Liberalisme ...... ......... ... . . . . . . . .. . . . ... ... . . . . . . .. . ... ... 166 
5.3.4 Rasionalisme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171 

5.4. Kesimpulan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .... 178 

PENUTUP 
6.1. Kesimpulan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . 180 
6.2. Relevansi Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana untuk Masa 

Sekarang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183 

DAFTAR PUSTAKA ... .................................................................... 189 
LAMP IRAN . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194 

•. ~ 

iv 



I· 

~ 
I 
~ 
~ 
)-i 

il 
I' 

t: 
~I 

l: 
r; 
l: 
~t! 

n. 
fl 
TI 
ll 

r 

~: 

" . ,, 
y 
I • 

I 
I ~ 

~ 
D 
" ~ 
~ 

~ 
~ 
n . 
l~ 

I ~~ 
1:~ 
!;, 
~~ 

~ 
1! 

II 
li 

~ 

1i ·:! 

~ 

BABI 

PENDAHULUAN 

1.1. Latar Belakang Masalab 

Berbeda dengan makhluk-makhluk lainnya, manusia tidak dilahirkan dengan 

berbagai pola tingkah laku yang siap pakai yang memungkinkannya 

mempertahankan hidupnya. Seperti burung misalnya, ia dilahirkan dengan 

kemampuan membuat sarang tanpa harus belajar terlebih dahulu. Bagi manusia, 

kemampuan membuat rumah diperoleh melalui proses belajar terlebih dahulu 

karena kemampuan untuk itu tidak dimilikinya sejak lahir. 

Kemampuan yang dimiliki manusia itu diperoleh melalui interaksi sosial. Dengan 

kata lain, manusia harus belajar dan menemukan cara beradaptasi dengan berbagai 

macam lingkurigan yang berbeda-beda. Belajar tentang cara-cara hidup ini 

berlangsung terus menerus dan mengalami perubahan (modifikasi) dari generasi ke 

generasi berikutnya. Dalam proses inilah kemudian lahir dan berkembangnya 

kebudayaan. 

Berkebudayaan merupakan kekhasan manusia yang membedakannya dengan 

makhluk lain. Fenomena · kebuday~ memang sesuatu yang khas insani. 

Kebudayaan menyinggung daya cipta bebas dan serba ganda dari manusia dalam 



f 
!' 
11 

I 
{:! 

~· ~; 
~: 

ij 
t:' 
r 
~,: 

I (! 

~ li 

i', 

l 
~ 

! ~ 
tl' 
1' 
.li 
n 

II 
~ 
!: 
~I 

~~ 
)i 

I ,, 
J. 

alam semesta. Dari alam raya dan dari gerak hewani tidak diharapkan karya budaya, 

lebih-lebih dari roh yang transenden terhadap jagat raya. 

Manusia pelaku kebudayaan. Ia menjalani kegiatannya untuk mencapai sesuatu 

yang berharga bagi dirinya dan dengan demikian kemanusiaannya menjadi lebih 

nyata. Melalui kebudayaan, sesuatu yang sebelumnya hanya kemungkinan belaka, 

pada akhirnya dapat diwujudkan dan diciptakan manusia. 

Dalam kebudayaan, manusia menemukan alam kodrat sebagai kerangka 

" kemungkinan-kemungkinan untuk ekspresi dan penyempurnaan diri. Dengan 

serentak manusia menyadari potensinya sendiri dan menemukan kesempatan untuk 

realisasi. Alam semesta tidak menghadapi manusia, tidak menawarkan dirinya, 

kecuali sejauh dunia itu sudah diketahui sebagai pengisi kebutuhannya. Kebudayaan 

adalah alam kodrat sendiri sebagai milik manusia, sebagai ruang lingkup realisasi 

diri. 

Humanisasi progresif dari alam merupakan wujud kebudayaan. Seorang primitif 

tidak lalu merasa celaka karena ia seakan-akan belum menguasai daya alam dan 

kebudayaannya belum lengkap. Dia dapat bergerak secara wajar dalam alam 

lingkungannya sejauh alam itu ditemukannya sebagai pengisi kebutuhannya, 

sebagai jawaban atas pertanyaan-pertanyaan, da~ sebagai nilai ·bagi kegelisahannya . 

• 

2 



li 
~ 
t 
r 

i 
~· 
rl 

~~ 
1' 
I 
f·': 

·' 
!'! 
t! 
!I 
;i 

:j 
L 
r 

l, 
!:. 
f; _____ __;_ 

1 

t 
~ 
li 
/I 

I 
j 

~ 

Sejak dahulu sampai saat ini masalah kebudayaan menggerakkan pemikiran banyak 

orang. Para pemimpin negara, sarjana ekonomi, ahli pendidikan dan lain-lain, di 

mana-mana selalu menghadapi masalah tersebut. Dalam pelaksanaan rencananya 

mereka selalu sampai kepada latar bela~ang kebudayaan, baik sebagai penghambat 

atau pun sebagai unsur yang harus diintegrasikan agar basil rencana-rencana 

tersebut terjamin. 

Dalam setiap soal, daya kebudayaan menempatkan diri sebagai faktor yang tak 

dapat dielakkan, yang mau tidak mau harus diperhatikan agar usaha-usaha tersebut 

tidak gagal. Dalam kebudayaan orang menggali motif dan perangsang untuk 

menjunjung perkembangan masyarakat. Secara spontan orang merasa bahwa soal 

kebudayaan merupakan soal aktual dan mendesak; penyelesaiannya tidak hanya 

menyangkut kepuasan ahli-ahli ilmu melainkan survival manusia itu sendiri di masa 

kelak. Jelas karenanya bahwa pengetahuan secara refleks dan sistematis adalah 

keharusan bagi setiap orang yang memikul tanggung jawab bagi hari depan. 

Justru dari situ timbullah bermacam-macam kesulitan. Manusia sendiri adalah 

bagian dari kebudayaan. Manusia tidak bisa menanggalkan kebudayaan, lalu 

memperbincangkannya sebagai peninjau atau penilik objektif. Kebudayaan meliputi 

segala segi dan aspek dari kehidupan manusia sebagai makhluk sosial. Setiap hari 

man usia mempergunakan atau bahkan menyalahgunakannya. Manusia terbawa oleh 

keselarasan dan pertentangan-pertentangannya. Kebudayaan bukanlah suatu 

3 



n 

~ 

t J 
tl 
fi 
~ • ] substansi terlepas dari pribadi-pribadi yang dapat dikupas dan diulas sebagai objek 
;: 
~ 

! B 

~ 

fisik saja. Yang perlu untuk membimbing jalan kebudayaan ke arah perkembangan 

wajar itu adalah kriteria untuk menentukan mana kebudayaan autentik dan mana 

i! 

t yang tidak, serta prinsip mana yang harus direalisasikan agar tujuan kebudayaan itu 

~ ~ 
8 tercapai. 

~ 
f' r: 
~ 
~ 
~ 
~ 

Sutan Takdir Alisjahbana adalah salah seorang tokoh pemikir kebudayaan yang 

~ 

I sangat peduli pada perkembangan kebudayaan di Indonesia khususnya dan dunia 
~ 
r i! 
~ 

pada umumnya. Sekitar tahun 30-an Takdir meneriakkan adanya krisis yang sangat 

~ ~ 

~ 
~ 

mendalam pada kebudayaan Indonesia umumnya dan pada lapangan pendidikan 

I! 

~ 
@ • ~~ 

I 
~ 

khususnya. Krisis yang dimaksud adalah keterbelakangan budaya, terutama dalam 

bidang pendidikan. Gambaran kehidupan kebudayaan masyarakat pada masa itu 

~ adalah masyarakat yang statis sifatnya sebagai akibat buruk dari kolonialisme. Sisa-
~ 
~ 

i r sisa susunan masyarakat feodal yang menyebabkan kesengsaraan dan kemiskinan 
~' 

J 
yang berkepanjimgan, menjadikan jiwa masyarakat menjadi mati, tidak punya 

0 
I 
t: 

harapan dan cita-cita selain dari pembebasan di balik kubur sebagai janji dari 

~: 

~ 
~ • t 
I . 

agamalkepercayaan yang mereka anut. Dari hari ke hari, tahun ke tahun, masyarakat 

sibuk dalam lingkungan adat dan kepercayaan yang tidak memungkinkan seseorang 

berkembang dengan bebas. (1999, 36-37). 

Sutan Takdir Alisjahbana mencoba menyodorkan satu pemikiran untuk mengatasi 

keterbelakangan budaya itu dengan menengok catatan historis tentang 

~ .. i 4 
[I 
i! 



D 

~ 
il 

~ 
j 
,, 
/! 

I 
~ 
!I 

~ 
~ r i 
t 
~ 

' J 
~ 

~ 
~ j 

~ 
~ 
I 
• I 
~ 
~! 

~ 
I 
w 

~ 
~ s 
~ 
~· I 

':( 

~ 
II f 
" 
H 
l~ ~ ,, 
~ : 

i 
II' 
II 
J:i ~ 
i' 

perkembangan humanisme. Tercatat dalam sejarah bahwa, dari sisi historis, 

humanisme berarti suatu gerakan intelektual yang pertama kali muncul di ltalia 

pada akhir abad ke-14 Masehi. Gerakan ini muncul sebagai motor penggerak 

kebudayaan modern, khususnya kebudayaan Eropa. Humanisme yang pada 

prinsipnya merupakan aspek dasar dari gerakan Renaissance ini, dicoba diterapkan 

Takdir di Indonesia. Dengan kata lain, Takdir ingin merekonstruksi kebudayaan 

Indonesia yang dinilainya terbelakang dengan kebudayaan Eropa yang modern. 

(1977, 18-19). 

... 
Gerakan humanisasi yang dilakukan oleh Takdir adalah membangunkan masyarakat 

Indonesia dari "tidurnya" yang panjang, yang dikuasai oleh adat dan dogma-dogma 

agama. Gerakan ini bertujuan untuk melepaskan diri dari belenggu kekuasaaan 

agama dan adat istiadat serta membebaskan aka! budi dari kungkungart yang 

mengikat. Melalui pendidikan yang liberal gerakan ini mengajarkan bahwa manusia 

pada prinsipnya· adalah makhluk bebas dan berkuasa penuh atas eksistensinya 

sendiri dan masa depannya. Maka, dalam batas-batas tertentu, kekuatan-kekuatan 

dari luar yang membelenggu kebebasan manusia harus segera dipatahkan. 

Bagi Takdir, tidak ada cara lain untuk mengatasi keterbelakangan masyarakat 

Indonesia kecuali harus mengubah mental danjiwa masyarakat melalui pendidikan. 

Bangsa ini memerlukan transfer of va_lue system dari kebudayaan ekspresif menuju 

5 



fl 
c~ 

~·~ 

~~ 
!1 
--' 

t 
/; 
,j 

i1 
!! 

i· 

I 
~ 
t 
r 
ii 
,j 

~1 
1 
0' 

.. 

kebudayaan progresif sebagaimana yang terjadi di Eropa1
• Terhadap pemikirannya 

ini banyak kalangan menentang yang mengakibatkan lahimya polemik yang 

berkepanjangan. Oleh Achdiat Kartamihardja peristiwa ini bahkan diabadikan 

dalam sebuah buku Polemik Kebudayaan 2
• 

Di tahun-tahun 60-an dan 70-an, ketika banyak melibatkan diri dalam ilmu-ilmu 

sosial, Takdir melihat adanya krisis di sana. Ilmu-ilmu sosial dalam pandangan 

Takdir telah gaga! menjawab masalah manusia modem dan dunia modem. Ini 

disebabkan karena telah terjebak dalam positivisme yang menafikan persoalan nilai 

.,. 
dan karena kompartementalisasi disiplin-disiplin ilmu sosial telah gaga! 

memberinya untuk menangkap manusia secara bulat, komprehensif dan integratif. 

Terhadap masalah itu Takdir menawarkan satu pendekatan berupa ilmu manusia 

yang merupakan sisntesa ilmu-ilmu positif dan teori-teori nilai. (1986, 1-21). 

Takdir kemudian mengangkat humanisasi ke dalam ilmu-ilmu sosial sebagai suatu 

reaksi terhadap positivisme dalam ilmu-ilmu tentang manusia. Seperti yang 

ditulisnya dalam Antropologi Baru, Takdir mengajak untuk masuk ke dalam suatu 

gerakan budaya yang berjuang keras untuk menempatkan manusia pada kedudukan 

yang sangat terhormat dalam berbagai bidang kehidupan: alam, sejarah dan 

kebudayaan, filsafat dan ilmu pengetahuan. 

1 S. Takdir Alisjahbana, Kebudayaan dan Tugas Angkatan dalam Prisma 2 Februari 1991 him. 64 

6 



'i 
[! 

~ 
:I 

~ 
~ 
!l 

i" 
f 
1' 
~; 
!' :! 
Fr 

~ 
t 
f; 
:! 

j, 

11 
i'l 
i! 
" 
~ 
~ 
IU 

ij 
J! r 
r 
f.i 
!!i ' ~. 
:i 

f 
.. ~ 

~~ 

~! 
I 
t]' 
il 
t 
f 
m 
2 

!. 
!I 
'I 
I; 
t'! 

w ;:: 
~: 

ii 
~ 
{ 
li: 

I 
I 

I 

lr ~ 
<[ 

b 

... 

Berbeda dengan pandangan umum ilmu-ilmu sosial yang lebih cenderung 

memandang kebudayaan sebagai hasii-hasil ciptaan manusia, Takdir lebih 

menekankan kebudayaan sebagai kegiatan dan keaktifan mencipta berdasarkan akal 

budi. Selanjutnya, kegiatan dan keaktifan ini mendapatkan nilainya bukan 

berdasarkan produk yang dihasilkan melainkan terutama berdasarkan seberapa jauh 

seseorang mewujudkan tanggung jawabnya sesuai dengan tuntunan norma yang 

dianutnya. Dengan demikian, kebudayaan tidak diterangkan dengan teori empiris 

melainkan berdasarkan teori nilai. Watak kebudayaan ditentukan oleh nilai mana 

yang paling diutamakannya. Nilai merupakan kenyataan yang menggerakkan, 

mengarahkan, dan membatasi prilaku manusia. Oleh sebab itu, nilai-nilai yang 

menentukan perilaku manusia yang bervariasi itu, masing-masing memiliki 

kenyataan terakhir: logika dan tujuannya sendiri. (1986, 230-243) 

Dengan merujuk pada Eduard Spranger (seperti pengakuannya), Takdir 

mengelompokkan nilai ke dalam enam macam, yang diperkirakan dapat 

merangkum semua nilai yang menentukan perilaku manusia, yaitu: nilai teori, nilai 

ekonomi, nilai estetik, nilai religius, nilai kekuasaan, dan nilai solidaritas, 

(1986:41). 

2 Polemik Kebudayaan, Dikumpulkan dan diberi pengantar oleh Achdiat K. Mihardja, Pustaka 
Jaya, 1977 

7 



i 
f:: 
::J 
"'"1 

t 

j 
r 

! ,, 
,]! 

~ 
~ 
u Jj 

ll 
~· 
::! 

r 
I! 
II 
~ 
r 

fl 
I' ,I 

ll 
fl 
HI 
!) 
li 
' I· I 
.~ " 
~ 
!l 
il 
~: 

t:J 

~ 
~ 

~ 
fi:

1 

! J~ 

tl ti 
!i 
'I 1 

f:j 
in 
I' 
1: 

.. 

Tiap-tiap nilai itu menjelma menjadi benda-benda kebudayaan sehingga terjadilah 

benda teori seperti buku ilmiah, benda ekonomi seperti mata uang, benda seni 

seperti lukisan, benda agama seperti kitab suci, benda kekuasaan seperti partai 

politik, dan benda solidaritas seperti lembaga keluarga. 

Dalam keseluruhan perilaku manusia, penjelmaan nilai-nilai itu tidak sama. Bangsa-

bangsa yang menjelmakan nilai teori dan nilai ekonomi lebih kuat dibandingkan 

dengan penjelmaan nilai seni dan nilai agama, disebut bangsa yang progresif, 

sedangkan bangsa yang melakukan hal sebaliknya disebut bangsa yang ekspresif. 

(1982, 14). 

Berbicara tentang pemikiran Takdir memang tidak berurusan dengan kedalaman 

tetapi keluasan dan kejelasan, bukan mengaji kualitas tetapi berhadapan dengan 

skala intensitas. Keuletan dan kegigihan adalah ciri dari sikap intelektualitasnya. 

Untuk satu statementnya saja, misalnya tentang pentingnya mengakomodasi budaya 

Barat pada era 30-an, ia harus berani menerima tentangan dan cercaan dari berbagai 

kalangan bahkan dari ternan-ternan dekatnya. Namun demikian, ia tidak bergeming 

sedikit pun, tetap kukuh pada pendirian. 

Sosok Sutan Takdir Alisjahbana merupakan fenomena menarik dalam sejarah 

· perkembangan kebudayaan Indonesia; modern. Daya tarik itu muncul bukan saja 

dari paham-paham yang dianutnya melainkan terutama bagaimana paham-paham 

8 



~: 

I 

! 
' 

I 
I 

I 
I 

~ . 

~ 
J 
[ 

~ 
~ 

~ 
fl 
~ 
H 
~ 
~ ~ 
n 
r I 
~ 
~~ 

" r 
' t 
' ~ • 
l! 

r 
' 

~ 
~ 0 
~ 

~ 
~ 

~ 
~ 
I 

~ 
~~ 
;; 
. ' 

~ 
~ . 
~ 
~ ,, 

:j 
:I 

~ 

,. 

tersebut diterapkan secara kongkret dan aktif, serta pada cara bagaimana paham-

paham tersebut diperjuangkan dan dipertahankannya dalam konfrontasi dengan 

paham-paham Jainnya. Tidak banyak ditemukan di Indonesia sosok seperti Takdir; 

ia dikenal sebagai pemikir kebudayaan, hukum, ekonomi bahkan filsafat. Oleh 

karena itulah pemikirannya layak dikaji dan dijadikan bahan penelitian tesis ini. 

1.2. Rumusan Masalah 

Sutan Takdir Alisjahbana menilai bahwa kebudayaan masyarakat Indonesia pada 

era 30-an, terbelakang. Gambaran masyarakat pada masa itu adalah masyarakat 

yang statis, tidak punya harapan dan masa depan. Keadaan yang menyebabkan 

bangsa Indonesia tertinggal jauh dari kebudayaan dunia ini, terkungkung oleh adat 

istiadat dan dogma-dogma agama. Terhadap kondisi ini Takdir menawarkan suatu 

solusi dengan ·merekonstruksi kebudayaan itu; Takdir ingin menerapkan 

humanisme, yang pada ketika pertama kali muncul merupakan aspek dasar dari 

gerakan Renaissance. Humanisme tercatat sebagai motor penggerak kebudayaan 

modern, khususnya kebudayaan Eropa. 

Gambaran rekonstruksi budaya yang ditawarkan Takdir. adalah mengganti tatanan 

kebudayan Indonesia dengan kebudayaan Barat, dengan cara mehgadop.si ethos-

ethos intelektualisme, materialisme dan individualisme. Kebudayaan ekspresif yang 

9 



i( 

~ 
II 
!'! .u 

l ,I 

lj 
!I: 

I 
I, 

r~ 
1! 

~ 
~ 

~ 
li 
!, 
ii ;: 

!l J, 

Dl 
i·' 

i 
m~ 
i!! 
;. ,, 
!l 
~ 
l\ 

" !! ,, 
J: 
1. 

il 
!I 
t: 
r 

li r 
i 
F 

;i 

tl 
l· ~ 
1·.: 

f:,: 

•· ;1 

I 
I 
I 

• 

berkembang di Indonesia diganti dengan kebudayaan yang progresif dari Barat . 

Ban gsa Indonesia, menurutnya, memerlukan transfer of value system. 

Takdir juga mengangkat humanisme ke dalam ilmu-ilmu sosial sebagai reaksi 

terhadap positivisme dan ilmu-ilmu tentang manusia. Takdir mengajak masyarakat 

Indonesia ke dalam suatu gerakan budaya yang berjuang keras untuk menempatkan 

manusia pada kedudukan yang sangat terhormat, tidak lagi terbelenggu oleh adat 

dan dogma-dogma agama. Dengan demikian maka permasalahan utama dalam 

penelitian ini ialah bagaimana hakikat humanisme dalam pemikiran kebudayaan 

Sutan Takdir Alisjahbana. 

Dari Jatar belakang permasalahan tadi maka yang menjadi pertanyaan pokok dalam 

penelitian ini adalah: 

I. Bagaimana sebenarnya hakikat humanisme menurut pemikiran Sutan Takdir 

Alisjahbana? 

2. Bagaimana konsep Sutan Takdir Alisjahbana mengenai idealisasi kebudayaan 

di Indonesia? 

3. Bagaimana relevansi pemikiran kebudayaan Sutan Takdir Alisjahbana dengan 

masa sekarang? 

Dalam beberapa buku yang ditulis Takdir, ditemukan adanya unsur-unsur 

humanisme, baik dalam karya fiksinya (seperti dalam G~otta Azzura, Kebangkftan: 

Suatu derama mitos tentang bangkitnya dunia baru, dan Lagu Pemacu Ombak) 

10 



; 
i 

~~ 
1;: 

~ 

fi 

>i1 

~ ,j 
! 

ll 
~I 
P·i 

ii 
li 
!\1 
!; 

maupun dalam karya yang non-fiksi (seperti yang akan dijelaskan dalam bab II 

mengenai karya-karya Sutan Takdir Alisjahbana). Adapun yang akan dijadikan 

bahan kajian utama dalam penelitian ini ialah karya Takdir yang tergolong non-

fiksi. Penulis membatasi diri hanya pada karya-karya non fiksi selain bertujuan agar 

pembahasan menjadi lebih fokus juga karena dalam karya-karya itu lebih 

memperlihatkan rasionalitas (bermakna denotasi), kritis dan lebih banyak mengaji 

berbagai fenomena humanisme sesuai dengan tema penelitian ini. 

.. 
1.3. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

Tujuan dan kegunaan yang dicapai dalam penelitian ini adalah: 

a. Mengetahui lebih jauh tentang bagaimana hakikat humanisme dalam pemikiran 

Sutan Takdir Alisjahbana 

b. Mengetahui tentang landasan filosofis Sutan Takdir Alisjahbana mengenai 

idealisasi kebudayaan di Indonesia 

c. Menarik relevansi pemikiran kebudayaan Sutan Takdir Alisjahbana bagi kondisi 

masyarakat Indonesia sekarang ini 

d. Menambah khazanah dalam dunia filsafat terutama perkembangan pemikiran 

filsafat di Indonesia dalam bidang filsafat budaya. 

11 



,, 

1.4. Metode Penelitian 

Penulisan tesis ini dilakukan dengan menggunakan metode-metode penelitian 

sebagai berikut: 

a. Studi pustaka. Penulis berusaha mengumpulkan sumber-sumber sebanyak-

banyaknya dari tulisan Takdir baik dalam bentuk buku-buku, makalah atau 

tulisan-tulisan yang dimuat dalam berbagai media massa yang relevan dengan 

tema tesis ini. Sumber-sumber ini kemudian dipilah-pilah dan diseleksi mana 

yang lebih berbobot (ada kalanya yang muncul di belakang hanya merupakan 

.. kutipan atau penjelasan dari ide sebelumnya). Yang menjadi sumber primer 
{: 
i , dalam penelitian ini ialah 4 buah buku Takdir yang secara garis besar isinya .,. 
:! 

i 
~ i 

Zi 
dipaparkan dalam bab II. 

! 

ij b. Metode deskriptif. Dari 4 buku yang telah terseleksi tadi, dipilih mana yang 

r ,. 
:,! 

.·i 
menjadi pemikiran kebudayaan Takdir lalu disarikan dan dideskripsikan dalam 

:I ,, ,, 
r bab III 

II 
c. Kritis reflektif. Pemikiran-pemikiran Takdir tentang kebudayaan kemudian 

·" 
E 

~ 
dianalisa secara kritis melalui pendekatan filsafat dan dilakukan interpretasi 

kritis terhadap pemikian tadi serta ditampilkan pula beberapa pendapat para ahli 

tentang pemikiran-pemikiran Takdir tersebut. 

12 



11 & 

i,l 
•i 

~ 

~ J 

~ 
)I 

l
',! 
,. 

rl. 
!: 

I 
fi 

I N 
'I q 
~ t 
I· 
~ 

~ 
~ 
I r 
rl 

~ 
~ 
I 
11 

" I( 
Ji 

'II 
" I ;·: 

II 

ll 
li 
fl 

~
11 

t 
I 
~! 

jl 
' 'I 

ii 
~ 

~~: 

1.5. Konsep dan Kerangka Teoretis 

1.5.1. Konscp 

a. Humanisme 

lstilah humanisme menurut Nicola Abbagnano dalam Humanism3
) akan 

lebih mudah dipahami bila dilihatnya dari dua sisi: sisi historis dan sisi 

aliran-aliran di dalam filsafat. Dari sisi historis, humanisme berarti suatu 

gerakan intelektual dan kesusasteraan yang pertama kali muncul di ltalia 

pada akhir abad ke-14 Masehi. Gerakan ini muncul sebagai motor 

penggerak kebudayaan modem, khususnya kebudayaan Eropa. 

Sementara itu aliran humanisme dari sisi aliran filsafat diartikan sebagai 

paham yang menjunjung tinggi nilai-nilai dan martabat manusia 

sederriikian rupa sehingga manusia menempati posisi sentral dan sangat 

penting, baik dalam perenungan filsafati maupun dalam praktik hidup 

sehari-hari. Dalam arti ini, manusia dipandang ukuran bagi setiap 

penilaian dan referensi utama dari setiap kejadian di dalam semesta. 

Salah satu asumsi yang melandasi pandangan filsafat ini ialah bahwa 

manusia pada prinsipnya merupakan pusat realitas. 

3 Dikutip oleh Zaenal Abidin dalam Filsafat Manusia, Memahami Manusia Melalui Filsafat, 
Remaja Rosdakarya Bandung, 2000: 25. 

13 



! li 
~ ~ 
li 

!
~ 
~ 
1 

i 
~ 
li 
~ 
[1 
J 

~ 
~ 

fi 
!! 
~J 
·~ 

tj 

~ 
b 
H 
ll 
f·l 
t! 

II 
ij 

~~ 
~ 

~ 
D i! 
iC 
~ ,, 
fi 
~ 
~· 
fl 

~~:' t 
t1 
•'i 
·J 

~ 
iJ 

il 
f'J 

~--11 

!;i 
t! 

Humanisme pada prinsipnya merupakan aspek dasar dari Renaissans. 

Gerakan yang kemudian menyebar ke seluruh penjuru Eropa ini 

dimaksudkan untuk membangunkan umat manusia dari "tidur panjang" 

abad pertengahan, yang dikuasai oleh dogma-dogma agamis-gerejani. 

Gerakan humanisme muncul dengan tujuan untuk melepaskan diri dari 

belenggu kekuasaan gereja dan membebaskan akal budi dari 

kungkungannya yang mengikat. 

Melalui humanisme ini manusia diajak ke dalam suatu gerakan budaya 

dan aliran filsafat, yang berjuang keras untuk menempatkan manusia 

pada kedudukan yang sangat terhormat di berbagai bidang kehidupan. 

b. Budaya dan kebudayaan 

Menurut Sutan Takdir Alisjahbana, kata budaya tidak bisa lepas dari kata 

budi (mind), karena budi adalah dasar segala kehidupan kebudayaan 

manusia. Olehnya berbedalah perilaku manusia dari perilaku hewan, 

kehidupan alam dan kehidupan kebudayaan, sebab yang dinamakan 

kebudayaan itu tidak lain daripada penjelmaan budi manusia. Oleh karena 

itu, Takdir memandang sangat tepat bahasa Indonesia memakai kata budi 

ini sebagai dasar dari budidaya atau kebudayaan. (1982, 8-9). 

14 



II 
iii 
a:: 

t 

li 
~,·, 

~: i 

~ 
~ ,, 
~~~: 

1·! 
~J 
ti 
l 
1.! 

~ 
i~ ] 

~i 
'.··1 

]; 

I 
11 

}; 
~~~ 

!; 

Para ahli ilmu sosial, seperti yang dijelaskan oleh Koentjaraningrat4l, 

mengartikan konsep kebudayaan dalam arti yang sangat luas yakni 

totalitas dari pikiran, karya dan basil karya manusia yang tidak berakar 

pada nalurinya, dan yang karena itu hanya bisa dicetuskan oleh manusia 

setelah melalui proses belajar. Karena pengertian itu terlalu luas maka 

guna keperluan analisa, konsep kebudayaan itu dipecah lagi ke dalam 

unsur-unsur universal yang meliputi: 

a. sistem religi dan upacara keagamaan 

b. sistem dan organisasi keagamaan 

c. sistem pengetahuan 

d. bahasa 

e. kesenian 

f. sistem mata pencaharian hidup 

g. sistem teknologi dan peralatan 

Selanjutnya, menurut Koentjaraningrat, kebudayaan itu mempunya1 

paling sedikit tiga wujud: 

a. sebagai suatu kompleks dari ide-ide, nilai-nilai, norma, peraturan dll. 

b. Sebagai suatu kompleks aktivitas manusia dalam masyarakat 

c. Sebagai benda-benda basil manusia. 

4 Dalam Persepsi Tentang Kebudayaan Nasional, Koentjaraningrat, Lembaga Research 
Kebudayaan Nasional-LIPI, Februari 1982: 2 

15 



~ 
PJ 
J'i 
H 

[: 
':I 
Tl 
;I 
rj 

I 

~ i 
I 

~' 

!I 
!'1/ 

]i 
,j 
;! 
~~ 
~' 

~ 

I
I 

' 

II 
!' 

fl 

l,' 
~: 
l 
t' 

c. Filsafat Budaya 

Filsafat budaya ialah refleksi kritis mengenai fenomena-fenomena 

kebudayaan. Bila ilmu kebudayaan mempelajari peristiwa dan bentuk-

bentuk kebudayaan yang terdapat pada kesatuan-kesatuan sosial yang 

berbeda menurut batasan ruang dan waktu, maka filsafat kebudayaan 

mendekati hakikat kebudayaan sebagai sifat esensi manusia yang untuk 

sebagian mengatasi ruang dan waktu bahkan dimensi sejarah. (1994,14). 

Menurut J.M.W. Bakker, ilmu kebudayaan mengumpulkan fakta dan cara 

pelaksanaanya, mengambil darinya keseragaman dan perbedaan, 

menetapkan hukum empiris dan secara induktif menyusun definisi 

kebudayaan. Sementara itu, filsafat kebudayaan menguji definisi tersebut 

pada taraf metafisika menurut norma-norma transenden. Bakker 

menegaskan bahwa filsafat kebudayaan memandang kebudayaan dari 

segi realisasi kemanusiaan (1994, 12). 

1.5.2. Kerangka Teoretis 

Salah satu tokoh yang berbicara mengenai filsafat budaya ialah Cornelis 

Anthonie van Peursen (1920). Ia menaw~rkan j:>endekatan . skematis · 

mengena1 perkembangan kebudayaan dengan memberikan sebuah bagan 

16 



---4 __ .: ..• 

~ 

f 
~ 

i 
f j 
II ~ 

I 

II'· l 
~ 
~I 

m 
f 
N 

II ' ' . J 
I 

I 
f 
~ 
~ 
~~ 
I ,, 
~ 
~ 
ij 

f 
G 

ll 
~ 
~ .~ 

I 
t r 

J 
~~ 
~~ 

.~: 
t.: t 
If 

'!I 

I 

i 
~: 
:ii 
:;l 

[! 
i' 

11 
/I 
! 

~j 
~ 

II ~ 
i ~ 

' . 

kebudayaan yang bertahap tiga. Ketiga tahap ini ialah: tahap mitis, bilamana 

manusia masih terbenam di tengah-tengah dunia sekitamya; tahap ontologis, 

bila manusia mengambil jarak terhadap alam raya dan terhadap dirinya 

sendiri; tahap fungsional, bila manusia mulai menyadari relasi-relasi lalu 

mendekati tema-tema tradisional (alam, Tuhan, sesama, identitas diri), 

dengan cara yang baru. 

Ketiga tahap ini, menurut Peursen, tidak meningkat seolah-olah naik dari 

tahap yang lebih rendah ke tahap yang lebih tinggi. Dalam setiap tahap 

.. terdapat unsur-unsur negatif dan positif. Masing-masing dari ketiga tahap itu 

---di mana progresi itu ada--- mengandung unsur-unsur tahap-tahap lainnya, 

walaupun dalam perimbangan dan dalam bentuk penjelmaan yang berbeda-

beda. Oleh karena itu, menurut Peursen, jangan pemah merindukan kembali 

secara romantis suatu pola kebudayaan yang telah silam. Sebaliknya, jangan 

hanya meniandang ke depan, mengharapkan sebuah utopia, sebuah bentuk 

masyarakat yang belum terwujud. (van Peursen, 1994:233). 

Sutan Takdir Alisjahbana yang mempunyai penilaian bahwa masyarakat 

Indonesia masih terkungkung oleh mistik, tahayul, adat istiadat, bahkan 

kepercayaan/agama yang mereka anut, bila dilihat pada hagan Peursen tadi 
' 

be~ada pada tahap mitis, yakni tahap di mana manusia rriasih terbenam 

dalam dunia sekitarnya. 

17 



-------): 
___J 

j, 
,,, 
;!., 

' 

~
:J 

' ~: 
! 
~ i 
~ 
>I 

r 
!·I 
'.i ;I 

t! 
II 
!i 

I 
r 
~ 

I 
~! 
~ 
' 

! 
'· 
I~ 
>I 

I 

I' r·· 

"' 

I· 
~! 

i' ... 

.. 

Dengan penjelasan Peursen seperti tadi, maka baginya, kebudayaan bukan 

suatu kata benda melainkan kata kerja. Dengan kata lain, kebudayaan adalah 

karya manusia dan tanggung jawab manusia. Jadi, kebudayaan dilukiskan 

secara fungsional, yaitu sebagai suatu relasi terhadap rencana hidup manusia 

sendiri. Kebudayaan lalu nampak sebagai sebuah proses belajar (learning 

process) raksasa, yang sedang dijalankan oleh umat manusia. Ini berarti 

bahwa perkembangan kebudayaan tidak terlaksana di luar manusia, tetapi 

manusia sendirilah yang harus menemukan suatu konsep (strategi) 

kebudayaan . 

• 

Sejalan dengan pendapat Peursen, Takdir pun melihat bahwa kebudayaan 

merupakan suatu kegiatan mencipta. Kegiatan mencipa ini, bagi Takdir, 

mendapatkan nilainya bukan dari hasil ciptaannya, tetapi dari seberapa besar 

tanggung jawabnya terhadap produk-produk yang dihasilkannya. Jadi, 

kebudayaan di sini diterangkan bukan dengan teori empiris melainkan lebih 

berdasarkan teori nilai. 

1.6. Sistematika Penulisan 

Penulisan tesis ini terdiri dari tujuh bab yakni: bab I pendahuluan yang memuat 

Jatar belakang ma~alah, perumusan masalah, tujuan penelitian, metode penelitian, 

konsep dan kerangka teoritis, dan sistematika penulisan. Bab II Riwayat Hidup dan 

18 



~:, 
t11 

r: 

[ 
!I 

!!i] 
I' l1 
l 

----·· 

,, 

~ 
!I 

w 

I 
! t, 
~~ 

j! 

II ., 

jl 

' f) 

~ 

' ~ 

!' 

~ 

e 

Karya-karya Sutan Takdir Alisjahbana. Bab III berisi Pemikiran Sutan Takdir 

Alisjahbana dalam Kebudayaan yang meliputi pemikirannya pada Masa Polemik 

Keb~dayaan dan Masa Sesudahnya. Bab IV berisi tentang Humanisme dalam 

Kerangka Pikir Sutan Takdir Alisjahbana. Bab V berisi tentang Beberapa Ideologi 

dalam Humanisme Sutan Takdir Alisjahbana, bab VI berisi Penutup yang terdiri 

dari Kesimpulan dan Relevansi Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana pada 

Kehidupan Kebudayaan Indonesia Sekarang. 

19 



.. 

BABII 

RIWAYAT HIDUP DAN 

KARYA-KARYA SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA 

2.1. Riwayat Hidup 

Sutan Takdir Alisjahbana mengikuti perjalanan sejarah negeri ini selama 3 periode: 

kolonial Belanda, pendudukan Jepang dan Indonesia merdeka. Takdir yang lahir di 

.. Natal-Tapanuli pada 11 Pebruari 1908 ini menghabiskan 40 tahun pertama 

kehidupannya di tengah-tengah penjajahan kolonial Belanda. Dengan pasti ia telah 

merasakan pahit getirnya sebagai bangsa terjajah. Selama itu pula ia merasakan gejala 

masyarakat yang statis, Takdir bahkan menyebutnya sebagai masyarakat yang tidak 

punya harapan dan masa depan (1977, 18-19). Ketika itu Takdir berpikir, kalau 

bangsa Selander yang kecil bisa dengan mudah menaklukkan seluruh wilayah 

Indonesia maka hanya dengan kembali kepada kebudayaan sendiri tidak mungkin 

menjadi jalan yang tepat bagi bangsa Indonesia. Mau tidak mau bangsa Indonesia 

harus belajar dari Barat. Salah satu balikan kunci di Barat ialah yang terjadi pada 

renaissans, zaman pembebasan manusia dari abad pertengahan. (1993;174). Dalam 

renaissans terjadi balikan dari pandangan dunia yang teosentris ke pandangan dunia 

yang antroposentris. Bagi Takdir, balikan paradigma wawasan dasar manusia modern 

itu ---situasi pasca balikan itu memang situasi manusia modern---menjadi unsur kunci 

20 

d 



IH 
~ 
I 
~ 

I p 
~ 

j 
~ 

i 
~ 
~ il 
~ 

• 
r ,I 

~ 
1-1 

I 
~ ~~ 

" ~ 
0 
~ 
t 
r 
Jj 

l~ 
~ 

~ 

~ 
' I I 
t 
h 
u 

~ 
f 
~: 
i.l 
;j 
'I 
J! 
II 
~ 
I 

~ 
t/ 
~ 
~ J; 
~ 

I' 
' ' 
j 
·I :·: 

l 
~ 

!.i 
Ul 

0 

dan karenanya lalu ia mendalami filsafat. Ketika ditahan oleh Jepang Takdir bahkan 

sempat mendalami buku filsafat yang paling berat dari Immanuel Kant, Kritik der 

Reinen Vernunft (1999,58). 

Pandangan-pandangan Takdir terutama terbentuk memang oleh pergulatannya dengan 

filsafat modern. Nama-nama yang sering muncul dalam indeks buku utamanya Values 

as Integrating Forces adalah: Descartes, Kant (mempunyai entry paling banyak), 

Hegel, Marx, Cassirer, Dilthey, Durkheim, Nicolai Hartman, Oswald Spengler, Karl 

Jaspers, Eduard Spranger,dll. 

.. 
.. Masa produktif Takdir sebagai sastrawaan dan ahli bahasa dialaminya ketika 

bergabung dengan "Balai Pustaka" (1933). Pada masa ini ia mendirikan sebuah 

kantor bahasa. Obsesinya tentang Barat diwujudkannya dengan sebanyak-banyaknya 

menerjemahkan buku-buku berbahasa asing (Inggris dan Jerman) melalui Pustaka 

Rakjat, sebuah percetakan miliknya. Dengan langkah ini Takdir optimis bahwa 

masyarakat Indonesia akan lebih mudah menyerap ilmu pengetahuan dari Barat dan 

pada gilirannya bahasa Indonesia pun akan menjadi bahasa dunia modern yang 

lengkap dengan berbagai ilmu pengetahuan. 

Pada saat Belanda melarang sekolah-selwlah republik, Takdir dan kawan-kawan 

justru mendirikan PMIK (Perkoempoelan Memadjukan Ilmoe dari Keboedajaan). 

Sebagai pusat gerakan dan berkumpulnya intelektual muda, PMIK mendirikan 

21 



~: 

~~ 

t . 
:I 
I 
I 
~ r I . ' 
! 

~ 

~ 
~ 
M 

~ 
r 
i 
lj 

fi 

~ 
ri 
I 
f 
i 
;'II 

~1 
t1 
1: 
ii 

{ 

11 

r 
~ 
11 
(i 

~ ', 

t 
" n 
tl 

I 
: ~ ~ 

q: 

~ 
)1 

~ 

kursus-kursus yang mencakup bidang-bidang sosiologi, politik, ekonomi, dan filsafat. 

Materi kursus filsafat ini oleh Takdir lalu dikumpulkan dan terbit menjadi sebuah 

buku Pembimbing ke Filsafat. PMIK juga mendirikan sebuah SMA di Jl. Diponegoro 

dan PMIK ini pula yang menjadi cikal bakal UNAS (Universitas Nasional). 

Tahun 1948, ketika Belanda masih berkuasa di Indonesia, Takdir menghadiri 

undangan sebagai pembicara pada kongres filsafat sedunia di Belanda. Meskipun 

gara-gara ini ia harus dipecat sebagai dosen dan dekan oleh Menteri P & K karena 

dianggap memihak Belanda, tetapi perjalanan pertamanya ke luar negeri ini sangat 

berkesan bagi Takdir. Sebagai orang yang terpukau pada Barat, dengan mengacu pada 

renaissans, pengalaman itu semakin memperkuat kekagumannya pada Barat. 

· Pada perkembangan selanjutnya, Takdir mulai sering berkunjung ke luar negeri 

bahkan hingga tahun 1968 hampir seluruh waktunya ia habiskan di luar negeri. 

Kegiatan itu ia lakukan untuk kepentingan-kepentingan penerbitan, undangan-

undangan seminar, dosen tamu atau sebagai peneliti. Kembali ke Jakarta ia mulai 

mengerjakan tesis kedoktoran di bawah Prof. Beerling, guru besar di UI. Sayang, 

karena krisis Irian Jaya Beerling hams pulang ke Belanda. Tesis ini kemudian 

diselesaikan Takdir di Jerman yang ketika itu secara pribadi pernah menemui tokoh 

filsuf Karl Jasper untuk berdialog secara khusus dalam kerangka ingin lebih 

memahami dan mengerti mengenai Eropa. 

22 



' !i 
il 
H 

' ~~ 

t 
~ 

~ 

I 
J 

I 
I 
I 
r,/ 

ij 
u 
~ 
l 
~; 
R 
~ 
I 
~ 

I 
~ 
~ 
r 

~ 
~ 
j, 
f,l 

i:l 
rh 

~ 
~" 

fl 

!i :,I 
','[ 

~ 
rj 

':! 
H 
~? 

I 
II 

I! 
I< 

# 

• 

~ 

Sebelum kembali ke Tanah Air, Takdir sempat tinggal di Malaysia bahkan sempat 

dikukuhkan menjadi guru besar bahasa dan sastra. Takdir mengangkat bahasa Melayu 

menjadi bahasa modern yang menurutnya, bahasa Melayu harus masuk sastra 

modern sebagaimana orang Melayu yang harus masuk ke dunia modern. Di Malaysia 

ini ( 1966) tesis Takdir akhimya terbit sebagai buku Values as Integrating Forces in 

Personality, Society and Culture yang oleh Magis-Suseno disebut sebagai " ... yang 

menjadi karya filosofis Takdir yang paling berbobot"5
. 

Secara ringkas riwayat pendidikan dan perjalanan karir Sutan Takdir Alisjahbana 

adalah sebagai berikut: 

Pendidikan: 

HIS di Bengkulu ( 192 I) 

Kweek School di Bukittinggi (1925) 

Hogere Kweek School di Bandung (1928) 

Kursus Hoofdacte (1933) 

Rechts Hoge School (1942) 

Gelar Doktor dalam bahasa dan sastra Indonesia dari FS Ul (1979) 

• .. · 

5 Makalah yang disampaikan pada Simposium Intemasional Relevansi Pemikiran Sutan Takdir 
Alisjahbana: Kini dan masa Depan, UNIKA Atmajaya, Jakarta, 30-31 Juli 2002 

23 



i 

!i 

' 
~ 
~ 
I 

~ 
~ 
!I 

~ • 
~ J 
l! 

I 
~ 

' !: 

! 1, 

r 

I· 
!j ,, 
~r 

i 
I 

I 
1 .. ~ 

i!! 
[f.: 
ol 
h 

~ 
~ 

i 
!!; 
;ill 
I'' 

Jl 
): 
I~;, 
t 
~~~ ~ 

l
:.i 
,j 

ill 

II ,, 
r:: 
~ 

• 

Pekerjaan: 

Guru HIS di Pal em bang ( 1928-1939) 

Pemimpin Redaksi Pandji Poestaka dan redaktur (kemudian redaktur kepala) Balai 

Pustaka (I 930-1942) 

Penerbit dan pemimpin redaksi Pujangga Baru ( 1933-1942) 

Pemimpin Kantor Bahasa Indonesia (1942-1945) 

Ketua Komisi Bahasa Indonesia ( ( 1945-1950) 

Penerbit dan pemimpin redaksi majalah "Pembangunan" (1945-1946) 

Dosen UI; Pendiri dan Ketua yayasan PMIK (1946-1958) 

.. Penerbit dan pemimpin redaksi majalah Pembina Bahasa Indonesia dan Ilmu tehnik 

dan Hidup (1948-1958) 

Wakil Presiden dan Guru Besar UNAS (1950-1958) 

Guru Besar Tata Bahasa Indonesia pada PTPG Batusangkar (1956-1958) 

Guru Besar Sejarah dan Kebudayaan dan Filsafat pada Akademi Jumalistik Jakarta 

( 1956-1958) 

Penel iti tamu pad a universitas-universitas Bonn dan Koln ( 1958-1959) 

Guru Besar Universitas Malaya, Kuala Lumpur (1963-1968) 

Jabatan terakhir, sekitar tahun 1988 sebagai Rektor Universitas Nasional dan Ketua 

Akademi Jakarta 6. 

6 Dalam Kebudayaan Sebagai Perjuangan, Penyelenggara lgnas Kleden dkk. buku yang 

diterbitkan memperingati ulang tahun Takdir ke-80, Dian Rakyat, 1988 
24 



li 

,\' h 
!~ ,, 
~I 

t 
f. 
•I 

II 
;J 

0 

... 

2.2. Karya-karya Sutan Takdir Alisjahbana 

Pada dasarnya, karya-karya Takdir bisa dikelompokkan menjadi dua: fiksi dan non 

fiksi. Adapun yang dipergunakan dalam penelitian ini adalah karyanya yang non fiksi. 

Yang menjadi pertimbangan ialah karena dalam karya Takdir yang non-fiksi itu 

banyak diungkap mengenai fenomena humanisme, lebih kritis dan pemikiran-

pemikirannya dituangkan dalam bentuk-bentuk yang rasional. Namun demikian itu 

pun hanya sebagian kecil saja dari sejumlah karya Takdir.8 Adapun buku-buku utama 

yang dipergunakan dalam tesis ini berjumlah 4 buah yakni: 

1. Polemik Kebudayaan 

Buku yang diterbitkan oleh Pustaka Jaya tahun 1950 ini lahir setelah Takdir 

meyampaikan pandangan-pandangannya pada Kongres Perguruan Pertama di Solo 

tahun 1935, tentang keharusan Indonesia berkiblat pada budaya Barat. Menurut 

pandangan- Takdir, budaya Indonesia terlalu statis dan agar tidak tertinggal jauh dari 

negara-negara lain di dunia maka harus diberikan dinamika berupa ethos 

individualisme, intelektualisme, materialisme dan egoisme, seperti yang terjadi di 

negara-negara Eropa. Indonesia harus membuka lembaran baru dengan meninggalkan 

sejarah lama. Pandangan ini dianggap aneh apalagi oleh kalangan yang memegang 

teguh tn>disi, maka muncullah polemik yang berkepanjangan yang kemudian dikenal 

dengan "Polemik Kebudayaan". 

8 Secara lengkap buku-buku karya Takdir bisa dilihat dalam Iampi ran. 
25 



'ii 
Ji 
li 
~~ 
[': 
1:1 

I./ i! 
l!i 

:I 
i:[ 
h ·.:I 

ii 

I': 
i'i' 
I! I 

t 
;i. 

t 

• 

Peristiwa ini merupakan peristiwa besar dalam perkembangan sejarah kebudayaan 

Indonesia karena untuk pertama kalinya nilai-nilai kebudayaan Indonesia yang telah 

"lapuk" dikaji. Oleh karena itu maka Achdiat K. Mihardja memandang perlu untuk 

mengumpulkan polemik itu dalam sebuah buku dan terbitlah buku Polemik 

Kebudayaan ini. Lawan-lawan polemik Takdir yang ditulis dalam buku itu ialah: 

Sanusi Pane, Dr. Poerbajtaraka, Dr. Sutomo, Tjindarbumi, Adinegoro, Dr. M. Amir 

dan Ki Hadjar Dewantara. 

... 2. Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat dari Segi Nilai-nilai, 

diterbitkan tahun 1982 oleh Dian Rakyat. 

Inti dari buku ini ialah mengenai penerapan teori nilai. Seperti diakuinya (h. 8) bahwa 

selama 20 tahun terakhirnyaTakdir memusatkan perhatian pada masalah 

perbandingan dan perubahan kebudayaan dan ia mendapat kata kunci untuk 

memahami dan membandingkan kebudayaan itu dalam pengertian nilai. Menurutnya, 

nilai mempunyai kedudukan yang istimewa, bukan saja sebagai unsur inti tiap-tiap 

kebudayaan yang membedakan manusia dari hewan, tetapi juga yang membedakan 

kebudayaan yang satu dengan yang lainnya. 

Dalam buku ini Takdir ~enganalisa perkembat:tga~ kebudayaan .Indonesia dengan 

teori nilainya itu. Mengikuti Eduard Spranger, Takdir mengelompokkannya ke dalam 

26 



/: 
II 

;I 
~ 
' 
.t 
r·. 

~ 

t 

I 
~ 
'I 

l 
~I 

II ,, 

,, 
I; 
II 
~.1! 
::· 
i,, 

1: 
~ 
~ 

il 
~i 
'I 
f~ 
II 
!;1 

i 
il 
(:I 
[' 

"•i 

;J 
~I 
t 
1: 
~-~ 

I 

ii 

;lj 
' t. 
f 
! 
! 

u 

• 

• 

6 nilai: nilai teori, nilai ekonomi, nilai agama, nilai estetik, nilai kuasa dan nilai 

solidaritas. Masing-masing ada yang tergolong progresif dan ekspresif. Kebudayaan 

Indonesia yang menurut sejarahnya dikelompokkan Takdir ke dalam 4 lapis ini (keb. 

lndonesia-asli, keb. India, keb. Islam, keb. Modem), dicoba dianalisa Takdir dengan 

teori nilainya; nilai mana yang paling dominanlpaling diutamakannya. Jadi, yang 

berbeda dari setiap periode kebudayaan itu bukanlah derajatnya ---karena masing-

masing mengandung unsur positif dan negatif--- tetapi konfigurasinya. 

3. Human Behavior in The Totality of Nature: Freedom and Values, diterbitkan oleh 

Dian Rakyat tahun 1982. 

Buku yang bentuk aslinya berbahasa Jerman (Freieheit und Werte) ini, berasal dari 

pidato Takdir yang disampaikannya pada kongres filsafat sedunia ke-12 di Venesia 

tahun 1986. Pada· perkembangannya buku ini kemudian diterjemahkan ke dalam dua 

bahasa: Inggris dan Indonesia. Buku ini merupakan gagasan awal bagi proses 

pengajian panjang Takdir tentang perilaku manusia sebagai pribadi, sebagai anggota 

masyarakat dan dalam kegiatan kebudayaan. Manusia digambarkan Takdir sebagai 

makhluk yang paling bebas tetapi juga yang paling determined. Dikatakan yang 

paling bebas · karena dengan proses budinya m~usia bebas untuk memilih, 

menentukan dan menciptakan nilai-nilai dari kebudayaannya (h. 12). Oleh karena itu 

buku ini lalu diberi judul Kebebasan dan Nilai-nilai . 

27 



' --L 
I 
! 

~ 

c 

~ 

~ 

4. Essay of a New Anthropology: Values as Integrating Forces in Personality, Society 

and Culture, diterbitkan oleh University of Malaya Press, Kuala Lumpur tahun 1966. 

Setelah 25 tahun dari waktu terbitnya, buku ini kemudian diterjemahkan ke dalam 

bahasa Indonesia. Buku yang menjadi karya utama Takdir ini dalam bahasa 

Indonesia diberi judul Antropologi Baru. Oleh karena itu para peminat filsafat tidak 

begitu meliriknya, tetapi para penggemar antropologi pun tidak menolehnya karena 

sudut pandang kajiannya dianggap berbeda dengan wilayahnya. Seorang pakar 

filsafat, Frans Magnis-Suseno, menilai buku ini sebagai " ... karya filosofis Takdir 

yang paling berbobot"9 

Pusat pemikiran filosofis Takdir ialah filsafat nilai. Dengan membedakannya ke 

dalam 6 nilai dasar (seperti juga pada buku sebelumnya), melalui berbagai 

konfigurasinya, ke-6 nilai itu menentukan sistem nilai atau sistem moral khas setiap 

kepribadian, setiap kelompok sosial dan setiap kebudayaan. Dalam arti ini nilai-nilai 

merupakan kekuatan integratif manusia, masyarakat dan budaya. Takdir menguraikan 

peran kunci konstelasi nilai-nilai itu dalam tiga dimensi realitas manusia yang 

sekaligus merupakan "tiga proses etis", yaitu dalam pembentukan kepribadian, dalam 

kehidupan sosial masyarakat dan dalam kebudayaan. Pengintegrasian keenam nilai itu 

menentukan keutuhan manusia dalam tiga dimensi itu: dalam dimensi karakter 

individual diharapkan tercapai integrasi personal. Integrasi kepribadian itu m<:murut 

28 



----' 

:ij 

I ,.~I 
i 
~ 
t1 
l 
I 
i 

I 

ll 
'Jl 

1: 

ft 

.I 
iii 
~I f',l 
I' 
~ 

! 
j, 

~ 

~ 
fi 

l ~ 
!i 

! 
~ 
:l 

.. 

Takdir harus tercapai pada tiga pusat manusia dalam kehidupan instingtual, emosional 

dan intelektual. Dalam ketegangan antara panggilan katahati dan struktur-struktur 

normatif objektif masyarakat dan kebudayaan, manusia berkembang dalam 

kediriannya. 

.. 

9 Makalah yang disampaikan pada Simposium Intemasional Relevansi Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana: 
Kini dan Masa Depan, UNIKA Atmajaya, Jakarta 30-31 Juli 2002 

29 



,, 

j 
l 
,j' 

~ ~ 

I 

' 
f I
Ii 

~ ( 

~ 
~ 
r 

'I 

jl 

t 
'1 :j 

1: 
I/ 
lj 
11 
'-! 

l il 
!i r 
tl 
iii 

r 

~ 

II 
'J 

~~ 
ii 
fl 
I 

~., 
tl· 
t 
J: 

1: 
~' 

rl 
f.·! 
r: 

f! 

a. 

.. 

BAB III 

PEMIKIRAN SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA 

DALAM KEBUDAYAAN 

3.1. Pengantar 

Berdasarkan pengamatan Penulis, pemikiran Takdir dapat dibagi ke dalam dua 

masa yakni masa "Polemik Kebudayaan" dan masa sesudahnya. "Polemik 

Kebudayaan" adalah sebuah istilah yang biasa digunakan oleh banyak kalangan 

ketika terjadi diskusi-diskusi panjang antara Takdir dengan lawan-lawan 

diskusinya. Pada diskusi berkepanjangan itu pemikiran-pemikiran Takdir 

mengenai kebudayaan, mengemuka. Kritik-kritik Takdir terhadap kebudayaan 

Indonesia juga dapat dilihat di dalamya. Sesuai dengan peristiwanya, buku yang 

memuat pemikiran-pemikiran itu ialah Polemik Kebudayaan, yang dikumpulkan 

oleh A. Karta Mihardja. 

Hasil pemikiran Takdir pada masa sesudah "polemik kebudayaan" terbentang 

dalam buku-buku yang ditulisnya sebagai hasil studi terutama hasil studi yang 

dilakukannya di luar negeri. Sebagai acuan utama ialah empat buku Takdir 

yakni: Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat dari Segi Nilai2, 

Kelakuan Manusia di Teng~h2 Alam Semesta (terjemah~n), Antropologi Bctru . 

(terjemahan) dan Revolusi Masyarakat dan Kebudayaan di Indonesia 

30 



'"1 

ji 
~ 

h ,, 
I' 

~ 
il n 
il 

~ 
~ 

II 

I !; 
ll 

!I 
il 
tc 
i· 

Ji 

II 
c 
\I 

~ 
~ 
tr 

i) ,, 

' 

'-

!1 .. 
f! 

L 
f; 
t 
! 
ii 
!' tl 
!: 

~ 
~-
li 
f' 
~~· 
fi 
tl 
lj 
f 
f! 
ii 
f! 

(terjemahan). Bab ini akan menguraikan pemikiran-pemikiran kebudayaan 

Takdir, masing-masing pada kedua masa itu. 

3.2. Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana pada Masa "Polemik Kebudayaan" 

Pada mulanya Takdir tidak segera dikenal sebagai "pemikir" atau menurut isti!ah 

yang dikehendakinya "pejuang"9 kebudayaan. Takdir lebih dahulu dikenal 

sebagai pengarang novel "Tak Putus Dirundung Malang" yang ditulisnya dalam 

usia 17 tahun. Konsentrasinya mulai memasuki permasalahan kebudayaan secara 

mendalam seiring dengan diterbitkannya majalah Pujangga Baru oleh Takdir dan 

kawan-kawannya, bahkan maja!ah itu pun didirikan karena sudah tidak ada lagi 

wadah yang dianggap mampu menampung aspirasi-aspirasi konstruktif tentang 

kebudayaaan. 

Berawal dari keprihatinannya merasakan dan menyaksikan penderitaan yang 

dialami bangsa Indonesia dijajah dan dikuasai Belanda, Takdir lalu merenung 

dan berpikir, mengapa bangsa yang besar seperti Indonesia bisa kalah dan 

dikuasai negara kecil seperti Belanda? Mengapa bangsa Indonesia terindas dan 

tertinggal jauh di belakang oleh negara-negara lain di dunia? Mengapa bangsa-

9 Kesaksian Taufik Abdulah sebagaimana dalam makalah yang disampaikannya pacta 
Simposium Internasional Relevansi Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana: Kini dan Masa 
Depan, UNIKA Atmajaya, Jakarta, 30- 31 Juli 2002. 

31 



I 
I 
I 

I
, 
" 

I 

I 
I 
I 
f 

~ 
~ ~ 
G 

f 
r 
I 
f 
i 
~ I 
I 

I 
!· 

~ 
1,· r 
I 
~ ~ 
~ 
~ 

• r 
~ 
·I 

ll 

j 
l~ 
I 
fl 

I 
•i 
ij 
I: 
I! 

.. 

bangsa Eropa pada umumnya, bisa maju dan menguasai kebudayaan dunia? 

Pertanyaan-pertanyaan seperti ini mendesak Takdir untuk kemudian mendalami 

masalah-masalah kebudayaan. 

Yang dilakukan Takdir pertama kali adalah mengaji ulang nilai-nilai kebudayaan 

Indonesia yang telah "lapuk" 10
• Menurutnya, bangsa Indonesia harus mengubah 

sejarahnya (1999: 37), karena bila tidak, akan membuat bangsa ini semakin 

terbelakang. Takdir menyerukan agar Indonesia berkiblat ke Eropa karena di 

sanalah pusat kemajuan dunia. Takdir ingin mengulang peristiwa renaissans yang 

.. terjadi pertama kali di Itali pada abad ke-15. Renaissance adalah kelahiran 

kembali manusia, kebangkitan, penemuan-diri, pembebasan dan kesegaran. 

Sebagaimana ltali yang menemukan dirinya kembali karena bisa membebaskan 

diri dari kungkungan gereja dan skolastisisme abad pertengahan, demikian pula 

dengan Indonesia. Takdir berkeinginan bahwa bangsa Indonesia harus 

membebaskan diri dari adat istiadat lama dan tradisionalisme lama dalam cara 

pikir dan tingkah lakunya. 

Pembebasan dari kebudayaan lama yang dimaksud ialah sebagaimana dipelihara 

dalam tradisi tiap-tiap kelompok budaya (budaya-budaya daerah). Kebangkitan 

10 "Lapuk", istilah A. Karta Mihardja dalam Polemik Kebudayaan, 1977:7 

32 



! 
l

i· 

' 

f1l 

u 

~
~'. 
I . 

,j ., ,, 
·;: 
[:" 

/! 
ii 
ii 

1( 
i; 
ii 
."/ 
il 

~ 
ljl 

:J 
•.1 

fi 
"I h 
I•; 

1! 
i/ 

~ 

~ 
ti 
[j 

~ 
f: 
'I 
:I 
~,I ., 

i, 

!I 

f 
i[ 
! 

.. 

kebudayaan baru dari kebudayaan lama sebagai masa pra-Indonesia, berarti 

mengambil sesuatu yang relatif baru sama seka!i yaitu kebudayaan Barat yang 

bersumber dari Renaissance Eropa. 

Nilai-nilai budaya Indonesia yang ekspresifingin digantikan Takdir dengan nilai-

nilai budaya Barat (Eropa) yang progresif. Indonesia harus mengadopsi ethos-

ethos intelektualisme, materialisme, individualisme dan egoisme dari Barat untuk 

memberikan dinamika pada kebudayaannya. Ketakutan akan ekses semangat-

semangat itu menurut Takdir hanyalah ketakutan semu karena Indonesia modem 

sangat membutuhkan semua semangat itu yang membuatnya tertinggal jauh di 

belakang. 

" ... Bangsa kita hanya mungkin mempunyai harapan untuk 
masa yang akan datang, apabila segala yang dicapai oleh 
Barat itu dalam berabad-abad, dapat kita jadikan kepunyaan 
kit a dalam waktu yang sependek-pendeknya ". (A. Kart a 
Miharaja, 1977:32). 

Dengan kata lain, yang ingin dilakukan Takdir ialah merekonstruksi kebudayaan 

Indonesia dengan kebudayaan Barat yang modem. Modemisasi yang 

dikemukakan Takdir pada dasamya buakanlah suatu pilihan, tetapi sesuatu yang 

tak terelakkan. Baginya, modemisasi adalah mengganti seluruh tatanan budaya 

Indonesia yang lama dengan yang baru, ~tau dengan istila~nya, pra-Indone.sia 

dengan Indonesia. Dalam zaman Indonesia tidak 'boleh ada satu pun kebudayaan 

zaman pra-lndonesia. (1977, 13- 34). 

33 



I ~ 
;;; 

~ 

~ 
~ 

I 
I 
~ 
lr 
li 
li 

/II 
;I 
~:: 

~ ,if 
rJ 
~j 

11 ;! 
fi 

~~ 
~ 
11 

~I 
:r 
g 
f: 

~ 
fl 
jl 
:I 

Hi 
~ 
fi 
!:) 

r: 
;il 

i'l 
jl 
1! 
,j; 

i'l 

~ 
#I 

I 
~ 'i 
i! 
f:l 

':i 
·:1 

~.I' p 

ri 
'! 

.. 

Menurutnya, sekali pun zaman pra-Indonesia itu perlu diketahui, namun 

" .. . pandu-pandu kebudayaan Indonesia harus be bas benar berdiri dari 

kebudayaan pra-lndonesia ... "(A. Karta Mihardja, 1977: 16-17), dan tidak terikat 

kepadanya dengan tidak lagi mempersoalkan misalnya, apakah mungkin dan 

bagaimana caranya seorang Jawa benar-benar bebas dari kebudayaan Jawanya. 

Oleh karena itu ia pun kemudian mengingkari "penyaldt-penyakit" dalam 

masyarakat yang seharusnya dikenali dan disembuhkan. Bisa dipahami bila ia 

kemudian tidak menerima pandangan-pandangan Armijn Pane dalam Belenggu, 

Putu Wijaya dan Soetardji Calzoem Bachri yang terkenal dengan kredonya 

membebaskan kata dari makna. Karya-karya mereka banyak mengungkap 

• penyakit-penyakit sosial dalam proses modernisasi atau tidak menampilkan 

optimisme. Tentang karya Soetardji, Takdir berpendapat bahwa puisi-puisinya 

merupakan kemunduran budaya, sedangkan mengenai karya Putu yakni Setasiun, 

Takdir menilai bahwa Putu telah kandas dalam jalan seni dan sastera modern. 

(1999, 38) .. 

Pandangan-pandangan Takdir ini mengemuka ketika menanggapi hasil-hasil 

Kongres Permusyawaratan Perguruan Indonesia di Solo tahun 1938. Baru saja 

kongres berakhir, ia menyerang hasil dan keputusan kongres serta pra-advis atau 

makalah para pembicara. Dalam sebuah tulisan, Takdir menyerang sekian banyak 

"lawan" sekaligus. Diantaranya Takdir mengatakan, ·bangsa kita terkenal dengan 

bangsa yang hati-hati bahkan sangat hati-hati, biar lambat asal selamat. Oleh 

34 



~ 

~
•I 

..
. 

' ··r 

i 
il 
}: 
ri 
!J 

I 
u ;j 

,, 
f:; 

r"l 
I 
~ 

' ~ 
~ 
~ A u 

r !I 

' ~ I 
I 

• 

karena hati-hatinya itu menyebabkan serba takut untuk memasuki zaman baru. 

Mereka, menurut Takdir, dengan sangat jelas memperlihatkan sikap anti-

intelektualisme, anti-individualisme, anti-egoisme dan anti-materialisme, padahal 

semuanya itu adalah masalah di Eropa sedangkan masyarakat kita bahkan belum 

merasakan semuanya itu. Bagaimana mungkin kita sibuk membahas ekses-ekses 

yang ditimbulkan intelektualisme, menurut Takdir, kalau kita sendiri masih 

belum merasakan apa arti intelektualisme? Masalah bangsa Indonesia yang 

sesungguhnya adalah kekurangan intelektualisme, individualisme dan 

materialisme. Takdir memiliki "semboyan yang tegas" bahwa Indonesia yang 

baru harus melihat ke Barat sebagai gambarannya di masa depan. (1999, 36 -

37). 

Pada hakikatnya, bagi negara-negara yang bukan Barat, modernisasi merupakan 

alat yang mutlak untuk pembebasan diri dari penjajahan. Untuk mencapai 

modernisasi itu, satu-satunya cara yang harus ditempuh adalah 

pembaratan/westernisasi, terutama keberanian untuk menerima ilmu pengetahuan 

dan teknologi (iptek) modem Barat. Yang menjadi masalah utamanya ialah 

mengenai pembatasan sejauh mana proses pembaratan itu harus ditempuh. 

Ide pembaratan yang muncul pertama kali dari pemikiran Sutan Takdir 

Alisjahbana itu tidak "gayung bersambut". Para pemikir dan nasionalis ketika itu 

35 



~ 

I 
II 

t 

~ 
~ ~ 

I 

I B 

~ ' 

I 
!: 
~ 
ii 
r J 
il 
II ! • 
~ 

~ 
D 
~ 
~I 

~ 
f! 
i 
f! 
t 
f 
~I 
~ 4 q 

I 
~ • ~ f! 

~ 

~ 
n 

~~ 
'I 
r:.~ I! 

i 

il 
H 
!:; 
f: 

lj 
I 

... 

menolaknya dengan membatasi bahwa pembaratan itu hanya mungkin dilakukan 

oleh bangsa Indonesia pada bidang iptek saja, yakni aspek materialnya saja. 

Bagi kelompok yang menolak pembaratan secara radikal, berposisi 

menguntungkan dalam arti mudah dapat mempertahankan identitas budaya dan 

bangsa. Oleh karena itu, menurut mereka aspek spiritual tradisional harus tetap 

dipertahankan. Kelemahan dari kelompok ini ialah bahwa orang dapat dengan 

mudah begitu saja merasa puas dengan hanya memiliki rasa harga diri saja. 

Sebaliknya, timbul kemungkinan jatuh ke dalam keadaan frustrasi yang timbul 

karena ketidakjelasan antara aspek material dan aspek spiritual, terlebih lagi 

karena aspek spiritual tradisional senantiasa terdesak mundur oleh aspek material 

yang diterima dari Barat. 

Frustrasi ini sering menimbulkan akibat bahwa identitas atau kepribadian bangsa 

ditonjolkan dan dipertahankan secara keterlaluan. Sebagai contoh, ultra-

nasionalisme Jepang sebelum dan sesudah PD II; meninggi-ninggikan 

kepribadian Jepang yang dianggap terbentuk berdasarkan sistem kekaisaran. 

Boleh jadi pendewa-dewaan Pancasila pada masa Orde Baru pun dianggap suatu 

contoh dari fenomena ini. 

Adapun .pemikiran yang cenderung ke arab pembaratan yang radikal, berposisi 

menguntungkan dalam arti dapat terhindar dari himpitan dua elemen yang saling 

36 



I 
I! • ,, 

~~ 

·, 

I 
1) 

J 
l; 
j: 

1 
ii 
!! r, 

r: 

i 
j; 

" li 
~ 
I 
~ 

~ 
u 
~ 
~! 
j'i 
1• 
~ 
• I 

~ 
, ... 1 

i J 

I 
li 
ll 
t' 

~ 
~ 
1. 
]i 

11 
·'r 
j 

!J 

f.l 
;, 

i: 

~ fi 

i:, 

Ei 
!' 
?; 
:,: 
;i 

1 
! 
' 

~I 
{,] 

~~ 

~ 

s 

• 

" 

• 

bertentangan, elemen tradisional dan elemen modern. Selain itu dua posisi ini 

bisa melahirkan gairah yang tak habis-habisnya untuk menerima secara tak 

terbatas hasil dunia modern dunia Barat. Sebalinya, identitas bangsa tentu saja 

terancam. Oleh karena itu, di berbagai tempat pemikiran Takdir ini mendapat 

tantangan. 

Oleh karena pemikiran seperti itu dianggap aneh dan berseberangan, maka 

muncullah protes dan tanggapan dari berbagai kalangan yang menimbulkan apa 

yang kemudian dikenal sebagai "Polemik Kebudayaan". Peristiwa polemik itu 

merupakan peristiwa yang sangat penting dalam sejarah perkembangan 

kebudayaan di Indonesia karena untuk pertama kalinya nilai-nilai dan ukuran-

ukuran kebudayaan Indonesia yang sudah "lapuk" itu dikaji secara agak 

mendalam. 

Salah satu catatan penting dari peristiwa polemik itu ialah bahwa Takdir sangat 

membedakan "Indonesia" dengan "pra-Indonesia"; bahwa Indonesia sekali-kali 

tidak boleh dicampuradukkan dengan "pra-Indonesia". Kriteria yang disarankan 

Takdir untuk membedakan Indonesia dengan pra-Indonesia ialah semangat 

Indonesia. Indonesia adalah sesuatu yang mempunyai semangat Indonesia 

sedangkan dalam pra-lndonesia tidak mengenal semangat Indonesia. Semangat 

Indonesia itu·· merupakan sesuatu yang baru memnurut isi dan b.entuknya, yang 

37 



~ 

I o 

~
l j 

' . 

I

I. ~ 
I 
I 

a 
d 
d 

~ 
D 

I 
" ~ 

~ 

I 
~ 
t 
~ 
I 

~ 
f 
~ 
~ 

1~. j 
t' 
~ 
I 
~ r 
f 
~ 

!' ~ 
I 

f: 
&: 
i:! 

~1 

r 
~ 

ij 
l: 
rr 

l f: 
1· 

t·' 

j 

~I 

L 
'· 

li 
~ 

tl 

• 

sama sekali tidak bertopang kepada masa silam. (A. Karta Mihardja, 1977, 14-

21). 

"Sesungguhnya menyambung masa yang sudah lampau berarti 
membangkitkan perselisihan, sebab dalam zaman pra­
Indonesia bangsa yang mendiami kepulauan nusantara ini 
tidak pernah mempunyai kemauan cita dan pikiran bersatu dan 
berhubungan dengan itu tiada pernah melahirkan kebudayaan 
yang bersemangat demikian. " 

"Sesungguhnya. kemauan bersatu yang dikandung semangat 
Indonesia bukan sekali-kali berurat-berakar di masa yang 
silam, tetapi sebaliknya di masa yang akan datang dalam 
harapan akan bersama-sama berdiri di sisi bangsa-bangsa 
yang lain di kemudian hari, yang berdasar atas keyakinan, 
bahwa yang diharapkan dan dicita-citakan itu hanya mungkin 
tercapai dengan pekerjaan bersama-sama, dengan bersatu. " 
(A. Karta Mihardja, 1977: 18). 

Dengan kata lain, yang ingin dilakukan Takdir pada masa polemik kebudayaan 

adalah membangun/membina bangsa Indonesia yang dalam gerakannya ini 

menyaratkan· adanya "semangat Indonesia". Lalu, apakah semangat Indonesia 

itu? 

Konsep "semangat Indonesia" menjadi seperti kata kunci dalam pemikiran 

Takdir selama polemik itu berlangsung. Ia menggunakan kata-kata itu dalam 

berbagai konteks sehingga untuk menangkap maknanya harus berhati-hati sekali. 

Dari hasil pengamatan Penulis, semangat Indonesia memiliki tiga dimensi 

38 



J 
j 
j 
H 
u 
' ~ 
~ ~ 
I! 

I 
~ 

~ 
~ 
~ I 
" ' ~ ' 
;I 

~! 
t . 
~ • 
~ 
11 
u 
~1 
' i, 
~ 
~ , 
L 
~ 

~ 
~ 
~ 
~ 
~ 
f 
~ 
ti v 

I 
~ ;~ 

~ 
¥1 

• ~ ;! 

~ 
~ 
N 
~~ 

i 
~ 

~d 

II 
[i 

I! 

d 
r_:i 

L 

f1 

0 

~ 

~ 

~ 

~ 

• 

.. 

Gl 

pengertian: semangat Indonesia sebagai nasionalisme, semangat Indonesia 

sebagai semangat Barat dan semangat Indonesia sebagai semangat universal. 

Yang pertama, semangat Indonesia sebagai nasionalisme. Takdir memberi 

penjelasan terhadap semangat Indonesia ini sebagai berikut: 

"Hakekat semangat Indonesia, yaitu kemauan untuk bersatu 
yang didesak untuk keinsyafan akan kepentingan dan akan 
cita-cita bersama" (A. Karta Mihardja, 1977:15). 

"Semangat Indonesia" ialah kemauan yang timbul pada a bad 
kedua puluh ini di kalangan rakyat yang berjuta-juta ini untuk 
bersatu dan dengan jalan demikian hendak berusaha bersama­
sama menduduki tempat yang layak di sisi bangsa-bangsa 
lain". (A. Karta Mihardja, 1977:27). 

Kemauan untuk bersatu dan kehendak akan meningkatkan kedudukan di dunia 

internasional ini adalah landasan nasionalisme, semangat zaman dari Indonesia 

pada bagian pertama abad ke-20. Persatuan yang dimaksudkannya di sini adalah 

persatuan yang mampu mengatasi provinsionalisme dan sukubangsa-isme yang 

mendahulukan kepentingan seluruh Indonesia dan seluruh bangsa. 

"Ketika Diponegoro, Tuanku Imam Bonjol, Teungku Umar dan 
lain-lain itu berjuang dahulu belum ada, belum terbau-bau 
perasaan keindonesiaan. Diponegoro berjuang bagi tanah 
Ja,va itu pun agaknya tiada dapat kita katakan bagi seluruh 
tanah Jawa. Tuanku Imam Bonjol bagi Minangkabau, Teungku 
Umar bagi Aceh. Siapa yang dapat menjamin sekarang ini, 
bahwa baik Diponegoro, baik Tuanku Imam Bonjol, ataupun 

39 



I 

~! 
li ,., 
r:~i 
1,1 

~I 
f! 
( 

" b 

j 
j ~ 

I . 
!I 

i 
~ 

t> 

• 

.. 

0 

Teungku Umar tidak akan melabrak bahagian kepulauan ini 
yang lain sekiranya mendapat kesempatan dahulu? (A. Karta 
Mihardja, 1977:14). · 

Dengan kata-kata seperti ini Takdir menyebut/menentukan bahwa zaman di mana 

Diponegoro dan Tuanku Imam Bonjol hidup dan berjuang itu sebagai zaman pra-

Indonesia, yaitu zaman yang belum mengenal keinginan untuk bersatu, dan 

membedakannya dengan zaman Indonesia, yaitu zaman yang sudah mengenal 

keinginan untuk bersatu. 

Seman gat Indonesia sebagai nasionalisme memang bermanfaat dan efektif untuk 

mengatasi provinsionalisme dan sukubangsa-isme. Akan tetapi konsep ini belum 

sanggup memberikan isi kepada "Indonesia" yang dipisahkan dari "pra-

Indonesia". Dengan kata lain, dalam membangun Indonesia, · Takdir hanya 

menetapkan titik tolaknya saja, yakni "keinginan untuk bersatu", tetapi belum 

menunjukkan haluannya. 

Hal ini berarti bahwa konsep ini tidak berdaya bila dipakai untuk membangun 

Indonesia. Terhadap kelemahan pemikiran Takdir ini, Sanusi Pane pernah 

melontarkan kritiknya, 

''Manusia tidak sanggup mengadaka_n dewasa yang_baru sam(l 
sekali. Hal yang demikian itu sekiranya sama dengan 
mengadakan barang dari yang tidak ada". (A. Karta Mihardja, 
1977:22) . 

40 



~ 
I 
h 

f I 
~ 
~ 
ij 
~ 
~ 
I 
~ 
~ 

m • 

~ 
I t 
h 
fi 

I 
Ji 
II 

r ~ p 

~ 
t 
~ 
~ 

-I ~ 
II 
~ 
I 

I • ~ 
~ 
' !: 
i 
~. 

M 
lli 

~~ 

~ 
" r . 
R 
j 

~ 
~ 
~ 
~ II, 
~'i 
~-1 
~ 

~ 
!i 

f' 
l: 

0 

• 

-

Q 

• 

• 
• 

• 

Takdir harus menunjukkan ha1uan yang harus ditempuh. Ia tidak bisa mencari 

haluan itu da1am sejarah masa 1ampau, maka yang dilakukannya adalah mencari 

ha1uan pada dunia Barat. Takdir mengatakan, 

"Meski bagaimana sekali pun tidak enak bunyinya semboyan, 
bahwa kita harus belajar pada Barat, meski bagaimana sekali 
pun sedih hati kita memikirkan hal yang demikian, dalam hal 
ini rasanya kita tidak dapat memilih ". (A. Karta Mihardja, 
1977: 19). 

Dengan ka1imat itu Takdir ingin menjelaskan konsep "semangat Indonesia" 

dengan mengaitkannya kepada semangat Barat. Semangat Barat yang 

dimaksudkan Takdir ia1ah semangat yang bersifat dinamika yang berindikasi 

intelektualisme, individualisme, egoisme dan materialisme. Lebih jauh 1agi, yang 

dimaksudkan Takdir ialah untuk membebaskan diri dari alam bahkan alam 

dikuasai dan digunakan untuk kepentingan manusia. (1977, 91). 

Untuk membangun Indonesia maka semangat seperti inilah yang harus dimi1iki 

bangsa Indonesia. Takdir menegaskan, "Saya berkeyakinan, bahwa dalam 

kebudayaan Indonesia yang sedang terjadi sekarang ini akan terdapat sebagian 

besar elementen Barat, e1ementen yang dynamisch", " ... Dan sekarang ini tiba 

waktunya kita mengarahkan mata kita ke Barat", (1977, 18). 

Pendirian seperti ini adalah pendirian pembaratan yang paling radika1 dalam 

sejarah pemikiran modern di Indonesia. Oleh karena itu, seperti yang sudah 

41 



I 

' 
I 
~ 
~-
I 

f 
~ 
I 

~ 
I' 

~ 
~ 
f; 

~ ~ 
r I 
!i: 

rl 
lr 
i' 
r 
iii 
·il 
•'i _, 

~~ 
ll 

l! 
[' 
,l ~ 

~' 
I 
I 
~ 

~ 
l 
~ 
,j 

~ :.i 

v 
! 

~ 
:j 
~ 
:i 
I 

~I 
I' ~ 
D 
.'I ., 
J 
Ji 
' ; 
" 'i 

~ 
~: 

~ 
~ 

i·! 
i 

0 

• -
• 

~ 

• 

4o 

'!' 

• 

pernah disinggung pada bagian sebelumnya, tidak mengherankan hila mendapat 

tantangan dari berbagai kalangan hingga terjadi polemik berkepanjangan. Ki 

Hadjar Dewantara dan Dr. Sutomo ingin kembali ke pesantren, ke tradisi Timur, 

sedangkan Adinegoro mencoba mencari jalan tengah, kompromi antara Barat dan 

Timur. 

Takdir tetap tegas pada pendirian karena selain memang wataknya yang 

demikian, dalam pendirian pembaratannya yang radikal itu, dalam arti tertentu 

bisa dikatakan bersifat pragmatis karena sudah menjadi kenyataan bahwa 

modemisasi dalam arti mengintroduksi iptek Barat adalah proses yang tak 

terelakkan bagi negara-negara Asia pada umumnya dan bagi Indonesia pada 

khususnya. 

Namun demikian, "semangat Indonesia"-nya tidak mampu menjawab kritik 

bahwa kelak "Indonesia akan menjadi "tiruan Barat" seperti yang disampaikan 

oleh Poerbatjaraka, yakni, 

"Apa kita berpikir, bahwa kita mesti bisa mengejar bangsa 
Barat? Jika barangkali di dalam sementara tahun: bisa, di 
Barat tentu juga orang sudah jalan terus lagi, entah kembali 
entah terus. Kalau demikian kelak jadinya, jadi kita orang 
terp.ak~a harus mengejar sa} a". (A. Karta Mihardja, 1977:32). 

42 



11 
~ 

i ''j' 

II 
j . 
:! 
~j 

T: 
l.i 
II 
fl 

~ 
j! 

$ 
i1 
II 

t 
!.; 

:t'. 
11 
t! 

!) 

~ 
i' 
! 
l,l· 
il 

!
i; 
' 
ll 

{! 
L ,, 
~~ 
jl 
il· 

~' ,, 
~ ;, 

!i 
!I 
~~ 

~ 
'i !i 
~~ 
~ 1 

II 
'I 
t' • 

Jj 
II 
!
I, 
,,I 

0 

'* 

• 

t> 

~ 

c. 

• 

~ ., 

Takdir membantah kritik ini dengan mengatakan, 

"Bukan sekali-kali pekerjaan kita membeo pada Barat'', 
selanjutnya mengatakan, "Bangsa kita hanya mungkin 
mempunyai harapan untuk masa yang akan datang apabila 
segala yang dicapai oleh Barat itu dalam berabad-abad, dapat 
kita jadikan kepunyaan kita dalam waktu yang sependek­
pendeknya. Sesudah itu pastilah kita akan mencahari jalan 
sendiri" (A. Karta Mihardja, 1977:33). 

Akan tetapi jawaban Takdir ini belum memberi kejelasan tentang kapan dan 

bagaimana tentang "dapat menemui jalan sendiri" itu. Pembahasan lebih lanjut 

masih diperlukan untuk menjelaskan permasalahan ini. 

Akhimya sampai pada konsep "semangat universal" yang disebutnya juga 

sebagai semangat intemasional atau semangat dunia. Sebetulnya konsep ini 

masih kurang jelas pada masa "polemik kebudayaan". Pada beberapa tempat, 

konsep ini seolah-olah sama artinya dengan semangat Barat yakni ethos 

intelektualisme, individualisme, rasionalisme dan egoisme (misalnya pada 

Pekerjaan Pembangunan Bangsa sebagai Pekerjaan Pendidikan, Pujangga Baru 

th ke-6). Akan tetapi semangat universal yang dimaksudkannya adalah telah 

melampaui atau bersifat lebih tinggi daripada semangat Barat kendatipun 

mengandung unsur yang sama di dalamnya. Takdir mengatakan bahwa hakikat 

jiwa modem adalah mempertahankan diri dengan jalaq. seti~p saat meninggalk<;m 

diri, setia kepada diri dengan setiap saat mengingkari diri. (1977, 61). 

43 



I i 0 

I . 
I . 
! 
~ ~ 
~ 
~ 
II 
Fi 
r 

~ ~ 
f 

I 
f 
~ 
~ 
II 

~ j 
i( 

I 
; 
; 

~ 
~ I 
( 
I 

I 
t 
~ 
~ 
! 

~I 

~ I 
fi 

i ~ !, 
ji 

·: 

:11 
lli 
I 
I 

ii 
1:1 
~~!I 

____ I 

~ 

.. 

0 

Dari penjelasan ini dapat diambil kesimpulan bahwa semangat universal yang 

dimaksudkan Takdir adalah semangat yang bersifat universal dan paling 

fundamental yang tidak hanya menunjang semangat Barat saja, karena semangat 

universal dalam arti ini mungkin saja meninggalkan atau mengingkari semangat 

Barat yang berciri: intelektualisme, individualisme, egoisme dan materialisme. 

Semangat universal ini, yaitu potensi pengingkaran diri, dinamakannya juga 

kebebasan (misalnya dalam Pujangga Baru th ke-10, h. 61). 

Dewasa ini, semangat seperti ini mewujud dalam kebudayaan Barat tetapi dalam 

bentuk yang belum sempuma. Bila kebudayaan Barat sebagai produk dari hasil 

karya kebebasan maka itulah wujud kebudayaan universal yang mendasarkan 

pada semangat universal. Kebudayaan Indonesia pun, menurut hemat Takdir, 

pada tahap terakhir dan tertinggi dalam perkembangannya akan merupakan 

sebagian dari kebudayaan universal ini sehingga tidak perlu lagi "membeo" pada 

kebudayaan Barat. 

3.3. Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana Sesudah "Polemik Kebudayaan" 

Pada masa ini konsentrasi Takdir terpusat pada bagaimana mengisi kekurangan 

yang terdapat dalam pemikirannya pada masa sebelumnya. · · 

44 



L 

,~ ~ 

f/ l 
;] 

H 
~; 
11 
j 

n 

I 
I 
~ 

i l 
n 
i1 
~ 
~ I 

. i 

! 
¥1 t; 

II :I 

\',: 

¥! 
~·] 

!i 
~ I 

i 

~ Q 

j -
' i 
u 
I 

w 

I 
I 
~ 
~ 
ill 

I 

I 
r j 

&to 

.. 

0 

3.3.1. Nilai-nilai Sebagai Tenaga Integrasi Pribadi, Masyarakat dan 

Kebudayaan 

Selama kurang lebih 20 tahun perhatian Takdir terpusatkan pada soal-soal 

perbandingan kebudayaan dan dinamikanya. Seperti yang dikatakannya, 

"Dalam waktu dua puluh tahun terakhir ini saya 
memusatkan perhatian pada soal perbandingan dan 
soal perubahan kebudayaan dan saya mendapat kunci 
untuk pekerjaan memahamkan dan membandingkan 
kebudayaan itu dalam pengertian nilai. " (S. Takdir 
Alisjahbana, 1982: 8) 

Pada Kata Pengantar buku yang ditulisnya, Takdir mengatakan bahwa 

setelah ia berceramah selama 33 kali di RRI atas pennintaan Kementrian 

Pendidikan dan Kebudayaan (Oktober 1954-April 1955), selama 

persiapan-persiapan itu ia semakin yakin bahwa 

" ... etik adalah .inti dari kehidupan kebudayaan 
umumnya; kita hanya akan dapat mengerti soal2 
kebudayaan yang aneka ragam dan banyak, bukan 
hanya di Indonesia, tetapi juga di dunia yang luas, 
apabila kita mungkin mempertimbangkan kelakuan 
kebudayaan dalam hubungan peroses etik atau 
penilaian manusia yang luas ... " (S. Takdir 
Alisjahbana, 1986: vii). 

Dari proses petualangan berpikirnya, akhirnya pemikiran filosofis Takdir 

berpusat pada filsafat nilai. Demikian juga kesimpulan Magnis-Suseno 

45 



c 

il I, 
[! 
I 
[: 

~ 
I' 
l 

.'I 
~1 
~' 

·'i 
fl 
~! ,, 
1.: 

0 

"" 

' 1 I • ,. 
' J 
I 
jl 
li 
~ 
~ 

I 
~ I! 
I 
N 
~ 
l! 

~ 
1: 

b 

~ 

dalam pengamatannya terhadap pemikiran-pemiiran Takdir yang 

mengemuka pada Simposium Internasional mengenai Sutan Takdir 

Alisjahbana 11
• Dengan tidak begitu sukar bahkan mungkin bisa hanya 

dengan menebak-nebak saja, kesimpulan itu sudah dapat diketahui dari 

judul buku utama Takdir yang asli Values as Integrating Forces in 

Personality, Society and Culture. 

"Dalam pemikiran dan penyelidikan saya tentang segi2 
kelakuan manusia yang tiada berhingga banyaknya, 
tujuan saya yang terpenting adalah mempelajari nilai2 
dan peroses2 penilaian yang bukan saja menjadi motif 
dan menentukan, tetapi juga mengorganisasi dan 
mengintegrasi tenaga2 dalam pribadi, masyarakat dan 
kebudayaan. " (S. Takdir Alisjahbana, 1986: viii- ix). 

Bagi Takdir, nilai ialah kenyataan yang menggerakkan, mengarahkan dan 

membatasi perilaku manusia. Dalam bukunya ia mengatakan, 

"nilai2 adalah tenaga motivasi yang amat kuat, yang 
memungkinkan manusia menunda, mengubah, malahan 
menindis dorongan hidup dan inseting biologi dan 
bersama2 dengan itu menciptakan kesatuan2 
kebudayaan."(S. Takdir Alisjahbana, 1986:236). 

11 Dalam makalah yang disampaikannya pacta Simposium Internasional Relevansi 
PemikiranSutan Takdir Alisjahbana: Kini Dan Masa Depan, UNIKA Atmajaya, 30- 31 
Juli 2002. 

46 



II: 
i: 
II 
l 

f 
ll 
il 

!1 

l 
~ 
.'~' 
}.J 
~ ~ 
~~ ,, 
~ 

~ 
!! 

f:j 
:·j 

It I 
i)i 

) 
v 
!" (' 

~ 

"' fi 

!:·: 

u 
~ 

0 

,. 

... 

" 

Selain sebagai tenaga motivasi, nilai juga berperan menafsirkan dan 

memberi makna kepada alam dan dengan sendirinya menafsirkan dan 

memberi makna pula pada kehidupan manusia di tengah-terigah alam. 

"Oleh karena nilai2 itu adalah nilai2 manusia, yang 
menafsirkan dan memberi makna kepada alam, dan 
dengan demikian dengari sendirinya menafsirkan dan 
memberi makna kepada hidup manusia sendiri di 
tengah2 alam, jadi. menentukan juga nilai2 peribadi dan 
keb d d . . , 12 u ayaan sen zrz... . 

Mengapa nilai berperan dalam pembentukan kebudayaan? Menurut 

Takdir, Nilai berperan dalam pembentukan kebudayaan oleh karena nilai 

merupakan tenaga yang memotivasi, menentukan, mengorganisasi dan 

mengintegrasai perilaku manusia. Dengan peranan nilai itu maka benda-

benda dan kejadian-kejadian beragam di sekitarnya, dipilih dan 

ditentukannya apa yang menjadi tujuan dan isi dari perilaku · 

kebudayaannya. Dengan demikian, setiap kebudayaan akan muncul 

dengan penuh tanggung jawab. Oleh karena itu, menurut Takdir, suatu 

produk kebudayaan itu tidak diterangkan oleh teori empiris melainkan 

lebih berdasarkan teori nilai. 

Takdir memahami bahwa seluruh perilaku manusia pada dasarnya tidak 

terlepas dari tenaga-tenaga dan hukum-hukum pr<?ses kimia-fisika. Dalam 

12 Kelakuan Manusia di Tengah2 A/am Semesta, S. Takdir Alisjahbana, Dian Rakyat, 1982:17 

47 



~ 

1 t 

i 
i~ 
i' ,) 
fi 
·1 

II 
~ 
n 
fi 
!I 
i'l 
~·I 

l'i 
!ii 
;I 
r:! 
it' 

0 

"· 

fi ~ 
ll 

~ 
l: ,; 
·J 

.i; 
[!) 

w 
h 
11 
.1. 
·'! 

!' 
i 
~ 
~~ i 

~J 
d 
G ,, 
~: n 
;;~ 

li 

~-
L " 

____ , 
)' 

r 

13 Ibid h. 12 

ilmu manusia, menurut Takdir, hal itu sering terabaikan padahal seluruh 

pencernaan, pernafasan dan seluruh pergerakan manusia berputar soal-

soal kimia-fisika. Proses budi, merupakan kelanjutan istimewa dari 

proses kimai-fisika dan dengan demikian nilai-nilai pun, dalam 

potensinya, telah terkandung dalam proses kimia-fisika, tetapi yang baru 

dalam kehidupan manusia. 

"Tetapi apabila kita terima, bahwa peroses budi itu 
adalah suatu lanjutan istimewa dari peroses kimia­
fisika dan peroses biologi, maka harus pula kita 
menerima bahwa dalam potensinya kebebasan dan 
nilai2 itu telah terkandung dalam peroses kimia-fisika 
dan peroses biologi, tetapi yang baru dalam kehidupan 
budi manusia menjadi suatu manifestasi yang istimewa 
dalam evolusi alam ... "13 

Atas dasar ini kemudian Takdir menyebut bahwa nilai bersifat a priori 

dalam budi manusia, karena memilih, menentukan dan menciptakan 

nilai-nilai itu ada dalam proses budi manusia. Walaupun nilai-nilai tadi 

bersifat a priori, tetapi saat menciptakan nilai-nilai, menentukan dan 

memilih, manusia ada dalam kebebasan. 

"Dalam pandangan dunia dan hidup, yang tidak 
menolak tetapi menerima keduniaan, kebebasan itu 
taklah mungkin lain daripada kebebasan untuk 

· memilih, menentukan dan menciptakan nilai2, yait.u 

48 



!I 

~ -, 

[, 
~ i 

i I 0 

J II 
j; 

I 
~,1 

J 
~ 
! 

fa 

.. 
" 

14 Ibid h. 14 

nilai2 yang menjadi motif dan tujuan daripada 
kemauan dan perbuatan manusia "14 

Yang melakukan penilaian adalah budi man usia. Budi adalah dasar segala 

kehidupan kebudayaan manusia. Olehnya berbedalah kelakuan manusia 

dari kelakuan hewan, kehidupan alam dengan kehidupan kebudayaan, 

sebab yang dinamakan kebudayaan itu tidaklah lain daripada penjelmaan 

budi manusia (1982;9). 

Manusia adalah manusia karena budinya. Dalam hubungan ini Takdir 

sering menunjuk pada hubungan antara kata "budi" dengan kata 

"kebudayaan". Takdir mencatat bahwa dari sisi bahasa Indonesia tepat 

sekali memakai perkataan "budi" sebagai dasar dari "budidaya" atau 

"kebudayaan". Hal yang sama tidak terdapat dalam bahasa Inggris; tidak 

ada hubungan antara mind dengan culture atau civilization, tetapi dalam 

bahasa Jerman, Geist dengan Geisteswissenschaften. 

Dengan mengikuti Eduard Spranger15
, Takdir mengelompokkan nilai-

nilai menjadi 6 nilai: 

15 Ibid h. 17 dan 1982, 13-15 

49 



0 

It 

~ 
i 
~ 

~ 1. Nilai-nilai teoretis atau gugus nilai ilmu pengetahuan. 
',i 

n 

II 

tJ 

Penilaian teoretis mengikuti tolok ukur benar-salah. Yang bernilai 

positif adalah kebenaran, yang bernilai negatif adalah kekeliruan. 

2. Nilai-nilai ekonomis atau gugus nilai ekonomi. 

Sesuatu itu bernilai secara ekonomis tergantung dari apakah sesuatu itu 

menguntungkan atau tidak, atau bahkan merugikan. Jadi, kriterianya 

adalah untung rugi. 

3. Nilai-nilai religius atau gugus nilai agama. 

~ ~ 
Nilai religius terrtinggi adalah Yang Kudus. Lawannya adalah Yang 

r 
~ 
~ 

Pro fan. 

~ 

~ r ' ' 

4. Nilai-nilai estetik atau gugus nilai seni. 

Penilaian estetik adalah mengenai indah-tidaknya segala sesuatu. Yang 

t· 
~ 

! 
~ 

indah bernilai positif, yangjelek negatif. 
~ 

~ 

~ 
~ 

5. Nilai-nilai politis atau gugus nilai kuasa. 

Daram dimensi nilai-nilai politis yang bernilai politis adalah 

~ ,, 
~ ,, kekuasaan, yang negatif adalah ketertundukkan. 

li u 
'I 

~ 
6. Nilai-nilai sosial atau gugus nilai solidaritas. 

~ 

I' 
Inilah nilai-nilai yang menentukan apa yang positif dan apa yang 

i: ,, 
!I 
~~! 

negatif dalam hubungan dengan orang lain. Kriterianya adalah baik-

buruk; solider-egois. 

50 
C> 



I~ 
!i 

i' 
~ 

j 

! d 

u 
~~ 

I 
I 
1 

I 
I 
! 

l 
n 
.: 

~ 
u 
t 
' 

~ 
~ 

~ r 
~ 
G 
~ 
I 
~ 
j~ 

~ 

~ ~ 
~ 
•i 

0 

8 

~ 

.. 

(<> 

Dari keenam nilai ini ada yang tergolong nilai-nilai progresif, yang 

didominasi oleh nilai teori dan nilai ekonomi seperti yang terjadi di 

negara-negara Barat, dan ada yang tergolong nilai-nilai ekspresif yang 

didominasi oleh nilai religius dan nilai estetik. 

Nilai-nilai itu merupakan kekuatan integratif manusia sebagai pribadi, 

masyarakat dan kebudayaan. Takdir menguraikan peran kunci konstelasi 

nilai-nilai itu dalam tiga dimensi realitas manusia yang sekaligus 

merupakan "tiga proses etis", yaitu dalam pembentukan kepribadian, 

dalam kehidupan sosial masyarakat dan dalam kebudayaan. 

Pengintegrasian keenam nilai itu menentukan keutuhan manusia dalam 

tiga dimensi itu: dalam dimensi karakter individual diharapkan tercapai 

integrasi personal. Integrasi kepribadian itu menurut Takdir harus tercapai 

pada tiga pusat manusia dalam kehidupan instingtual, emosional dan 

intelektual. Dalam ketegangan panggilan katahati dan struktur-struktur 

normatif objektif masyarakat dan kebudayaan, manusia berkembang 

dalam kediriannya. 

Dalam Antropologi Baru Takdir mencoba melihat realitas perilaku 

manusia dari sisi nilai (penilaian). Adalah sistem nilai seseoning, yakm 

kesadaran etikanya yang sesungguhya, yang sinonim dengan katahatinya, 

51 



----' 

j~. 
':r 

~i 

.ll' I 
~~ 

ri 
,!! 

li 
jl 

1 
:; 
I ~ 
I' 

~ 
~ 
~ 
~1 
il 
i1 
[, 

! 
I! r, 
q 

0 

" 

yang membentuk integrasi dan struktur pribadinya, dan dengan demikian, 

perilakunya. Yang diajukan Takdir ialah klasifikasi sistem nilai-nilai 

yakni tentang saling berhubungan dan berhirarkinya nilai-nilai yang 

tunduk pada satu atau seperangkat nilai-nilai yang tertinggi. Dengan 

keenam nilai yang berasal dari Spranger yang bersifat horizontal itu, 

Takdir kemudian menambahkan suatu teori pertingkatan jiwa yang 

vertikal: tingkat vital, tingkat hati dan tingkat akal. Tipologi ini selain 

dipakai untuk klasifikasi pribadi juga dipergunakan Takdir untuk 

membeda-bedakan kesatuan masyarakat dan kebudayaan . 

... 

3.3.2. Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia 

Keenam nilai yang sudah disebutkan terdahulu juga dipakai Takdir untuk 

melinat perkembangan sejarah kebudayaan Indonesia. Dalam buku 

Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat dari Segi Nilai-

nilai, Takdir mengelompokkan perkembangan sejarah kebudayaan 

Indonesia ini ke dalam 4 periode: 

1. Kebudayaan asH-Indonesia 

2. Kebudayaan India 

3. Kebudayaan Islam 

.. 4. Kebudayaan modem . 

to 52 



0 

.. 

.. 

Dari hasil penelaahan lebih lanjut, kesimpulan yang didapat dengan 

menerapkan ke-6 jenis penilaian tadi maka masing-masing periode, 

pemetaan kebudayaannya bisa dijelaskan sebagai berikut: 

1. Kebudayaan Indonesia-asH 

Kebudayaan Indonesia-asH dikuasai oleh nilai agama, yang diikuti 

oleh nilai solidaritas dan nilai seni, sedangkan dalam sifatnya yang 

demokratis nilai kuasa dalam susunan masyarakat adalah lemah. Nilai 

ilmu lemah karena pemikiran yang berasio belum berkembang, 

.. sedangkan unsur perasaan masih mendominasi dalam menghadapi 

alam sekitar. Nilai ekonomi belum berkembang karena untuk 

pemberdayaan alam sangat berkorelasi dengan penguasaan ilmu 

pengetahuan. Teknologi juga tidak bisa tumbuh karena pengaruh 

kepercayaan; bahwa kecakapan dan kekuasaan yang sesungguhnya 

terletak pada yang ghaib. 

2. Kebudayaan India 

Dalam kebudayaan India, yang menjadi dasar dari feodalisme dalam 

sejarah Indonesia, nilai yang tertinggi ialah nilai agama. Bedanya 

dengan kebudayaan_ asli, bahwa nilai agama dalam kebudayaan India 

.. lebih berasio dan lebih maju serta bersistem. Bila nilai yang kedua 

J " 
53 

!: 



I 
!I 
#r 

~ 
~! 

r I, 
~ 
~ 
~ 
li 

l! 
~ 
~I 

i 
1: 

~ 
~ 
~ 

• ~ 
I 
~ 

~ 
~ 
~ 

j 

" 
'! ~ 

~; 

~! 

~1 
~ 
~ 
1•! 

~ 
~~ 

i!; 

t ., 

!I 
{.r 

,, 
,, 

0 

.. 

;. 

~ 

'"'· 

(;! 

dalam kebudayaan Indonesia-asH adalah nilai solidaritas maka dalam 

kebudayaan India ialah nilai kekuasaan yang berpokok pada kekuasaan 

dewa-dewa dan turun bertingkat-tingkat sampai makhluk yang 

terendah. Sejalan dengan nilai agama dan kekuasaan ialah nilai seni 

yang mendapat substansi dari agama yang terealisasi dengan berpusat 

pada istana-istana raja dengan dukungan para bangsawan. 

Dalam hubungannya ini, meskipun nilai teori dan nilai ekonomi bukan 

yang mendominasi dan menentukan kehidupan kebudayaan tetapi 

sudah memperlihatkan kemajuan. Nilai solidaritas yang merupakan 

nilai terpenting dalam kebudayaan Indonesia-asli, tenggelam dalam 

lingkungan sistem kasta dan kerajaan-kerajaan feodal. 

3. Kebudayaan Islam 

Dalam kebudayaan ini, selain nilai agama kuat diikuti pula oleh 

menguatnya nilai teori dan nilai ekonomi. Perkembangan kedua nilai 

terakhir ini terlihat dalam zaman kebesaran Islam dari abad ke-8 

sampai abad ke-13. 

Islam yang datang ke Indonesia ialah Islam yang telah . dikuasai 

sepenuhnya oleh. go Iongan agama yang ortodok dan go Iongan ahii 

fiqih setelah mundurnya keberanian dan kecakapan berpikir filsafat 

54 



i: 0 
;j 

~ 
r 
~ 
~: 

~ I, 

l 
~ e 
; 

~ 
r~ 
!i 

[i 

!I 

l 
i! 
~! 
il 

d 
" !! 

' ~-

~ I f, 

fl J 

li 
ti 
~~ 

~ 

i ~ 

i' l ' ,, 

~ 
I 
r 
~ 
~ 

"' 

~ 

• 

pada umat Islam. Dengan demikian, memnurut Takdir, di Indonesia 

umat Islam tidak pemah mengalami kemajuan ilmu pengetahuan dan 

filsafat sehingga ketika manusia Eropa dari renaissansdatang ke 

Indonesia, kerajaan Indonesia dengan mudah satu persatu dapat 

dikalahkan. Demikian pula halnya dengan teknologi dan ekonomi, 

meskipun diantara rakyat Indonesia dari kaum haji merupakan 

golongan yang berada. 

4. Kebudayaan modem 

Dalam kebudayaan modem, yang terkuat adalah nilai ilmu dan nilai 

ekonomi sedangkan nilai agama dan nilai seni lemah seperti terlihat 

dalam krisis agama dan seni Eropa dan Amerika. Mengenai nilai-nilai 

solidaritas, kuat di negara-negara demokrasi, sedangkan nilai kuasa 

kuat dalam negara totaliter seperti Rusia. Demikian menurut Takdir. 

Setelah memasuki periode kebudayaan modem, tidak secara otomatis 

kebudayaan sebelumnya ditinggalkan. Ada sebagian masyarakat yang 

masih memegang teguh kebudayaan Indonesia-asH, ada juga yang 

mengombinasikannya dengan periode lain. Demikian pula seterusnya. 

Oleh Takdir keadaan semacam ini disebutnya sebagai kebudayaan 

Bhineka Tunggal Ika (1982, 47-48). Pada setiap periode; terinasuk 

periode modem, terdapat krisis dengan kadamya masing-masing. 

55 



ii 
'I 
t 
ii 

t 
1:; 

gl 
ll 
II 

I· 
() 

r 
r ;,:) 

fi 
i( 
fi 
:I ,, 

0 

.. 

• 

• 

" 

Van Peursen membuat sebuah skema untuk menggambarkan 

perkembangan kebudayaan. Perkembangan skematis ini dijabarkan dalam 

sebuah bagan yang memperlihatkan tiga tahap perkembangan 

kebudayaan: tahap mitis, bilamana manusia masih terbenam di tengah-

tengah dunia sekitamya; tahap ontologis, bilamana manusia mengambil 

jarak terhadap alam raya dan terhadap dirinya sendiri; tahap fungsional, 

bila manusia mulai menyadari relasi-relasi lalu mendekati tema-tema 

tradisional (alam, Tuhan, sesama, identitas sendiri) dengan cara baru. 

Ketiga tahap ini tidak meningkat seolah-olah naik dari tahap mitis ke 

ontologis dan seterusnya .. Hal yang sama terjadi pada perkembangan 

kebudayaan di Indonesia. Walaupun ada perkembangan ke arah positif, 

tidak berarti kebudayaan Indonesia-asli itu lebih rendah dari kebudayaan-

kebudayaan peri ode sesudahnya. Yang membedakan kebudayaan yang 

satu dengan kebudayaan yang lain, menurut Takdir, hanya berbeda dalam 

konfigurasi nilainya. Nilai religius dan nilai seni begitu mendominasi 

dalam periode kebudayaan Indonesia-asli, yang kalau dalam bagan 

Peursen berada pada tahap mitis. 

Kalau dalam periode kebudayaan India rasio sudah mulai mengedepan, 

dengan kata lain, nilai "teori sudah mendapatkan tempat, juga tidak berarti 

periode ini menjadi lebih tinggi derajatnya. Masing-masing periode---

56 



;I 
b 

' " I I 

' I • 
I a 
!: 
~ 
~ 
] 
~ 

I ~ 

sebagaimana dalam masing-masing tahapan Peursen---selalu 

' mengandung unsur-unsur positif dan negatif. Oleh karena itu, tidak bisa 

berangan-angan mengharapkan sebuah "utopia", sebuah bentuk 

masyarakat/kebudayaan yang belum terwujud atau bermimpi kembali 

pada kegemilangan masa silam. 

Dari catatan Penulis, tidak ada hubungan antara Takdir dengan Peursen, 

tetapi pemikiran keduanya berujung sama; bersinggungan di tujuan akhir. 

Menganalisa dengan "pisau" analisa yang berbeda untuk satu tujuan, 

yakni membuat suatu rencana yang lebih baik. 

Peursen berangkat dari sebuah pertanyaan, apa yang dapat diperbuat 

dengan kebudayaan? Yang dilakukan pertama kali oleh Peursen ialah apa 

yang disebutnya sebagai "pengelolaan konsep kebudayaan", yakni 

mereriungkan gejala kebudayaan sebagai suatu usaha untuk mencapai 

suatu policy yang lebih baik. Untuk mencapainya, hendaklah manusia 

modern dijadikan sadar tentang kebudayaannya, yang berarti bahwa 

'I 
;j 

secara aktif harus turut memikirkan dan merencanakan arah yang akan 

ditempuh oleh kebudayaan (van Peursen, 1994:1 0). Untuk membantu 

proses penyadaran itu lalu Peursen membuat suatu skema atau hagan 

yang menerangkan perkembangan kebudayaan. Bagan yang sifatnya 

~ 57 



ri 
ii 
II 
I! 

II 
I' 

~ 

l: 

li , .. 

1: 

~ .. 
~ 
I! 
.~ 

j: 

I! 
~ 
il 
)! 

~ 

dinamis ini dipandang sebagai suatu tahap, sebagai suatu bagian dalam 

cerita tentang sejarah perkembangan kebudayaan. 

Dengan melukiskannya seperti itu akan diperoleh gambaran/peta tentang 

perkembangannya dari zaman dahulu ke hari depan dan diperoleh pula 

keterangan mengapa "wajah" kebudayaannya mempunyai bentuk seperti 

sekarang ini. Logika sederhana akan mengatakan, bila secara skematis 

sudah diperoleh keterangan; kalau pengertian itu sudah diperoleh maka 

bila sudah mengerti bagaimana suatu proses berjalan akan juga dapat 

mempengaruhi proses tersebut. Jadi, proses itu akan dapat diarahkan. 

Bagan kebudayaan, menurut Peursen, tidak boleh dipandang secara 

historis semata-mata tetapi justru ia memperlihatkan sesuatu yang 

terkandung dalam setiap kebudayaan sehingga manusia mampu untuk 

menilai peerkembangannya sendiri secara kritis. Dengan kata lain bahwa 

setiap kebudayaan dapat dipandang sebagai suatu rencana tertentu, suatu 

policy atau kebijaksanaan tertentu; suatu strategi. 

Kalau Peursen membuat sebuah bagan, Takdir menemukan sebuah kunci 

unt.uk memahami perkembangan dan perubahan kebudayaan itu dengan 

teori nilai. Yang dilakukan ·Takdir ialah men~rapkan ke-6 jenis 

penilaiannya itu ke dalam setiap perkembangan kebudayaan yang telah 

58 



r 
I 
~ 
" i 
'I 

i,i 
II ,,, 

!. 
I! 
l.! 

i 

l'

l,i 
ii 

•:• 

i' ,' 
f:; 

i 
/': 
I' 
i 

II 
!IJ 

1: 

f 
t' 
I; r; 

I! 

C• 

.. 
~ 

.. 

ta 

dikelompokkannya ke dalam 4 periode. Dari perkembangan yang ada, 

dengan nilai-nilai yang berkembang/mendominasi pada periode tersebut, 

bisa dijelaskan ke arah mana kebudayaan itu berkembang. Dengan 

perkembangannya yang seperti itu lalu bisa dipilih/ditentukan nilai-nilai 

mana saja yang harus dipertahankan atau dikembangkan. Jadi, Takdir 

meyakini bahwa dengan budinya manusia bisa membuat sebuah rencana, 

memilih dan menentukan kebudayaannya sendiri. 

3.3.3. Modernitas 

Setelah menerapkan teori nilainya dalam perkembangan sejarah 

kebudayaan Indonesia, yang dipilih dan ditentukan Takdir ialah 

mempertahankan dan mengembangkan nilai teori dan nilai ekonomi. 

Semetitara itu nilai seni, nilai religius dan nilai solidaritas, akan dengan 

sendirinya berkurang perannya. Nilai teori (gugus nilai ilmu pegetahuan) 

dan nilai ekonomi berkembang di negara-negara Barat. Oleh karena itu 

negara-negara yang banyak mengembangkan nilai-nilai ini menjadi 

negara-negara yang maju, penuh dinamika. 

Di Indon~sia, Takdir melihat, nilai seni, agama dan solidaritaslah yang 

justru berkembang. Oleh karena itu kehidupan kebudayaannya menjadi 

59 



i! ,, 

~ 
'H ., 
J 
ti 
t r 
i 

II 
I' 

Pi 
I! I 
!• 

(' 

r 

Q 

statis, tidak bisa dan berkembang. Dengan demikian maka kesimpulan 

Takdir semakin mantap bahwa Indonesia harus mencontoh Barat. 

Kebudayaan Indonesia yang statis diganti oleh kebudayaan Barat yang 

modern. 

Takdir sangat mengagumi dan memuja modernitas. Ciri khas sifat modern 

adalah bahwa kemajuan dikejar dengan sadar. Pola kehidupan masyarakat 

pra-modern umumnya statis dalam arti bahwa cita-cita mereka hanya 

mempertahankan keadaan atau memulihkan/menjaga keselarasan. 

Sementara itu, modernitas maju dan maju terus, didorong oleh ilmu 

pengetahuan yang terus menerus membuka kemungkinan yang lebih 

besar untuk menguasai alam. Yang khas dalam modernitas ialah dominasi 

nilai-nilai teori (ilmu pengetahuan) dan ekonomi terhadap nilai-nilai 

agama dan seni. Sedangkan dalam masyarakat-masyarakat tradisional, 

nilai-nilai dominan ialah nilai-nilai seni, agama dan solidaritas. Takdir 

menyebut bahwa kebudayaan-kebudayaan yang ditata menurut nilai-nilai 

religius, estetik dan kebersamaan sebagai kebudayaan ekspresif, 

sedangkan masyarakat-masyarakat di mana ilmu pengetahuan dan 

perekonomian merupakan acuan dominan, disebutnya kebudayaan 

progresif (S. Takdir Alisjahbana, 1982: 14). 

60 



!:• 
' 

i 
fi 
ii 
u 

~ 
I 
f.! ,, 
!j 

~ 

ij 
" 

I 
~ 

~ 
~ 

I' 
li 
tf 
)i 
I 

~ 

I: 
IJ 

~ 

i 
L 
!i 
1 •• : 

il 
{I 
!:! 

j, ,, 
r: 

(1 

... 
J 

If 

r 

... 
~ 

"' 

Takdir bukan hanya pengagum modemitas tetapi ia pun melihat bahwa 

modemitas bermasalah. Yang pertama-tama dirasakan oleh masyarakat 

yang baru mulai memasuki era modemitas ialah kesangsian, 

kebimbangan ketika mereka berusaha memilih diantara bermacam-

macam nilai yang dihadapkan oleh dunia modem. Di beberapa tempat 

timbul nilai-nilai dan norma-norma baru menggantikan yang lama dan 

membawa harapan baru, tenaga baru dan kesanggupan mencipta baru. Di 

tempat lain, bangkit pribadi-pribadi yang sanggup memberi makna baru 

kepada nilai-nilai yang lama, tetapi banyak pula orang atau golongan 

yang kehilangan pegangan/pedoman dan pendirian diantara kedua 

gelombang kebudayaan yang besar itu. Pada kondisi seperti ini 

masyarakat dan bangsa Indonesia mengalami krisis: ketidakberdayaan. 

Ingin menggapai nilai-nilai baru yang dibawa arus modernitas belum 

kesampaian tetapi nilai-nilai lama pun sudah "telanjur" ~itinggalkan. 

Dengan kondisi seperti itu, sebagaimana yang ia jelaskan dalam Revolusi 

Masyarakat dan Kebudayaan di Indonesia, ada 4 hal yang dijadikan 

sebagai dasar dari masyarakat dan kebudayaan yang sedang dihadapi 

bangsa Indonesia yang harus menjadi pegangan dalam usaha pendidikan 

yaitu: 

I. Bahwa manusia (Indonesia) sudah tiba pada kesadaran akan 

kedudukannya yang istimewa dalam alam untuk menguasainya dan 

61 



:i 

i: 
li 
~~ );, 

'! ~ 
1: 

J ·,.1 

r 
t 

~ 
['I 

!!i ,, 
~' 
l 
L 
:." 
1! 

r 
I 
',1 

1: .I 
I 

~ 
~ 
t' 
I 

" 
~ 

• 

" 

p 

dengan demikian sadar pula akan tanggung jawabnya tentang apa yang 

terjadi dengan alam maupun tentang dirinya sebagai manusia. 

2. Bahwa kehidupan masyarakat dan kebudayaan modem menghendaki 

pemikiran dan penyusunan skala prioritas nilai-nilai baik berdasarkan 

keperluan hidupnya sebagai makhluk biologis maupun untuk 

keperluan kehidupan budinya. 

3. Bahwa dalam tanggung jawabnya tentang alam dan dirinya, manusia 

harus sadar bahwa kemungkinan-kemungkinannya maupun nasibnya 

adalah bersatu. 

4. Bahwa dalam kebebasan kehidupan budi baik berdasarkan hasil 

pemikiran yang baru maupun yang diwariskan oleh kebudayaan yang 

lama, toleransi adalah sifat terpenting dalam kehidupan bersama. 

Yang utama, menurut Takdir, dalam pertemuan kebudayaan modem 

dengan kebudayaan lndonesia-asli itu ialah kesiapan mental yang di 

antaranya terkandung pula pengertian bahwa dari kebudayaan lama dapat 

dipetik berbagai kesanggupan dan kecakapan yang terlepas dari makna 

dan tujuan hidup lama, untuk dipakai menjelmakan pemikiran-pemikiran 

dalam sistem nilai-nilai baru. 

Ketika kehidupan mulai memasuki era modemitas, Takdir juga 

menemukan krisis; menjauhnya nilai-nilai dari kehidupan manusia 

62 



d 

f 
!: 
[1! 

~~ 
~ i 

j; 
i' 
L r 
~: 

~! 
1! 

! 
l:i 
r 
J 

~~ 
~1! 
I' r 

~! 
i ~ 
~~ 
! 

<" 

• 

.. 

• 

,. 

(Sejenis yang dikeluhkan Horkheimer bahwa dalam upaya manusia 

memasuki era rasional yang terjadi justru sebaliknya, semakin irrasional). 

Demikianlah ketika banyak melibatkan diri dalam ilmu-ilmu sosial Takdir 

melihat bahwa ilmu-ilmu sosial telah gaga! menjawab manusia modern 

dan dunia modern karena telah terjebak dalam positivisme yang 

menafikan persoalan nilai. Di samping itu yang juga menjadi penyebab 

kegagalan itu ialah karena kompartementalisasi disiplin-disiplin ilmu 

sosial telah gaga! memberinya kemampuan untuk "menangkap" manusia 

secara bulat, komprehensif dan integratif. Terhadap keadaan ini ia 

menawarkan suatu pendekatan baru berupa ilmu tentang manusia yang 

merupakan sintesa ilmu-ilmu positif dan teori-teori nilai. ( 1986, 1-21 ). 

Adapun tentang tugas ilmu manusia itu sendiri Takdir menjelaskan, 

r'Adalah tugas khusus ilmu tentang manusia untuk 
menunjukkan kedudukan manusia yang istimewa dalam 
alam, mencari unsur2 dan hukum2 yang mengatur 
kehidupan manusia, dan menyadarkannya akan tempat 
dan tugasnya yang khas dalam evolusi dan sejarahnya 
sendiri. " (S. Takdir Alisjahbana, 1986: 19). 

Selain dalam ilmu-ilmu sosial tadi, linguistik modern pun dianggap 

Takdir bermasalah karena kecenderungan deskriptif dalam ilmu ini tidak 

akan banyak membantu pembentukan bahasa yang memadai untuk 

keperluan ilmu pengetahuan dan keperluan dunia modern lainnya . 

63 

·' 



I 
I 

~ 
~ 

~ 
~ r 
w 
~ 
r 
i 
r ,I 
{! 

;: 

II 
u 
J 
~ 

~~ 

r 
~i 

:: 
,I 
\: 

f' 

~ 

.. 

c:-

Linguistik deskriptif dalam pandangannya tidak pemah mampu 

membantu apa yang dinamakannya language engineering (rekayasa 

bahasa). Pemikirannya ini sudah terlihat sejak awal dari langkahnya 

dengan menyusun dua jilid Tata Bahasa Baru Bahasa Indonesia, yang 

bukan merupakan sebuah tata bahasa deskriptif tetapi tata bahasa 

normatif yang mempunyai tujuan ganda. Di satu pihak, dengan cara itu 

dapat diatasi berbagai perbedaan dialek dan di lain pihak bahasa 

Indonesia disusun sedekat mungkin dengan bahasa modem lainnya agar 

dapat memenuhi keperluan-keperluan baru dalam dunia modern. 

Takdir telah menetapkan sebuah kriteria bahasa modem secara normatif 

dalam Indonesian Language and Literature16 yakni: Pertama, suatu 

bahasa dinamakan modern kalau dalam dirinya tercermin apa yang 

dinamakan prinsip aktivitas. Prinsip ini menyebabkan seseorang atau 

sekelofnpok orang sanggup mengubah keadaan diri dan lingkungan 

hidupnya. Dengan adanya prinsip ini seseorang praktis menerima dan 

meletakkan nasibnya tidak di tangan orang lain tetapi di tanganya sendiri. 

Dalam bahasa Indonesia hal ini terlihat dalam kemungkinan pemakaian 

kalimat aktif berkat bantan prefiks her dan me (berkeris=mempunyai 

keris; mengeris=memakai keris). Bertambah banyaknya pemakian 

16 S. T. Alisjahbana, Indonesian Language and Literature: Two Essays, Yale Unv. New Haven, 
Conn., 1962, h. 14-15, dikutif oleh lgnas Kleiden dkk dalam Kebudayaan Sebagai Perjuangan, 
Perkenalan Dengan Pemikiran S. Takdir Alisjahbana, Dian Rakyat Jakarta, 1988, h. xii 

64 



r, ,, 
r: 

J 

~ 
~~ 

f 
M 

t: l!l 

~~ 
k 
[: 

li 
r' 
i 

! 
I! 
~! 
!j 

,! 0 

• 

kalimat aktif dalam bahasa Indonesia menunjukkan adanya 

kecenderungan kepada proses individualisasi. 

Kedua, prinsip abstraksi dan pemikiran rasional. Kehidupan dalam dunia 

modern memerlukan pemikiran abstrak, karena hal itu diharuskan oleh 

kebutuhan-kebutuhan dalam ilmu dan teknologi, dan karena hubungan 

sosial di dalamnya cenderung bersifat abstrak dan rasional. Refleksi 

keadaan ini di Indonesia, menurut Takdir, terdapat dalam hukum modern 

dan hukum adat. Dalam bahasa Indonesia hukum abstraksi dimungkinkan 

oleh pemakaian affiks ke-an dan pe-an, baik untuk membuat kata sifat 

'" menjadi kata benda abstrak (sopan-kesopanan), untuk membuat sebuah 

kata kerja menjadi kata benda abstrak (tulis-penulisan), maupun untuk 

mengubah kata benda kongkret menjadi kata benda abstrak (rumah-

perumahan). 

Ketiga, prinsip kelugasan. Kalau abstraksi merupakan suatu sifat 

pemikiran maka kelugasan merupakan sifat tindakan dan kecenderungan 

dalam bersikap. Abstraksi sebagai kategori teoretis menemukan 

kelugasan sebagai kategori praktis, sebagai pasangannya. Seseorang yang 

lugas akan mengutamakan apa yang menjadi pokok-soal dan berani 

membuang apa yang dianggap hanya sebagai embel-enibei yang ti&ik 

• 

65 
0 



i 
:.1 

r 
] 

·.1' ; 

~ :· 

/! 
h 
:j 
i 

r 
I. 
~ 
I
! 
;I 

! 

l 
II 
]i 
j· 

0 

.. 

"" 
jl 
,I 
I 
g 

t! 

f 
;i 

I' 
I' 
II 
" r: 

~; 

l!' 
l' 
!. 

(i, 
f 
i ,. 

[ 0 
f 

perlu. Dalam bahasa Indonesia sifat ini terlihat dalam kecenderungan 

membuat kata-kata bantu di depan kata benda. Daripada mengatakan tiga 

batang pensil, hanya dikatakan tiga pensil, atau daripada mengatakan tiga 

ekor kuda, dikatakan saja tiga kuda. 

Keempat, prinsip egalitarianisme sebagai lawan dari pembedaan-

pembedaan sosial menurut hirarki feodalistis. Dalam Bahasa Indonesia 

hal ini dicoba dengan mengintrodusir kata ganti orang (pronomen), 

khususnya kata ganti orang kedua yang dapat diterapkan untuk semua 

kalangan. Dalam bahasa Indonesia percobaan ini pemah dilakukan 

melalui penggunaan kata Saudara, Bung atau Anda untuk orang kedua. 

Pada sisi lain, menurut Takdir, modemisasi yang diantaranya ditandai 

oleh menguatnya pengaruh ilmu dan teknologi ternyata berdampak pula 

menggiring man usia ke arah irasional. Yang dimaksud adalah bahwa 

manusia dalam usaha untuk menaklukkan alam agar semakin 

membebaskan diri dari padanya, justru menjadi tergantung kepadanya, 

jadi kehilangan kebebasannya. 

"Segala kemajuan ·teknologi dan kekomplexan 
kehidupan ekonomi dan politik. moderen membawa 
ketegangan . dan ketakutan yang baru. Kecepatan 
kendaraan moderen, lingkaran inflasi dan depresi, 
pekerjaan dan pengangguran, perang, jauhnya dari 
jangkauan orang2 yang berkuasa di bidang politik, dan 

66 



t 
J! 

j 
.:! 

i.i 

~ . 
" 

~ 

u 
l 

~ 
fi t 
I 
l 

I 
1 
~ 

~I 

t r 
I 

i': 
r 
~ 
t 
~ 
i'l 

4 
~ 

I 

" 

~ 

,. 

Q 

banyak faktor yang lain, menghadapkan individu 
dengan ancaman2 yang rupanya tak kurang irrasional 
dari ancaman2 yang dihadapi oleh manusia primitif, 
dan yang tak kuasa diatasinya. Pikiran sekular tak 
dapat memberikan kepadanya ketenangan batin dan 
hiburan untuk ketakutannya akan kematian." (S. Takdir 
Alisjahbana, 1986, 320). 

Secara khusus Takdir menyebutkan pengaruh ilmu dan teknologi. 

"Pertama adalah perubahan mentalitas yang 
. disebabkan oleh penyebaran pikiran yang berasio, 
materia/is dan individualis, yang melemahkan 
kepercayaan, pemandangan dan sikap tradisi dan 
keagamaan. Kedua adalah pertukaran barang2, ide dan 
manusia yang amat banyak antara ber-bagai2 
kebudayaan, yang berkecenderungan menghancurkan 
integrasi kelompok sosial dan benda2 kebudayaan 
dalam tiap2 kebudayaan. Seluruh dunia dibawa ke 
dalam suatu pencampur-adukan, seperti telah kita 
lukiskan di dalam Bab 1: segala sesuatu ada di mana2. 
Dalam menghadapi pilihan yang banyak dan 
mengacaukan dan kadang2 berkonfelik dalam tiap2 
lapangan, maka dalam peroses ini pribadi, masyarakat 
dan kebudayaan kehilangan sistem2 nilai dan etik. " (S. 
Takdir Alisjahbana, 1986:320-321 ). 

Dekatnya pemikiran Takdir dengan pemikiran Max Horkheimer dan 

Theodor W. Adorno tentang dilema usaha manusia rasional mencolok, 

padahal Takdir tampak tidak pernah menyerap pemikiran Madzhab 

Frankfurt itu. Mirip dengan Takdir, Horkheimer dan Adorno menganalisa 

bahwa rasionalitas modern justru menjadi irasional, karena menempatkan 

man usia di b:awah diktat irasioanal . komoditi dalam alam kapi~li~me. 

Horkheimer melihat, di balik segala kemegahan.dan kemajuannya, zaman 

modern ternyata menyimpan senjata yang nampaknya selalu mengancam 

67 



I! r? 
tl 

ll 

I 
_j 

I 
II ~ 
~ 
~! 
!'f! 

~ 
~, 

~i 

f1 

] 
li 

!I 
r-: 

I 
r! 

r ~ 

I 
r 
~ 
~ 

h .• 
~ 
~ 
f 
t 

~ 
" q 

I j 

t~, 1 
I 

~ 0 
~ 
I' 
!J 

'i 
' 

r 
11".· 
<I 
!I 

" 

,, 
I 
p! ,, 
bj 
:11 
fi 

1 
~ 

:,. 

l 

,. 

0 

martabat manusia. Ia menilai bahwa usaha manusia rasional itu macet dan 

gaga!. I? 

Takdir menganalisa krisis modemitas dari enam nilai dasamya (1991, 6-

16 dan 1986, 320-326). Nilai ekonomi mendesak ke arah peluasan terus 

menerus tetapi keterbatasan sumber daya alam planet bumi tidak 

memungkinkan" peluasan eksploitasi ekonomis berlangsung terus. 

Ekonomisasi dan penyeragaman pola konsumsi menghasilkan 

kebudayaan massal yang dapat dihubung kan dengan tambahan terus 

jumlah orang sakit jiwa. Kemajuan pengetahuan memang tidak 

terhambat, tetapi dengan digantikannya fisika kausal klasik oleh 

kementakan statistik fisika mendapat keterarahan baru pada dinamika 

keseluruhan sistem. Eksklusifitas klaim-klaim agama dipertanyakan dan 

dengan demikian menimbulkan krisis nilai keagamaan tradisional. Dalam 

dimensi kuasa dan solidaritas, Takdir memandang konflik-konflik antara 

negara-negara nasional berdaulat, tanpa adanya lembaga intemasioanl, 

sebagai "kenyataan paling berbahaya". Maka, modemitas juga memuat 

biji-biji disintegrasi. "Sekularisme moderen yang rasional, materialis dan 

individualistik berkecenderungan melemahkan integrasi sosial. Dis-

integrasi keluarga yang terus-menerus adalah kenyataan yang 

dikhawatirkan dan disesalkan di mana2 sekarang." (1986, 321). Namun 

17 Sindhunata, Dilema Usaha Manusia Rasional, Gramedia, Jakarta, 1983 

68 



~ 
~-1 

n 
t. 
t 
n 
i :1 

'·' 

~· 
J 
ll 
li' 

f 
i: 

;:' 
I 

11 

f! 

"' 
,., 

Nilai, menurut Takdir, merupakan kata kunci untuk memahami perbandingan 

dan dinamika kebudayaan. Mengapa suatu masyarakat berbeda dengan 

masyarakat yang lain, jawabannya ada pada masalah nilai. Nilai berada pada 

proses budi manusia dan oleh karenanya bersifat a priori. Nilai itu berperan 

dalam pembentukan kebudayaan karena ia merupakan tenaga yang memotivasi, 

menentukan, mengorganisasi dan mengintegrasi perilaku manusia. Dikatakan 

Takdir bahwa nilai juga merupakan kekuatan integral dalam pembentukan 

pribadi, masyarakat dan kebudayaan. 

Takdir memadukan atau tidak mempertentangkan antara "budaya" dalam arti 

.. budaya yang bersifat primitif dengan yang modem; yakni bahwa cipta budaya 

pada masa lampau maupun kini tercipta oleh budi, dengan kapasitas menilai 

dan memilih yang kekuatannya relatif sama. Perbedaan suatu budi-daya 

bukanlah perbedaan kebudayaan, melainkan sekedar variasi bangun 

konfigurasinya. Dengan kata lain, tidak ada budaya primitif dan budaya maju. 

Demikianlah yang terjadi pada perkembangan kebudayaan Indonesia yang 

dikelompokkan Takdir ke dalam 4 lapis itu. Pada negara yang tengah 

mengalami modemitas berkembang nilai-nilai progresif sedangkan pada negara 

seperti Indonesia di tahun 30-an berkembang nilai-nilai ekspresif. 

Kendati pada awalnya (th 30-an) Takdir ·sangat niemuja modemitas tetapi 

.. dalam perkembangannya ia melihat bahwa modemitas itu bermasalah. Ada 
~ 

() 
70 



jJ 

il ;-: 

I 
11 
~ ~ i 

:-1! 

3 
~ 

----:, 

I . 
I 

.. 

.. 

~ 

"ketidakberdayaan" masyarakat ketika pertama kali memasuki era itu: kesulitan 

(belum sampai) menggapai nilai-nilai baru sementara nilai-nilai lama sudah 

"telanjur" ditinggalkan. Sementara itu ada kecenderungan bahwa dalam 

upayanya untuk menguasai alam, manusia modem justru semakin tergantung 

kepadanya, jadi kehilangan kebebasannya. Selain itu yang juga mengalami 

masalah ialah dalam bidang ilmu-ilmu sosial dan linguistik modem serta 

terjadinya disintegrasi kelompok sosial dan kecenderungan untuk semakin 

menjauh dari nilai-nilai etika . 

71 



r 
I! 
~ 
t; 
~! 
t 

~ l 

f 

~ 
~ 

~ f 
!' 
\ 
f• 

~ 
I 

r 

'I 
~ 
~ 

r 
i: 

~ 
n r 

ii 
!j 
i; 

-

0 

BABIV 

HUMANISME DALAM KERANGKA PIKIR 

SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA 

4.1. Pengantar 

Sutan Takdir Alisjahbana adalah seorang yang hidup dengan cita-cita dan 

keyakinan Renaissans, "zaman pembebasan man usia dari abad pertengahan". 

Modernitas, menurutnya, dimulai dengan Renaissans. Inti peralihan ke 

kebudayaan modem dalam Renaissans adalah sebuah peralihan paradigma: 

~ 
peralihan dari cara manusia memandang diri dan dunianya secara teosentris 

.. 
ke cara memandang yang antroposentris. 

Renaissans sendiri dimulai dengan humanisme Italia yang berpaling ke sastra 

dan seni Yuhani dan Romawi Kuno, yang menempatkan manusia ke tengah-

tengah perhatian mereka. Manusia ditempatkan pada rel budaya modern yang 

tidak lagi statis tetapi dinamis serta keyakinan bahwa kekuasaan tertinggi 

terletak pada akal budi, jadi bahwa klaim apa pun harus dibenarkan di depan 

pengadilan aka! budi. Demikian pula ketika Takdir menawarkan ilmu sosial 

"alternatif', ia tidak melepaskannya dari pembicaraan tentang budi yang 

menciptakan nilai-nilai. Demikianlah maka konsep budi dalam pemikiran 

kebudayaan Takdir menjadi sangat penting. Oleh karena itu maka 
~ 

- 72 

..,. 



li 

~ 
r 
1: 

II ,j 

r 
i! 

t,: 

~ 
lj 
"1 

~ 
b ;I 
~ 
r 

~ I 

~ 
I 
! , 
~ 

l 
1: 

r ,j 
~ 
~~ 

~ 
~ 
!j 

" r 
----~~ 

() 

• 

pembahasan mengenai humanisme dalam kerangka pemikiran Takdir tidak 

bisa dilepaskan dari pembicaraan tentang budi manusia. 

4.2. Pandangan Sutan Takdir Alisjahbana tentang Manusia 

Persoalan mengenai manusia memang merupakan persoalan lama tetapi tidak 

pernah ada habisnya. Hal ini disebabkan karena setiap peringkat 

perjalanannya senantiasa menimbulkan problematika tersendiri. Oleh karena 

itu tema abadi dari perjalanan manusia adalah mengenal kemanusiaannya 

~ 
sendiri; suatu kearifan lama yang biasa didengar dari perenungan filsafat, 

telaah ilmiah bahkan juga ajaran-ajaran agama besar. Tentu juga bukan 

sebuah kebetulan kalau pembangunan di Indonesia pemah mencanangkan 

pembangunan manusia seutuhnya sebagai tujuan besamya. 

Persoalan mengenai manusia ini dijawab oleh macam-macam "Antropologi" 

(biologik, kultural dan sebagainya), tetapi antropologi kefilsafatan berbeda 

dari yang lain. Refleksi kefilsafatan mengenai manusia lebih memikirkan 

"nilai lebih" manusia, merenungkan segala sesuatu yang menjadi ciri khas 

manusia sebagai manusia. Istilah mengenai "nilai lebih" itu misalnya: watak 

transenden dari eksistensi manusia, keunikannya, ambiguitasnya, pertanyaan 

akan makna dan harapan, dan sebagainya . .. 
73 

~ 



I 
tl 

!I ,I 
~ 
! 

I 
i 

~
'i 
. 

.. 

' 
f 
f. 

!: 
fl 

ll 
' 

ti 

Manusia, dalam pandangan Sutan Takdir Alisjahbana merupakan makhluk 

yang dalam evolusi kehidupan mencapai tingkat kemanusiaannya, yang 

ditandai oleh tumbuhnya suatu struktur kehidupan jiwa yang baru, yang 

dinamakan budi. Dengan budinya itu, meskipun secara kejasmanian masih 

merupakan sejenis hewan, manusia tiba pada suatu tingkat kehidupan yang 

lain sekali strukturnya dari kehidupan hewan . 

"Dalam penjelmaan kenyataan yang tak berhingga banyaknya 
dan senantiasa berubah itu, dalam dunia kejadian2 manusia 
mempunyai kedudukan istimewa sebagai makhluk berkelakuan 
dan bertindak. Dalam dunia anorganik, setiap perubahan atau 
kejadian terjadi menurut hukum-hukum fisika, mekanika dan 
kimia. Dalam dunia tumbuh2an sudah tampak susunan 
tertentu daripada perubahan2 dan kejadian2 ini; itulah yang 
kita sebut hidup, yaitu suatu keseluruhan berintegrasi yang 
terbatas menurut waktu, yang menjelma dalam pertumbuhan, 
yang berhubungan dan menyesuaikan diri dengan sekitarnya, 
serta berkembang biak dengan ciri2 yang turun temurun dari 
generasi ke generasi. Hidup itu pada binatang mencapai suatu 
susunan kesadaran dan dengan alat2 indera dan alat2 
geraknya binatang itu dengan menggunakan insetingnya 
berhuliungan dan menyesuai_[can diri dengan sekitarnya 
dengan cara yang jauh lebih dinamik dan beragam daripada 
tumbuh2an. Pada manusia perkembangan inseting sangat 
terbatas, sehingga dapat dikatakan, bahwa manusia itu hingga 
suatu batas terputus dari hubungan dengan alam dan dari 
penyesuaian dengan sekitarnya. Dibandingkan dengan dunia 
anorganik, tumbuhan dan hewan, manusia itu boleh dikatakan 
makhluk yang tidak lengkap dalam perkembangannya sebagai 
perseorangan dan dalam perkembangan masyarakatnya, 
maupun dalam hubungannya dengan sekitarnya. Proses 
perlengkapan dan penyesuaian din:zungkinkan oleh 
kecakapan2 yang. baru yang boleh dimasukkan dalam konsep 
budi, yang semata2 dimiliki manusia, dan membedakan 
individu manusia dari individu hewan, masyarakat manusia 

74 



p 

.. 
r ,. 

~~ 
F r, 
~ 

;(:' 
u 
!i n 
' 

i 
I· 
i; .. 
~·: 
~ 

! tl 

"' 

dari masyarakat hewan, dan kelakuan manusia dari kelakuan 
hewan." (S. Takdir Alisjahbana, 1986: 3-4). 

Dengan sifat-sifat yang dimiliki oleh budi, sebagaimana yang dijelaskan 

Takdir pada kutipan di atas, manusia mempunyai kedudukan yang istimewa 

dalam alam, yaitu bukan hanya hidup dalam alam sebagai makhluk alam 

berdasarkan dorongan hidup (drives) dan insting, tetapi mempunyai · 

kesanggupan mengubah alam yakni melakukan suatu peranan dalam alam. 

Dengan kata lain, diantara makhluk-makhluk dalam alam itu hanyalah 

manusia yang mempunyai kemungkinan untuk menentukan sendiri nasibnya 

dengan kesanggupannya untuk memilih dan mengambil keputusan dalam 

perbuatannya. (S. Takdir Alisjahbana, 1983: 31-32) . 

Menurut Leenhouwers, di kalangan orang-orang modem (dan tentu saja juga 

dalam filsafat modem) topik mengenai "manusia kongkret" lebih menarik 

minat/perhatian dibanding dengan topik "manusia pada umumnya" (Dr. P. 

Leenhouwers, 1970 : 62). Semua permenungan tentang hidup manusia 

diarahkan kepada tataran di mana "aku ini" ditemui. Hal ini tidak 

mengherankan mengingat bahwa refleksi atas eksistensi pribadi manusia 

menjadi tujuan orang berfilsafat. Filsafat bermaksud agar manusia, yaitu "aku 

ini", menghening sejenak tentang "aku ini" dan melalui pengheningan itu 

menemukan berbagai segi atau ciri khas kepribadiannya. 

75 



c> 

Menemukan kesadaran diri, oleh Leenhouwers dikategorikan sebagai salah 

satu ciri khas dari citra manusia yang modem. Ia menjelaskan tentang aspek-

aspek paling penting dalam citra manusia modern yang secara garis besar 

meliputi dua aspek: pertama, seseorang mengalami hidupnya sebagai seorang 

"aku" yang melalui pengalaman itu ia telah menemukan kesadaran diri, hidup 

sebagai tugas, kebebasan dan tanggung jawab serta kebertubuhan. Aspek 

kedua ialah keterbukaan "aku" yang menjadi nyata dalam diri seseorang 

sebagai keterbukaan bagi "dunia", "sesama manusia", dan "Tuhan". 

(Leenhouwers, 1970:86-87). 

.. Walaupun manusia modem itu mampu menemukan kesadaran-diri tetapi 

diakui Leenhouwers bahwa betapa pun besamya usaha untuk menyelami diri 

dan bermenung tentang dirinya, selalu ia akan berhadapan dengan kegelapan 

hidupnya, ia senantiasa mengalami hidupnya sebagai "penuh misteri". Tetapi 

menurut Le-enhouwers, kalau orang menyadari rahasia ini yang dimengerti 

sebagai "tak terkatakan, tak terucapkan, tak terungkapkan", maka kesadaran 

ini akan menganggap penghormatan terhadap hidup sendiri dan 

penghormatan terhadap keunikan tiap-tiap "aku" sebagai nilai yang amat 

berharga (Leenhouwers, I 970:68). 

Adalah filsafat eksistensialisme yang mengupas masalah manusia secara 

mendalam ditinjau dari sudut pribadi. Oleh pemikir eksistensialis manusia 

76 



., 

li 

~ 
~ 
i 
I 
i' 
ji 
~ I 

H 
:I 
~I 

~ 
~ 

~ 

~ 

~ 
' 
~ 
.. 
I. 
p 
,I ,, 

H 
~ 
~ 
~ 

~ 
~ r 
I 
\"i 

! 
' ' 

,I 
i.l 

~~ 
f! 

~I 
1·, 

" 

" 

.. 

i dl 
f 

disebut subjek dan sama sekali tidak boleh dijadikan objek. Kendati manusia 

bisa juga mengobjektifkan dirinya namun kemampuan tersebut justru 

menunjukkan betapa tinggi nilai peranan subjek yang dialami manusia. 

Manusia oleh kaum eksistensialis dimengerti sebagai subjek yang bebas, 

individu yang unik dan bukan ego yang tertutup seperti anggapan Descartes. 

Marcel misalnya, mengupas kegiatan rohani manusia dalam rangka 

perealisasian kebebasannya. Sartre mengemukakan manusia pribadi yang 

kongkret, bukan sekedar objek epistemologis yang abstrak. Kierkegaard 

memandang adanya manusia dalam bentuk proses menjadi. Manusia baginya 

merupakan makhluk yang sedang memilih untuk menjadi manusia otentik 

berkat hubungannya dengan Tuhan. Kierkegaard menolak ortodoksi tradisi 

filsafat yang telah lama berkembang sampai dengan Hegel. Filsafat 

tradisional cenderung pada objektivitas, bahkan kebenaran bagi filsuf-filsuf 

tradisional tiianggap objektif dan terpisah dari subjek pemikir. Sebaliknya, 

Kierkegaard menerima kebenaran yang bersifat subjektif. Kebenaranku 

berbeda dengan kebenaran yang kau alami. Takdir menolak pendapat 

Kierkegaard ini dengan mengatakan bahwa nilai itu berada dalam proses budi 

manusia dan karenanya, nilai bersifat a priori, jadi nilai bersifat objektif 18
• 

18 S. Takdir Alisjabana, Kelakumi Manusia Di tengah2 A/am Semesta, Jakarta, Dian Rakyat, 1982: 
12 

77 



f 
f' 
~ 

" 

... 

.. 

~ 

Kritik Kierkegaard terhadap Hegel sebenarnya tidak semata-mata penafsiran 

sistem filsafat saja tetapi justru akan ditemukan di sana ajaran tentang 

eksistensi individu. Mengenai arti proposisi "menjadi individu dengan lebih 

sungguh-sungguh" yang pemah dibicarakan Kierkegaard, harus dipahami 

melalui pengalaman pribadi hidupnya sendiri. (F. Copleston SJ, 1965:150) 

Dari proposisi itu bisa ditarik sedikit corak pemaparan filsafat Kierkegaard 

yang terutama berbicara mengenai kemungkinan-kemungkinan konkret 

eksistensi manusia. Eksistensi manusia ia a1ami sebagai suatu dialektik real. 

Di situ berkembang suatu dinamika hidup manusia yang diwarnai oleh setiap 

pilihan yang dilakukan oleh manusia individu sendiri. Manusia bisa menjadi 

seorang individu yang sungguh-sungguh sejauh ia mampu menentukan 

pilihan dalam hidupnya. 

Memilih, menentukan dan menciptakan nilai-nilai, ditegaskan Takdir sebagai 

ciri keistimewaan manusia yang membedakannya dari makhluk-makhluk lain. 

" ... menjadi ciri keistimewaan manusia dan yang melahirkan 
kebudayaannya." 
"Ciri yang terpenting dari peroses budi manusia itu ialah 
kebebasan memilih, menentukan dan menciptakan nilai2" 19 

19 .•. 
bf Cit, 1982: 12 . 

78 



~ 
! 
I 

~ 

l 
~ t. 
!I 
~ 

i :I 

l 
~I 

I 
~ 
~ 
I! 
~ 
f 

~ 
~; 

l 

~ 

r j 
j; 

~ 

i 
~ 
I 

~ 
~ r 
~ 
~ 
~1 

', l: 
'I h r: 

"1'·.'1. ~~ 

' I 
r~ i 
t: 

"' 

8 

,. 

!i ~ 
~ 

~1 

.. 

Manusia akan semakin menampakkan kemanusiaannya ketika ia mampu 

memperlihatkan kemampuannya untuk menentukan pilihan dan menciptakan 

nilai-nilai dengan budinya yang menurut Takdir merupakan dasar dari 

budidaya atau kebudayaan. Berdasarkan kemampuan manusia ini lahirlah 

kebudayaan dan kemanusiaannya menjadi lebih nampak. 

"Dalam proses evolusi yang panjang pertumbuhan cerebral 
cortex pada otak manusia telah membuat setruktur 
keseluruhan jiwa manusia bukan saja lebih kaya akan 
kemungkinan dan memungkinkannya menyesuaikan diri lebih 
mudah kepada alam sekitar daripada hewan-hewan yang lain, 
tetapi teristimewa penting adalah timbulnya pada manusia 
pengintegrasian jiwa yang lebih besar dan lebih tertuju, oleh 
pertumbuhan kecakapan berpikir dan bahasa. Dalam bahasa 
konsep-konsep dan pikiran dilambangkan, dan dalam saling 
pengaruh dialektik antara pikiran dan lambang-lambangnya, 
jiwa manusia tumbuh menjadi sesuatu keseluruhan yang baru 
dan kaya, yang memungkinkan manusia bukan saja 
memanipulasi dan mendinamiskan sekitarnya yang terjadi 
dari benda-benda dan kejadian-kejadian yang setatis terikat 
pada waktu dan tempat, tetapi juga membangun konsep­
konsep absetrak dan berdasarkan fantasi, dan dengan 
demikian memungkinkan manusia menjadi sadar akan 
kesadarannya sendiri." (S. Takdir Alisjahbana, 1982:8-9). 

Pola kejiwaan seperti yang digambarkan Takdir inilah, yang di dalamnya 

terkandung dorongan-dorongan hidup yang dasar, insting, pikiran, perasaan, 

kemauan dan fantasi yang dinamakan budi. Budi, dalam pandangan Takdir 

adalah dasar segala kehidupan manusia. Dengan budi mak.a berbedalah 

perilaku manusia dengan hewan, kehidupan alam dengan kehidupan 

kebudayaan. 

79 



~j 
~ 
r: 
j, 

j 
'· ~., 

I' ,;i 
:;! 
~1 

i' 
j 
' t 
j, 

l 
l! 
1 ~ 

h 
i'' 

~' 

·11 

!l 

1.' 

li 
[, 
t:• 

~~ 
,,[ 

!J 

!,: 
r~ 

.. 
.. 

• 

~ 

• .. 

Kebudayaan itu sendiri, hemat Takdir, tidaklah lain daripada penjelmaan budi 

manusia bahkan Takdir menganggap sangat tepat pemakaian bahasa 

Indonesia mempergunakan kata "budi" sebagai dasar dari "budidaya" atau 

"kebudayaan". 

Dalam menghadapi alam sekitamya, budi manusia itu didorong untuk 

membuat hubungan yang bermakna dengannya, yakni budi manusia menilai 

benda-benda dan beragam kejadian di sekitarnya, lalu dipilihnya apa yang 

menjadi tujuan dan isi dari perilaku kebudayaannya. Adalah besarnya 

kebebasan ia memilih dari banyak jumlah benda dan kejadian di sekitarnya 

yang menyebabkan budi manusia itu berbeda dari dorongan hidup hewan dan 

insting yang terbatas kemungkinan-kemungkinan pilihannya. Oleh proses 

pemilihan terus-menerus, individu manusia menentukan perilakunya dan 

menciptakan beragam kebudayaan. Keseluruhan benda-benda kebudayaan 

yang berstruktur berdasarkan fungsinya yang merupakan suatu sistem 

penilaian dari suatu golongan masyarakat pada waktu dan tempat tertentu, 

menjelmakan keseluruhan kebudayaan. Segala kebudayaan, menurut Takdir, 

terus menerus berubah sebab budi manusia sebagai sistem yang terbuka, 

senantiasa menilai bukan saja alam sekitamya, tetap.i juga ciptaan-ciptaan 

kebudayaan sendiri. Demikianlah; konsep budi menjadi dasar filosofis Takdir. 

80 



~ 
II 

i 
II •, 

j! 
l;i 
1~1 
i! 

!! 
~ 
t'' 
li 
l' 
:4 

-;:;: 
~· 

~ ,, 

... 

,. 

., 

~ 

~ 

Menurut Takdir, harus dibedakan antara budi dan kebudian dengan jiwa dan 

kejiwaan, karena yang umumnya dipahami oleh banyak orang jiwa atau 

kejiwaan itu merupakan penjelmaan kesatuan struktur organisasi kesadaran 

pada manusia. Jiwa itu, menurut Takdir, melahirkan budi yang membawa 

seluruh jiwa manusia ke dalam suasana dan struktur baru, suasana dan 

struktur kerohanian, (yang di dalamnya kecakapan-kecakapan jiwa sebagai 

kemauan, perasaan, ingatan, pikiran, fantasi dan lembaga perlambangan), 

sehingga tiada berhingga kemungkinan keseluruhannya berkembang. Dengan 

kecakapan-kecakapan yang timbul pada struktur baru itu, manusia seolah-

olah keluar dari alam serta menjadi kreatif, dan merupakan suatu faktor baru 

dalam dan atas alam yang melingkupi manusia sendiri. 

Secara sederhana, Takdir ingin membedakan dua jenis ilmu jiwa, yang 

pertama adalah yang menjadi dasar segala kehidupan kesadaran manusia yang 

meliputi juga- ketaksadarannya. Ilmu jiwa yang kedua yang juga disebut oleh 

Takdir sebagai ilmu budi atau ilmu kerohanian yang meliputi daerah 

kebebasan dan kekreatifan manusia, yang lebih dikuasai oleh pikiran, fantasi 

dan yang melahirkan struktur kebudayaan, yang khas manusia. Dalam bagian 

inilah manusia itu mendapat kebebasannya untuk memilih, membuat 

keputusan dan berbuat atau dengan kata lain untuk mencipta, sehingga ia 

. . 
· menjadi suatu faktor yang baru dalam kehidupan dan perkembangan alam 

semesta. (S. Takdir Alisjahbana, 1983: 32-33) 

81 



~ 
L 

[ 
: :~ 

j:1 

{! 

! 

i 
;! 

., 

-,. 

.. 

... 

lit 

Dalam sejarah Filsafat Barat, berabad-abad pemikiran masalah manusia 

ditentukan oleh pra-anggapan bahwajiwa superior terhadap badan. Gambaran 

manusia yang dualistis ini pengaruhnya sampai ke abad dua puluh. Dualisme 

dalam konsep Plato: jiwa dalam penjara badan. Dalam perkembangan 

pemikiran Plato dualisme itu sedikit diperlunak; penghargaan terhadap 

pengamatan inderawi timbul, bahwa badan juga tersangkut dalam misteri 

kemanusiaan sebagai gambaran jiwa. 

Aristoteles, murid Plato, sedikit lain: di samping badan dan jiwa ada roh 

(nous) sebagai kesatuan vital, sumber kekuatan dan aktivitas intelektual 

manusia. Manusia bukan sintesa antara dua substansi, badan dan jiwa, tetapi 

ia suatu kesatuan, suatu keseluruhan sintesa antara bentuk (kekuatan 

membentuk) dan materi. Jiwa adalah bentuk dari badan. Kesatuan mendapat 

wujud yang menonjol dalam tesa bahwa manusia adalah aktualitas jiwa di 

dalam badan. Namun dualitas tetap: di satu pihak badan-jiwa, di lain pihak 

roh (nous). Aristoteles mengartikan roh sebagai refleksi yang hanya dimiliki 

oleh manusia dan ada hubungannya dengan roh Ilahi, yakni prinsip tertinggi 

yang menggerakkan, bertujuan dan memikir. Jiwa dapat berfungsi dengan 

alat-alat inderanya di dalam batas-batas badan dan terikat dengan organ-organ 

tertentu, sedangkan nous kemungkinannya tidak terbatas, tidak terikat organ 
•.:-

tertentu, dapat digambarkan sebagai potensi. 

82 



~ 
~ ,, 
~ 

!I 

~ 
i' II 
ill 

! 
I 

il 
ii 
~ 
'I 
~; 

c 
n 
!1 
rl 
;::-

f! 
~'I 

,! 

tl i 
li! 
i'! t· 
[I 

~1 

fil 
::I! 
ji' 

' 

ii p 
tl 
!I 

'I ~: 
I' 
';I 

•I· 

r 
'I 
ll 
'f'i 

,. 

'I! 

Aristoteles membedakan antara roh aktif (nous po/etikos) dan roh penerima 

(nous pathetikos). Kemampuan reseptif manusia ini menurut Aristoteles 

termasuk kehidupan jiwani manusia pribadi namun berkembang melalui roh 

yang-atas-pribadi. Pengertian akan nous Aristoteles menjadi bahan diskusi: 

apakah nous harus dipandang substansi yang tersendiri yang sangat erat 

hubungannya (sejenis) dengan yang Ilahi, dan tidak mati. Orang cenderung 

menerima nous sebagai bagian hakiki dari jiwa. Bagi orang Yunani, 

antropologi bukanlah ilmu tersendiri: manusia dipandang dalam hubungan 

dengan alam, dengan kosmos; masalah manusia dimasukkan ke dalam 

keseluruhan masalah kosmos . 

.. 
Descartes membuka zaman baru dengan penekanannya pada pikiran 

manusiawi. Pandangan antropologinya secara prinsipil membedakan antara 

substansi memikir dan substansi meluas, roh dan badan. Oleh karena itu 

Descartes dipandang sebagai wakil dualisme yang terpenting. Pikiran adalah 

faktor yang paling menentukan dalam keseluruhan keberadaan manusiawi, 

badan mengikuti aktifitas roh (the ghost in the machine). 

Dengan Descartes, · filsafat membebaskan diri dari teologi. Pada Plato, 

Aristoteles dan Descartes terlihat adanya suatu ketegangan, di mana 

p~mga.Iaman dan keny~taan mau···membebaskan diri dari kmisa ·;~Illikira~-" 
:;.·., 

filsafat. 
flo 

. 83 

~ 



.. 

• 

n 
I' ,I Dalam peri ode sesudah Descartes idealisme berkuasa; man usia 
~j 

~ dispiritualisasikan. Hegel, misalnya, menegakkan secara sistematis 

kedudukan manusia sebagai animal rationale. Tidak demikian dengan Kant 

yang sebagai idealisme kritis mempertahankan antropologi yang dualistis: 

manusia adalah penghuni dua wilayah, alam dan roh, dari keharusan 

(ketertentuan) dan dari kebebasan. 
~ 

~ 

II 
f, Pemikir Eropa abad ke-20 menunjukkan suatu antipati terhadap pandangan-

pandangan akan manusia yang spekulatif. Hal itu sudah dapat tertangkap 

-
sejak abad ke-19 pada pemikir dan seniman, yang melihat manusia sebagai 

~~ 

t ~ 

r 
J 
~ 
':i 

subjek kongkret: Kierkegaard (1804- 1854), Nietzsche (1804 -1900), Marx 

dan Feuerbach (1804- 1872). Mereka adalah sosok-sosok yang memikirkan 
n 
~ 

r 
t 

kembali nilai-nilai religius, sosial dan etis, terutama mereka memberanikan 

I! 
!I 
! diri memberikan pada manusia ke-khas-diriannya kembali. Pada pemikiran 

J ; 
f 
~ 

abad ke-20 pengaruh mereka nyata: Kierkegaard pada eksistensialisme, 

Nietzsche pada filsuf-filsuf strukturalisme dan Marx pada perkembangan 

~~ 

f antropologi. 
I 

~ ~ Bila melacak makna rp.anusia dari mithos penciptaannya yang bersumber dari 
· ; •• -.·. · ~·,:: ·, .. : :"'-!,;j, ~ cl. · , 

AI Qur'im, inanusia diciptakan dari. dua materi yang betbeda. Di satu pihak 

manusia yang diciptakan dari tanah liat yang dinilai sangat rendah, di pihak ,.. 
84 

'i 



i 

[I 

~ 
(i 
f. ;: 
!l 

I! 
i' 

i! 
e 
li ., 
tl 
li 

~ 
H ,q 
~: 

li 
F! 
;\! 

jl 

,. 

.. 

I ,, .. 
l~ 

~~~ 

' 

~~ 
f! tl 
n .,. 

II 
i~ 

t 
~ii 
:i 

~: I 

r 
i 
l'l 

i·! 

Jj' 

! 

' 
Jj 
!J 
~ ; .. 

-

'>l 

lain dalam proses penciptaannya itu Tuhan meniupkan ruh sucinya untuk 

manusia. Dari peristiwa penciptaan ini manusia secara eksplisit memiliki sifat 

kontradiksi dalam dirinya yang membawanya kepada kecenderungan yang 

kontradiktif pula. Kecenderungan pertama, menurunkan martabat manusia 

hingga ke tingkat makhluk yang paling hina kedudukannya dan 

kecenderungan kedua mengangkat derajat manusia ke tingkat yang paling 

mulia. Konsekuensinya pa_da sifat dasar manusia menyangkut kebebasan 

memilih di antara dua kutub tersebut yakni antara tindakan yang baik dan 

yang buruk. Manusia harus dilihat pula dari tugas yang diembannya. Manusia 

bertindak sebagai khalifah (penguasa) yang diciptakan dari bahan yang sama, 

diberi misi yang sama, karena itu memiliki hakikat yang sama, dengan 

konklusi akhir, manusia bersaudara satu dengan yang lain. 

Di dalam AI Qur'an, kata-kata yang menunjuk kepada pengertian "manusia" 

ada dua: biisyar dan insan. Menurut Ali Shariati (Ali Shariati: 1984), kata 

basyar mengandung makna makhluk yang "berada" (being), sedangkan insan 

bermakna makhluk yang "menjadi" (becoming). Keduanya memiliki 

perbedaan yang mendasar: Sebagai makhluk yang "berada", man usia terarah 

menjadi statis, tidak kreatif, tidak dapat mencapai suatu kemajuan, jadi tidak 

ubahnya seperti hewan; . sedangkan sebagai makhluk yang "menjadi~' 

'-~!<'"· .(.>''•';~~lit-'f' . 

(becoming) manusia terus menerus bergerak menuju ke arah ke~empurnaan 

dirinya. Makhluk inilah, menurut Shariati, yang bisa memperoleh tiga atribut 

85 



I '1 

~ 
I! 

f 
1: 

~ 
1: 
!I 
~~ 

'I 

i] . 
i~ • ~ 

t 
!I 
~ 
~ 
! 
~ ,, 
1' 
I 
I 

~ 

t ·I 

~ 
rJ 

~ 
f 
~ 

~ 
f 
~ 
~ 
~! 
~ 
f ' 

~ ,, 
I . 

~~ 

i"· 

j•l 

)! 

l 

" 

yakni kesadaran diri, kemauan bebas dan kreativitas. Kalau Shariati menyebut 

ketiga atribut ini dimiliki oleh makhluk insan (becoming), dalam pandangan 

Takdir ketiga hal ini hanya dimiliki oleh manusia Renaissans; Takdir 

mengharapkan hal itu terjadi dalam "semangat universal" yang dimiliki 

bangsa Indonesia. (lihat bab III hlm. 32). 

Menurut Shariati, tidak dengan mudah manusia bisa memperolehnya karena 

manusia dikungkung oleh empat "penjara" yakni: alam, sejarah, masyarakat 

dan ego. Untuk melepaskan diri dari penjara alam, manusia harus mengetahui 

dan memahami alam agar memahami kekuatan kreatifnya. Demikian pula 

• halnya dengan penjara sejarah dan masyarakat. Penjara ego merupakan yang 

paling sulit dilawan karena bentuknya tidak kongkret, tidak eksternal. Penjara 

ego hanya dapat dilawan dengan cinta, cinta sebagai suatu kekuatan yang 

mendambakan pengorbanan. 

4.2.1. Kreativitas dan Kebebasan 

Kreativitas merupakan ciri khas manusia. Kreativitas berkaitan 

dengan, bahkan tidak mungkin dibayangkan tanpa kebudayaan. 
·.: )]'4·f·f . · .. ~;- ~-- --~---"""_..• .. ;·_,. ~ .. ;~-#.~-~~:. ~·:1-l<l:_.:\:'t'f :_: . ·.·... • :.·o.~- · i<_~·-:-·_:..J···_,;;;~~';:~_(.'i'"-~ 

Demikianlah maka kreativitas tidak dapat dipikirkan keberadaannya 

sebelum makhluk manusia sebagai homo sapiens mengenal .. 
86 

rt 



".j , 
I' 

:,!j 

] 
II 

ll 

~: 

f!i 

~ 

II 
I! 

~ 
~ 
~ ... 

i! 
,;i 
~~ 
iii 
n 
:I 
'i 

"!: 

r 
!:. 
'l 
'·! 

.. 

kebudayaan. Kreativitas merupakan fenomena yang inherent dengan 

kehidupan manusia dan sudah ada sepanjang sejarah umat manusia; 

creativity is as old as man. Kreativitas ialah manusia dalam bentuk 

unsur-unsur kebudayaan yang abadi. 

Sejarah kebudayaan menunjukkan bahwa dalam kurun waktu tertentu 

lebih banyak tampil orang-orang yang unggul (baik seniman, ilmuwan 

atau tokoh-tokoh di bidang lain) daripada dalam kurun waktu lain. 

Bronowski (1958) menemukan dua puncak kejayaan kreativitas dalam 

sejarah Barat: kebudayaan Yunani antara 600 dan 300 SM dan zaman 

Renaissance. Di Indonesia kasus yang sama dapat ditemukan di zaman 
... 

Sriwijaya dan Majapahit. Dalam kebudayaan-kebudayaan tertentu 

kreativitas lebih dihargai sehingga lebih berkembang daripada dalam 

kebudayaan-kebudayaan lainnya. Silvano Arieti (1976) menamakan 

kebudayaan-kebudayaan seperti itu kebudayaan creativogenic, yaitu 

kebudayaan yang , menunjang, memupuk dan memungkinkan 

kreativitas. 20 

Bila berbicara tentang kreativitas maka yang terpikirkan ialah: teringat 

akan pemikiran or~g, kecerdasan, kemampuan untuk menciptakan 

. ,.,,.~ •,:~c.·\.; '·"'' •. .,., "'": ' ••o...~:t; ?>: .~. ··. ·'"'• ... ~.,.. <•·· .:.:.: ".' ' ··l~,!f.::l>,i•" ._,. " . : ' ~. ' 
· · .· atau meriemukan hal-hal baru, hubungan-hubungan baru, proses pada 

.. 
87 



~ 
II 

l 
~ 

I !I 
il 

!I 
i! 

i: 
ii 
!I 

~ 
~ 
r -I 
~ i .• , 

~ 

r 
!' 
f 
~ 
t~ 

~ 
• t 
~ 
~ 

I 
h r 

~ 
~ 
~ 
p, 
~~ 
f: 
1: 
;! 

i': 
~ i 
II 
I; 

~ 

• 

.,. 

manusia untuk sampai pada cara-cara baru dalam memecahkan 

permasalahan hidup dan sebagainya. Ada juga hal-hal lain yang 

berkaitan dengan kreativitas yakni "inkonvensional", pemunculan 

pikiran unggul dan proses yang terjadi pada manusia untuk 

meningkatkan efisiensi dan daya cipta manusia yang lain dari manusia 

lazim lainnya. Paling tidak pengertian-pengertian itulah yang dapat 

disimpulkan dari berbagai tulisan para ahli dalam Kreativitas (S. 

Takdir Alisjahbana: 1983). 

Mengikuti pengertian yang terakhir ini, Takdir mengadakan 

simposium Kretivitas yang kemudian dibuat sebuah buku berjudul 

sama, Kreativitas. 

"Adalah sebagai akibat dari peninjauan kami tentang 
sangat kurangnya penciptaan2 yang bermutu di 

• negara kita, maka kami putuskan untuk mengadakan 
simposium Kreativitas ... " (S. Takdir Alisjahbana, 
1983:4) 

Disadari Takdir bahwa ada beberapa kemajuan yang telah dicapai 

bangsa Indonesia setelah kemerdekaan tetapi hal itu jauh dari 

memuaskan. Kreativitas seperti yang didambakan dalam perjuangan 

untuk.kemerdekaan di zaman~yang lalu,ttidak:!muncul. Apa. baki~atnya · 

20 Arieti, S. Creativity, The Magic Synthesis, Basic Books, New York, 1976 . 

88. 



~ i 
II 
li 
i· 
i 

/I 

; ~ 
;i 
!i ,, 

! ir 

~ 

II I 
f! 
" 

• 

.. 

-
-
'" 

yang menyebabkan kebudayaan bangsa Indonesia ini jatuh 

(kehilangan kreativitasnya)? ... , 
. .: .~::..; 

" ... Keluh kesah di-mana2 bertambah lama bertambah 
banyak terdengar, karena harapan yang di­
bangkit2kan dalam penderitaan penjajahan tentang 
hari jaya kemerdekaan tidak terpenuhi. Di segala 
lapangan, dari pertanian dan perikanan, dari 
perdagangan dan industri, dari kelambanan, kadang2 
kemandakan. Perkembangan disegala lapangan hidup 
yang diharapkan itu tidak timbul, tenaga kreatif tidak 
timbul ber-limpah2 seperti diharapkan, sedangkan di 
bagian dunia yang lain kemajuan a mat pesatnya 
seperti misalnya di Jerman dan Jepang. " (S. Takdir 
Alisjahbana, 1983:5). 

Takdir mencari jawaban dari semua permasalahan itu dalam kata 

kunci "kreativitas". Ia melihat kreativitas dari sisi filsafat manusia. 

Dalam tulisannya ia mengatakan: 

• "Berbicara kreativitas dari jurusan filsafat berarti 
mengembalikan soal kretaivitas itu kepada akarnya, 
yaitu kepada hakekatnya yang se-dalam2nya. Dalam 
zaman pancaroba kebudayaan yang seluas kita a/ami 
sekarang ini, hal itu Ielah selayaknya, sebab hanya 
dengan demikian akan dapat kita lihat soal itu dalam 
kedalaman dan keluasannya seperti dituntut zaman 
kita sekarang, ketika di segala lapangan kebudayaan, 
manusia menghadapi setruktur2 baru yang lebih besar, 
apabila ia tidak hendak menghadapi kehancuran 
dalam setruktur2 yang ada sekarang, yang telah habis 
/remungkinan2nya karena pet:fcembangan ilmu dan, 
teknologi yang membuat dunaia dan umat manusia 
menjadi suatu kesatuan yang amat besar." (S. Takdir 
Alisjahbana, 1983:31) 

89 

~?~.':" ~- ·'. --~·:.(.~· .. ~--



!I 

l 
i: 

~ 
'l 
II 
lj 
!1 
ii 

i~ 

1 
b 
~I 
r: 

ii 
!! 
~! 

J,i 
L r: 
~ 
[;" 

(j 

t: 
j 
J; 
II 
71 
~! 
f'l 
F 

.. 

~. 

.. 

"' 
a 

·t:i·.;r. 

Membahas mengenai kreativitas ini Takdir memulainya dari pembicaraan 

tentang budi manusia. Seperti yang sudah sering dikatakannya, budi 

merupakan ciri keistimewaan manusia yang dengan budinya itu 

menyebabkan bahwa diantara makhluk-makhluk dalam alam itu hanyalah 

manusta yang mempunyai kemungkinan untuk menentukan sendiri 

nasibnya dengan kesanggupannya untuk memilih dan mengambil 

keputusan dalam perbuatannya. Oleh tumbuhnya budi itu, manusia 

mendapat suatu tingkat kebebasan, yang tidak terdapat dalam dunia 

hewan. 

"Manusia dengan akalnya, yang merupakan bagian yang 
amat penting dari budinya seolah-olah dapat melepaskan 
dirinya dari a/am dan dari tempatnya yang relatif 
terbebas dari a/am itu dapat menghadapi a/am sebagai 
objek, yaitu menyelidiki dan mengetahui a/am itu dengan 
objektif." (Ibid, hlm. 32). 

Takdir mengatakan bahwa struktur barn yang ditimbulkan oleh kehidupan 

budi manusia itu dinamakan budidaya atau kebudayaan. Dalam kehidupan 

kebudayaan itulah manusia menjelma sebagai makhluk yang bebas 

berpikir, menyelidiki bahkan memilih dan mengambil keputusan yang 

disebut Takdir dengan "menilai". Atas dasar pilihan dan keputusannya 

manusia berbuat, diubahnya alam dan diadakannya bentuk2 yang tidak ada 

dalam alam sebelumnya. (Ibid, him. 33) 

Berkaitan dengan kreativitas, Takdir mengatakan bahwa secara luas alam 

semesta ini senantiasa dalam proses kekreatifan. Takdir bahkan mengutif 

'pendapat Iqbal yang menohtk pengertian takdir dalam peristiwa hidi.tp· 

manusia. Dalam hubungan daya cipta Tuhan dah manusia, hila segala 

sesuatu telah ditakdirkan dari semula tidaklah mungkin timbul penciptaan, 
90, 



]i 
H 
D 
~~ :I 
::I 

' i 
~ 
I 

I 
~~ 

r 
t 

• 

.. 

.. 

.. 
.. 

yang setiap saat melahirkan sesuatu yang baru, yang belum ada dan belum 

ditentukan sebelumnya. 

Manusia yang dalam evolusi alam mendapat budi itu, menurut Takdir, 

mendapat kemungkinan terus menerus menciptakan benda-benda dan 

peristiwa-peristiwa kebudayaan. Maka jelaslah bahwa kebudayaan 

manusia itu, karena budi manusia terus menerus mencipta, selalu dalam 

perubahan, baik dalam arti perkembangan dan kemajuan maupun dalam 

arti kehancuran dan kemusnahan. (Ibid, him. 36-37). 

Proses penciptaan kebudayaan oleh Takdir dibedakan ke dalam enam nilai: 

nilai teori, nilai ekonomi, nilai agama, nilai seni, nilai kuasa dan nilai 

solidaritas (lihat bah III him. 49-50). Ada kalanya perubahan dan 

perkembangan kebudayaan itu berlangsung dengan cepat karena proses 

penciptaan nilai-nilainya yang mendominasi berjalan dengan cepat tetapi 

ada kalanya juga sebaliknya. Dalam kasus Indonesia, Takdir melihat 

bahwa perkembangan kebudayaan itu cenderung mandeg, statis. 

"Kebudayaan tradisional yang bersifat kebudayaan 
da~rah telah lama habis tenaga ciptanya, jauh sebelum 
sejarah penjajahan mulai, malahan justeru karena 
kejatuhan dan kelemahannya itulah penjajahan mudah 
berlaku di negeri kita oleh suatu bangsa yang kecil, yang 
datang dari jarak yang amat jauh. Kebudayaan 
moderenpun yang menjadi penggerak pembaharuan 
dalam seabad yang terakhir ini hanya menambah 
perpecahan didalam jiwa kita, tak dapat membangkitkan 
dinamik dan daya kreatif oleh karena tidak dapat 
membangunkan motivasi dan tujuan yang kuat mendorong 
bekerja dan berusaha". (Ibid hlm. 188) · 

91 



ti 
I ,I 
'I 
lr 

~ 
~I 

j! 
~; 

! 

~ 
!' 

. 
' 

I 
F: 

:i 
~ 

~ r 
I 
f. 
'j 
. I 
~: 
~· 

r 
li 

~ r.: 
l ' 
I , 

l; 
ti 

~ 
1:. 
i' 
! 

~~ 

~i 

r 

i, 
~ 

.. 
.. 

.. 

~ 

.. 

Yang perlu dilakukan, menurut Takdir ialah: 

I. " ... kita mesti merumuskan susunan nilai-nilai itu satu persatu dalam waktu 

yang singkat." (Ibid, him. 189) 

2. " ... kita mesti meyakinkan rakyat kita, sehingga mereka mau bekerja keras 

dan bel ajar keras ... " (Ibid him. 189) 

3. " ... mesti timbul manusia baru Indonesia dengan cita-cita dan dambaan yang 

baru, yang akan melahirkan kebudayaan Indonesia baru ... ". (Ibid, him. 192) 

Dari manusia baru dengan konfigurasi nilai-nilai budi yang baru ini, menurut 

Takdir mesti timbul kebudayaan baru yang pada dasarnya bersifat kebudayaan 

Industri modem. Dengan demikian jelaslah bahwa begitu besar (banyak) 

kegairahan mencipta yang memungkinkan (harus) berkembang di Indonesia . 

Apa yang terutama mendorong manusia untuk mencipta adalah kebutuhannya 

akan aktualisasi diri, untuk mengembangkan potensi-potensinya. Kecenderungan 

ini ada pada setiap orang dan hanya menunggu kondisi-kondisi yang tepat untuk 

menampilkan diri. (Maslow, 1968). Yang perlu dipahami ialah bahwa apabila 

berbicara tentang kreativitas sebagai aktualisasi diri maka yang dimaksudkan ialah 

aktivitas dalam arti kata yang luas, tidak terbatas pada bidang tertentu misalnya 

seni. Tidak semua seniman kreatif dan tidak semua orang yang kreatif adalah 

seniman. Orang-orang kreatif tidak selalu merupakan tokoh yang unggul, tetapi 

bisajuga orang-orang biasa. Kreativitas tidak hanya tercermin dalam suatu produk 

atau ciptaan baru, akan tetapi juga dalam sikap atau gaya hidup. 

Kreativitas itu mengandaikan adanya kebebasan, tetapi seorang kreatif tidaklah 

layak untuk menuntut kebebasan. Hal ini disebabkan karena ke~ebasan ~erpikir 
. . 

,.se?rang kreatif tidakl~h daumg dari luar .dirinya melain~n ·jhva. si kreatif itu. 

sendiri yang bebas . 

92 



I 

i. 

f 
f, 

~:i 
~! 

" 

f II 
I 

tl 
[' 
ii 
I' J 
it! 

r 

il 
II 
I:' 

I: 
~ i 
~! 

" 

"' 

.. 

... 

Kebebasan, menurut Takdir merupakan ciri khas manusia sebagai akibat dari 

proses budi yang dimilikinya. 

"Ciri yang terpenting dari proses budi manusia itu ialah 
kebebasan memilih, menentukan dan menciptakan nilai2 ". 21 

Menurut Harold H. Titus, kebebasan itu merupakan perkembangan atau 

achievment. Seseorang menemukan kebebasan sejalan dengan perkembangan 

kesadaran dirinya, kecerdasan dan peningkatan pengetahuannya. Kesadaran diri 

merupakan sifat yang hanya terdapat pada manusia. Kesadaran diri manusia 

meliputi kesadaran dan pengenalan dia dengan lingkungannya dan memungkinkan 

pengenalan terhadap kegiatan-kegiatan yang dikerjakan. Selanjutnya, kesadaran 

diri manusia memungkinkan orang bisa merenungkan perbuatan-perbuatannya 

sendiri dan dihayati salah-benamya. Hal ini pun memungkinkan orang bisa 

memandang dirinya sebagai subjek dan objek suatu tindakan. Kesadaran diri 

manusia ini merupakan syarat untuk manusia sampai pada kebebasan memilih. 

Telah dikatakan di atas bahwa kebebasan manusia berkembang sejalan dengan 

perkembangan kecerdasan dan peninglci.tan pengetahuan. Bila orang menghadapi 

kesukaran dan dja hanya tahu satu jalan dan cara untuk mengatasinya maka 

manusia itu tidak mempunyai cukup kebebasan. Sebaliknya, bila orang 

mengetahui banyak jalan dan cara untuk mengatasi persoalan yang dihadapinya 

maka ia mempunyai lebih banyak kebebasan untuk memilih jalan mana yang 

terbaik ditempuh. Dengan tambahan pengetahuan dan kemampuan reflektif 

(merenungkan kembali kejadian yang dialami), orang bisa menambah potensi 

untuk melakukan pilihan-pilihan. Jadi, bisa dipahami sekarang mengapa di tahun 

·
21 S. Takdir Alisjilhbana, Kelakuan Manusia di Tengah2 A/am Semestq,, Dian Rakyat, Jakarta,. 
1982, htffi. 1 2. ·; · · · .,, .·· · · · · • · · · · · · · · · 

93 



!I 
ij 

il 

l 
~ 
!I 
~I 

~ 
!i 

l 
t 
~ 

I 

~ 
~ 
~ 
~ 
r 
l 
~' 

~i 
~ 
~ 
~ 
I . 
i 

I! 
•' I 
r 
!. ., 
~:i 

~ 
l[ 

ii 
'I 
f] 
I 

j 
il 
~~ 

fl 
!; 
!I 

... 

.. 

• 

30-an Takdir "ngotot" untuk melakukan transfer of value system yang diantaranya 

menekankan pada aspek intelektualitas22 

Peluang kebebasan mutlak diperlukan bagi kreativitas, suatu hal yang berlaku bagi 

setiap manusia dan telah menjadi sarana azasi baginya. Hal ini sesuai dengan 

kesimpulan Ernst Cassirer dan Suzanne Langer: manusia dibebaskan oleh simbol, 

atau lebih sederhana, ia bebas sejak ia berbahasa. Pada saat ia memakai kata maka 

terlepaslah ia dari tirani benda-benda dalam lingkungannya. 1001 benda yang 

berbeda dapat dicakup olehnya dalam satu ungkapan, kemudian benda di tangan 

atau pun di seberang sama kedudukannya, karena dengan kata ia menjangkau 

ruang. Dengan kata ia pun menjangkau waktu, semua benda yang sama di waktu 

lalu dan untuk selanjutnya jatuh dalam penguasaannya pula; kuantitas, kualitas, 

ruang dan waktu. Inilah kemenangan manusia bahwa ia terlepas dari masing­

masing penampilan sebagai particularia, karena menggenggamnya semua 

menjadi universalia. (Ernst Cassirer, Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Esei 

Tentang Manusia, Gramedia, Jakarta, 1990). 

Kebebasan memilih, menentukan dan menciptakan nilai-nilai, menurut Takdir, 

tidak terlepas dari hukum-hukum alam. 

" ... manusia dengan peroses budinya harus tunduk bukan 

saja kepada hukum2 peroses kimia, fisika dan biologi, 

tetapi juga kepada hukum2 peroses budi, yang lahir 

dalam keistimewaan kedudukan manusia dalam evolusi 

a/am." 23 

22 Ketj~ Lebih K~ras dan Raihydng Terdepd~. Prlsina2;Febniitrl 1991, him. 64~ 
23 of cit, 1982:13 . 

94 



j· 
'I' 
~j 
f,~ 
jl• 

t· 
'I 

'Ji 
•! 

):1: 

li 
}1 

~~~ 

J; 

f;i 
Ill 
I 
'i 

lc 
i 

f! 

• 

Dengan penjelasan Takdir ini maka pada hakikatnya kebebasan yang dihadapi 

dalam kehidupan manusia, merupakan suatu paradoks yakni kebebasan berbuat 

yangpaling determined (ditentukan), yang harus tunduk kepada hukum-hukum 

alam; jadi yang paling tidak bebas. Paradoks ini juga sebenarnya telah terkandung 

dalam pengertian kebebasan yang dalam hubungan kehidupan manusia berarti 

kebebasan berbuat/bertindak, karena tiap-tiap tindakan berjalan serempak dengan 

atau didahului oleh suatu pilihan, suatu keputusan, jadi suatu ikatan. 

Dalam perkataan lain bahwa nilai-nilai yang dipilih, ditentukan dan diciptakan 

oleh budi itu sifatnya telah ada secara apriori pada manusia. Immanuel Kant 

membahasakannya dengan "katahati". Ia menunjukkan bahwa setiap orang 

mempunyai katahati, jadi merasa diamati terus menerus, diancam dan diingatkan 

oleh "hakim" dalam dirinya bahwa ia harus menghormati katahatinya. Kekuasaan 

yang mengamat-amati hukum dalam manusia bukanlah sesuatu yang diciptakan 

dengan kemauannya sendiri melainkan merupakan sebagian dari sifatnya. Bahkan 

meskipun seseorang ingin melepaskan diri dari katahatinya, ia akan diikutinya 

seperti bayang-bayang. Untuk sekejap ia dapat membungkamnya dengan 

melupakan dirinya dalam kenikmatan hiburan tetapi ia tidak dapat dengan 

sunggguh-sungguh melarikan diri darinya; pada suatu ketika ia akan sadar lagi 

dan mendengarkan lagi suaranya. 

Kedekatan Takdir dengan pemikiran Kant tidak dapat disangkal mengingat di 

masa-masa awal ketertarikannya pada filsafat, Takdir mendalami dan terkesan 

dengan karya-karya Kant diantaranya Kritik der Reinen Vernunft yang didalami 

Takdir ketik&·ia sedang dipenjarakan oleh tentara Jepang .24 

····· 
~- . . ,•: ··-. .: .. , ... 

95 

-~ , . 



:I 

~e 
I 
1 

.. 

• 

4.2.2. Ketidakberdayaan 

Sebagai akibat dari pertemuan kebudayaan tradisi (kebudayaan lama) 

dengan kebudayaan modem, masy~akat Indonesia mengalami masa 

pancaroba/perubahan budaya yang menimbulkan kesulitan yang cukup 

serius: lngin meraih kehidupan modem namun belum cukup mampu 

(belum "kesampaian"), tetapi untuk kembali ke kebudayaan sendiri pun 

(kebudayaan lama) tidak memungkinkan karena sudah telanjur 
~· 

ditinggalkan. Dalam kondisi ini nampak ketidakberdayaan manusia 

Indonesia yang oleh Takdir diberikan solusi untuk menumbuhsuburkan 

kreativitas. 

"Kebudayaan tradisional yang bersifat kebudayaan 
daerah telah lama habis tenaga ciptanya, jauh sebelum 
sejarah penjajahan mulai, malahan justeru karena 
kejatuhan dan kelemahannya itulah penjajahan mudah 
berlaku di negeri kita oleh suatu bangsa yang kecil, yang 
datang dari jarak yang amat jauh. Kebudayaan 
moderenpun yang menjadi penggerak pembaharuan 
dalam seabad yang terakhir ini hanya menambah 
perpecahan didalam jiwa kita, tak dapat membangkitkan 
dinamik dan daya kreatif oleh karena tidak dapat 
membangunkan motivasidan tujuan yang kuat mendorong 
bekerja dan berusaha ". (Ibid him. 188) 

Ketidakberdayaan ini juga digambarkan Takdir sebagai berikut: 

" ... Di beberapa tempat timbul nilai2 dan norma2 baru 
menggantikan yang lama dan membawa harapan baru, 
tenaga baru dan kesanggupan mencipta baru kepada 
suatl.{ golongan yang berpengaruh dalam r.nasyarakat 
Indonesia. Di tempat-tempat ydng lian'·bangki~ pribadi2, 

24 S. Takdir Alisjahbana, Perjuangan Kebudayaan Indonesia, Biografi; Editor Agus HK Soetomo, 
Dian Rakyat, Jakarta, 1999, him 58 . 

96 



l' 

I 
' [1 
i1 
~,: 

l 
l: 
11 

n 
li 

li 
,j 
J.l 

t 
I' 
;i 
·l 
1! 

II 
H 
I 

I. 

I. 
1 

r: 
i' 

l:i i: ,J: 

J 
T 

.. 

-.. 

-
~ 

yang sanggup memberi makna baru kepada banyak nilai2 
yang lama. Tetapi di sisi itu banyak pula orang2 dan 
golongan2 yang kehilangan perndiriandan pedoman 
dalam lembah yang dalam diantara kedua gelombang 
kebudayaan yang besar itu. Bagi mereka yang demikian, 
yang lama sudah mati dan yang baru belum datang 
menggantikannya. Berapa banyaknya kaum terpelajar 
yang terumbang-ambing di !aut kesangsian dan 
kebimbangan, apabila mereka berusaha memilih antara 
ber-macam2 nilai yang dihadapkan oleh dunia modern 
kepada mere/ca." (S. Takdir Alisjahbana, 1988:xi). 

Takdir melukiskan, ketika beberapa putra Indonesia berkesempatan 

mengikuti pendidikan yang disediakan oleh kolonial Belanda, mereka 

mengalami kebingungan karena pendidikan modem yang mereka terima 

itu sangat berbeda dengan pendidikan yang diterima dari orang tua dan 

nenek moyangnya. Menurut Takdir, ini menyebabkan pendidikan dan 

kebudayaan dalam masyarakat itu dualistis; suatu kondisi yang 

menyebabkan masyarakat terombang-ambing. (S. Takdir Alisjahbana, 

1988:25-37). Pada sisi lain telah terjadi pula kehancuran masyarakat dan 

kebudayaan seperti yang digambarkan Takdir di daerah Pisangan, Pasar 

Minggu (hlm.59-64), terjadinya kekacauan hukum (81~89), dan 

sebagainya. 

Untuk mengatasi berbagai permasalahan itu, masalah pendidikan adalah 

merupakan prioritas utama. Kalau dalam kebudayaan tradisi arti 

pendidikan hanya mentransformasikan pusaka nilai-nilai dan adat istiadat 

lama yang harus dijaga kemumiannya --dan dengan demikian statis 

sifatnya--, tetapi dalam kebudayaan modem pendidikan itu senantiasa 

bersifat merevolusikan masyarakat dan kebudayaan. Oleh karenanya yang 

terpenting, menurut Takdir ialah merancang tujuan d~n cara· meiaku:kan 

pendidikan itu (him. 249). Adapun sikap dalam menghadapi pendidikan 

modern itu, Takdir menjelaskan: 
97 



i·i 
" fi 

r 

l~: 

!' 
d 
" !1 
lc' 
t­
~-

~ 
l! 

.. 

.. 

• 

"Dilihat dari jurusan pendidikan dalam hubungan 
pertemuan kebudayaan moderen dengan kebudayaan 
Indonesia yang lama, hal itu hanya berarti, bahwa dari 
kebudayaan lama dapat dipetik berbagai kesanggupan 
dan kecakapan, yang dilepaskan dari makna dan tujuan 
daripada hidup lama, untuk dipakai menjelmakan 
pikiran2 dan perasaan2 yang baru dalam hubungan 
sistem ni/ai2 yang baru. " (S. Takdir Alisjahbana, 
1988:252). 

Ada beberapa hal yang perlu disadari, menurut Takdir, berkaitan dengan 

kondisi yang tidak menentu sebagai akibat dari pertemuan dua kebudayaan 

besar: 

1. Bahwa manusia dalam evolusi alam dan sejarah kebudayaan telah tiba 

pada tingkat di mana ia sadar akan kedudukannya yang istimewa dalam 

alam sebagai makhluk yang berpikir yang dengan pikirannya itu mampu 

menguasai alam dan bertanggung jawab sepenuhnya dengan apa yang 

terjadi dengan alam dan dengan dirinya sebagai manusia. 

2. Bahwa kehidupan masyarakat dan kebudayaan modem sekarang ini 

menghendaki pemikiran dan penyusunan suatu skala nilai-nilai, baik 

berdasarkan kebutuhan hidup biologisnya maupun berdasarkan kebutuhan 

kehidupan budinya. 

3. Bahwa dalam tanggung jawabnya tentang alam dan tentang kehidupannya 

sendiri itu, manusia sebagai keseluruhan harus sadar akan kemungkinan­

kemungkinannya yaitu bersatu. 

4. Bahwa dalam kebebasan kehidupan budi, dalam perkembangan basil 

penyelidikan yang baru maupun berdasarkan anggapan yang diwariskan 

oleh kebudayaan lama, toleransi ad.alah sifat yang penting dalam 

kehidupan bersama . 

98 



! ~ 

~ 
I 

I . 

j 
lj. 

~ 
I 
• 
'I f 
!r 
~ 
~ 
~! 

,, 

t 
11 
'I 
:~ 
.!: 

~ 
~i 

~l 

1! 

Q 
~ 
~I 

I 
ii 
I 

~ 
t 
Jl 

li ,, 

I 
~ 
I 
1 

~ 
~ 
~ 
~ 

' 

li 
'I 

11 
!,I 

;! 
-~ 

--~---~ 

• 

• 

• 

Keempat hal ini, menurut Takdir, harus menjadi dasar pijakan ketika upaya-

upaya pendidikan dijalankan. (S. Takdir Alisjahbana, 1988: 233-255). 

4.3.Humanisme dalam Kerangka Pikir Sutan Takdir Alisjahbana 

4.3.1. Pengertian Humanisme 

lstilah "humanisme" berasal dari kata Latin humanitas (pendidikan 

manusia) dan dalam bahasa Yunani disebut paideia yang berarti 

pendidikan yang didukung oleh manusia-manusia yang hendak 

menempatkan seni liberal sebagai materi atau sarana utamanya. 

Alasan utama seni liberal dijadikan sebagai sarana terpenting di dalam 

pendidikan pada waktu itu (di samping retorika, sejarah, etika dan 

politik) ialah kenyataan bahwa hanya dengan seni liberal manusia 

akan tergugah untuk menjadi manusia, menjadi mald1luk bebas yang 

tidak terkungkung oleh kekuatan-kekuatan dari luar dirinya. 

Untuk memahami secara lebih mendalam, humanisme bisa dilihat dari 

dua sisi~ sisi hist~ris dan sisi ·aliran-aliran di dalam filsafat. Dari sisi 

hist~ris, human.isme berarti ~uatu gerakan intelektual dan kesusastraan 

yang pertama kali muncul di ltalia pada akhir abad ke-14 Masehi. 

99 



~ I 
~ 

I i 
I t 
~ 
~ 

~ 
~ t 
~ 
~ ~ ,, 
t 

J 

~ t 
t 
i! 
fi 
~ 
'" 
~ 

~ 
,I 

:i 

~' 
F 
t' 

r 
:j 
n 

v 
~ 

r 
>i 

i! 
ll 
J 

Gerakan ini muncul sebagai motor penggerak kebudayaan modern, 

khususnya kebudayaan Eropa. Beberapa tokoh yang sering disebut-

sebut sebagai tokoh gerakan ini misalnya: Dante, Petrarca dan 

Michelangelo. 

Dari sisi yang kedua, humanisme sering diartikan sebagai paham di 

dalam filsafat yang menjunjung tinggi nilai dan martabat manusia 

sedemikian rupa sehingga manusia menempati posisi yang sangat 

sentral, baik dalam renungan teoritis-filsafati maupun dalam praktis 

hidup sehari-hari. Dalam arti ini manusia dipandang sebagai ukuran 
~ 

bagi setiap penilaian dan menjadi referensi utama dari setiap kejadian 

dalam semesta ini. Salah satu asumsi yang melandasi pandangan 

filsafat ini adalah bahwa manusia pada prinsipnya merupakan pusat 

dari realitas. 

Pada prinsipnya, humanisme merupakan aspek dasar dari gerakan 

Renaissans. Gerakan yang pada perkembangannya kemudian 

menyebar ke seluruh penjuru Eropa ini, dimaksudkan untuk 

membangunkan umat manusia dari "tidur panjang" abad pertengahan 

yang dikuasai oleh dogma-dogma agarna. Abad pertengahan adalah 

abad di mana otonoini, kreativitas dan kemerdekaan b~rpikir manusia 

dibelenggu oleh kekuasaan gereja. Abad ini sering disebut juga "abad 
... 

100 



~ 
~: 

~ 
" !I 
r,' 

' I 
li 
r 
i 
!i 

~ 
H 
j 

.I 
t! 
[ 
li 
f! 
,I 

II 
'I 

!;j 
!I 
l' 
i 
t 
j, 
n 
!, 

• 

kegelapan" karena cahaya aka! budi manusia tertutup oleh kabut 

dogma-dogma gereja: Kuasa manusia dipatahkan oleh pandangan 

gereja yang menyatakan bahwa hidup manusia telah digariskan oleh 

kekuatan-kekuatan Ilahi, dan akal budi manusia tidak akan pernah 

sampai pada misteri dari kekuatan-kekuatan itu. Pikiran-pikiran 

manusia yang menyimpang dari dogma-dogma tersebut · adalah 

pikiran-pikiran sesat dan karenanya harus dicegah dan dikendalikan. 

Dalam kondisi seperti itulah gerakan humanisme muncul. 

Gerakan kaum humanis bertujuan untuk melepaskan diri dari 

belenggu kekuasaan gereja dan membebaskan akal budi dari 

kungkungannya yang mengikat. Melalui pendidikan liberal, mereka 

mengajarkan bahwa manusia pada prinsipnya adalah bebas dan 

berkuasa penuh atas eksistensinya sendiri dan masa depannya. Maka, 

dalam batas-batas tertentu, kekuatan-kekuatan dari luar yang 

membelenggu kebebasan manusia hams segera dipatahkan. Bukan 

lagi dogma gereja yang hams dipandang sebagai ukuran bagi segenap 

kejadian dan penilaian manusia (kebenaran, kebaikan dan keindahan), 

melainkan manusia itu sendiri yang hams dijadikan tolok ukur dan 

referensi akhir dari semua itu. Dengan kata lain, ma~u~ia mempakan 

pusat dari realltas. Realitas manusia adalah hak milik manusia sendiri · 

sehingga setiap kejadian, gejala dan penilaian apa pun hams selalu 

101 



~ 

I 
~ 
! 

.! 

i1 
n 
<I 
ii 
i• 
I 
i 
I 
11 tt 
r 

'il 
:i; 

II 

I' 
ii! 
i•· 

j, 

Iii !~ 
~II 
il 
Jj 
b 
:i: 

f: 

·I 
II 
[! 
I~ I 

I 

.. 

dikaitkan dengan keberadaan, kepentingan atau · kebutuhan 

manusianya. 

Walaupun kebebasan merupakan tema terpenting dari humanisme 

tetapi kebebasan yang diperjuangkannya bukanlah kebebasan yang 

absolut, atau qipahami sebagai antitesa dari determinisme abad 

pertengahan. Kebebasan yang mereka perjuangkan adalah kebebasan 

yang berkarakter manusiawi; kebebasan manusia dalam batas-batas 

alam, sejarah dan masyarakat. Oleh karena itu dalam konsep 

kebebasan tersebut, aliran seperti naturalisme pun mendapat tempat 

yang layak dalam semangat mereka. Keluhuran jiwa manusia sebagai 

sumber yang memancarkan kebebasan, tidak dapat dipisahkan dari 

mortalitas tubuh sebagai bagian dari ruang (alani) dan waktu (sejarah) 

yang fana. 

Terhadap kekuatan-kekuatan yang bersifat metafisik, para humanis itu 

pun tidak menyangkalnya. Kendati mereka menentang kekuasaan 

gereja, tidak dalam arti bahwa mereka anti-agama. Semangat mereka 

untuk menjunjung tinggi nilai, martabat dan kebebasan manusia 

disertai dengan kesadaran bahwa mereka ti?ak mungkin bisa menolak 

keluhuran dan kekua8aan Tuhi:m.· Kuasa Tuhan tidak dapat disangkal 

atau dinafikan, tetapi mereka percaya bahwa di batik kuasa itu masih 

102 



7 ~ 

1' jl 

II 

r 

I 
~ 
j"' 

I 
li 
]\: 

f !:i 
I 
I 

banyak peluang bagi manusia untuk menentukan jalan hidupnya, 

mengembangkan potensi dan memilih masa depannya sendiri tanpa 

terbelenggu oleh kodrat atau ketakutan terhadap murka Tuhan. Jadi, 

kebebasan manusia itu ada dan harus dipertahankan dan 

diekspresikan. (Zaenal Abidin, 2000: 25- 34). 

Gerakan humanisme masa Renaissans ini merupakan kondisi yang 

memungkinkan lahimya ilmu-ilmu pengetahuan modem. "Kembali ke 

zaman antik" berarti menghidupkan kembali doktrin-doktrin dan 

naskah-naskah peninggalan zaman Yunani Kuno, yang telah terkubur 

lama pada masa abad pertengahan. Doktrin-doktrin Heliosentris dari 

Phitagoras serta karya-karya Archimides, Flippocrates dan ahli-ahli 

fisika atomistik pada waktu itu, digali dan dikaji ulang. Leonardo da 

Vinci, Copernicus dan Galileo Galilei menimba pelajaran berharga 

darf mereka. Doktrin terkenal Phitagoras bahwa "alam semesta tertulis 

secara matematis dan karenanya diperlukan penguasaan atas 

matematika untuk bisa menguasainya", menjadi asumsi yang 

berkembang pesat di lingkungan kaum humanis pada masa 

Renaissans. Berawal dari kebangkitan ini, menurut Takdir, maka 

Eropa dan negara-negara Barat pada umumnya, dalam waktu yari~ 
· .. 

tidak terlalu lam.a mainpu ·menguasai keb~dayaan dunia. Kebangkitan 

seperti itulah yang dikagumi Takdir . .. 
103 



r 

i 
'1 

!J 
I~ 
ri ;: 

" 

I 
~ 
fi 
fi 
f 
~:I 

' 
,, 
!J 
,, 

:~ 

~ 

II 

II 

I' 

.. 

4.3.2. Ketertarikan Sutan Takdir Alisjahbana terhadap Humanisme 

Renaissance 

Dalam pandangan Takdir, zaman modem dapat dianggap sebagai 

sebuah pemberontakan terhadap alam pikir Abad Pertengahan. 

Renaissanslah yang menghidupkan kembali kebudayaan Yunani-

Romawi sebagai alternatif terhadap kebudayaan Kristiani yang bukan 

saja merupakan pemberontakan di bidang nilai-nilai kultural 

melainkan juga menyongsong zaman baru dengan krisis Abad 

Pertengahan itu. Penemuan-penemuan penting di bidang ilmu 

pegetahuan juga diakui Takdir mengambil peranan dalam zaman baru 

itu yang meninggalkan alam pikir Abad Pertengahan. 

"Dalam limaratus tahun yang terakhir ini, adalah cabi:mg 
Yunani-Romawi dari fenomenon kebudayaan ini seperti 
dtsampaian oleh Renaissance, yang membentuk 
perkembangan kebudayaan modern. Inti dari gerakan ini 
adalah hingga sekarang penuntutan kemajuan dengan 
sadar, seperti dijelmakan oleh ilmu pengetahuan a/am. 
J.B. Bury menunjukkan, bahwa ide kemajuan tidak ada di 
Abad Pertengahan, malahan tidak juga ada pada 
permulaan Renaissance, tetapi baru timbul atau terbentuk 
dalam abad ketujuhbelas, sebagai pengukuhan dua 
axioma Descartes yang positif, yaitu berkuasanya aka/ 
dan tidak ber-ubah2-nya hukum a/am. Kedua axioma ini 
ber-sama2 menghentikan bukan hanya autoritas ger.eja, 
tetapijug(l autoritas pemikirlXl,lnanidan RQIJ'lawf". 25

: .. 

25 S. Takdir Alisjahbana: 1986, 320 . 
104 



jl 
,i 
-r: 

.i 

1::1 

ji·, 

:. 
!, 
t·l ,, 
li 
r.: 
~ 

[ 

I ~ 
J 
b 
I 
~ ~ 
I! 

!! " 

.. 26 Ibid h. 320 

Pemyataan Takdir bahwa ide kemajuan tidak ada pada Abad 

Pertengahan dan permulaan Renaissans tetapi baru muncul pada abad 

ke tujuh belas, dikuatkan oleh pendapat J.B. Bury yang dikutifnya dari 

The Idea of Progress, New York, 1955, hal64.26 

Pemikir-pemikir unggul seperti: Copernicus dan Galileo-Galilei yang 

menemukan bahwa bumi mengitari matahari dan bukan sebaliknya, 

Francis Bacon yang meletakkan dasar-dasar metode induksi bagi 

ilmu-ilmu empiris serta penjelajah yang ulet dan berani seperti 

Columbus yang menemukan benua Amerika, adalah tokoh-tokoh 

penting yang merintis zaman baru ini, zaman modem. 

Walaupun Takdir hanya merujuk kepada humanisme Renaissans ini 

sebagai motor penggerak kebudayaan modem Eropa yang menjadi 

haluan modernisasi di Indonesia, tetapi ia tidak menafikan peran 

kapitalisme Weber ini dalam kaitannya dengan kelahiran zaman 

modem di Barat. (S. Takdir Alisjahbana: 1986, 320). 

Alam pikir yang mendasari zaman modem, pertama-tama ialah 

penegasan para filsuf modern yang mengatakan bahwa pengetahuan 

tidak· berasal dari Kitab Suci atau dogma-dogma Gereja, juga tidak 

105 



1 
~ 
' ~ • 

I 
t 
t 
~ 
! 

I 
il 
(! 

~ • I~ 

I' ll 
~ 
I! 

;i 
7! 

·J 

~1 
f] 

<' 

I 
!: 
f 

r 
I 
i· 
I' 
jj 
ti 
r, 

fi 
i; 
F' ::I ,,, 
j 

·; 

j 
~ I ,, 
[,j 
':i 

• . 
• 

.. 

berasal dari kekuasaan feodal, melainkan dari diri manusia sendiri 

baik melalui rasio maupun empiris. Demikianlah maka sejak itu 

kedudukan manusia menjadi sentral, menjadi pusat dari realitas. 

Dengan bekal awal ilmu pengetahuan ini maka dalam waktu yang 

relatif singkat manusia Eropa menjadi manusia modem. 

Adapun mengenai ketertarikan Takdir terhadap Renaissans Eropa ini 

ialah berawal dari pengamatannya terhadap perkembangan 

kebudayaan di Indonesia yang sangat kontras dengan kebudayaan 

Belanda walaupun ditampilkan oleh sedikit orang saja (ketika Belanda 

menguasai/menjajah Indonesia). 

"Kekalahan bangsa kita dalam sejarah sehingga 
berabad-abad terjajah, adalah kekalahan kebudayaan 
expresif yang dikuasai o/eh perasaan, fantasi dan intuisi 
terhadap kebudayaan progresif yang dikuasai oleh aka/ 
pikiran, perhitungan ekonomi dan matematik. Kita tahu 
bahwa yang menjajah kita itu ialah kerajaan yang 
kecildan jauh pula letaknya; berbulan-bulan orangnya 
dengan penuh bahaya harus mengarungi /autan sebelum 
sampai ke negeri kita. Dengan jumlah orangnya yang 
amat kecil dapat mereka menaklukkkan negeri kita yang 
berpuluh-pu/uh kali lebih besar daerah dan rakyatnya. " 

"Kekuasaan Eropa berabad-abad alas sebagian yang 
terbesar ben_ua Asia, Afrika, Amerika dan Australia itu 
disebabkan oleh karena didalam ,zaman Renais8ance .. 
bangkit/ah di Eropa suatu jenis kehudayaan barn yang 
berbeda dari kebudayaan-kebudayaan sebelumnya. 
Konfigurasinya dikuasai oleh nilai-nilai teori atau ilmu 

106 



I .. 

I , 

fl .I 

~ 
~ 
ll 
r 

r 

1 

I ,., 
~ 
I· 
t 

~ 
11 

II 
fl 
l 

~ il 
ll 

fj 

·' ~il 
I• ,., 

Ji 
lH 
~.i 

~~; 

" 

... 

dan ekonomi' yang bersama-sama menciptakan teknologi 
yang dahsyat. Kebudayaan baru yang bersifat progresif 
ini menciptakan manusia baru yang sangat dinamis dan 
yang dengan pengetahuannya tentang hukum-hukum alam 
mendapat tenaga dan kekuasaan yang amat besar 
disegala lapangan. Kebudayaan manusia baru yang 
progresif itulah yang dizaman kita dinamakan 
kebudayaan moderen yang berkuasa di seluruh dunia dan 
yang dewasa ini sering juga disebut orang kebudayaan 
industri." (S. Takdir Alisjahbana, 1983: 183-184) 

Dalam Polemik Kebudayaan Takdir membedakan antara · pra-

Indonesia dengan Indonesia. Pra-Indonesia yang dimaksudkannya 

ialah kebudayaan Indonesia sebelum bertemu dengan kebudayaan 

Eropa atau kebudayaan Barat. Kebudayaan pra-Indonesia yang juga 

disebut kebudayaan tradisi mempunyai ciri terpenting yakni sifat 

manusianya yang dikuasai oleh nilai agama dan nilai seni; yang 

dikuasai oleh perasaan, intuisi dan imajinasi. Sementara itu, 

kebudayaan modem, kebudayaan post-renaissans dikuasai oleh nilai 

ilmu dan nilai ekonomi yang bersifat rasional yang melahirkan 

teknologi dan martabat manusia. Kebudayaan pra-Indonesia atau 

kebudayaan tradisi itu, tidak melahirkan ilmu, tidak mengembagkan 

teknologi, tidak mengembangkan kemakmuran dan hak-hak manusia 

dalam kefeodalannya. Oleh karena itu, menurut Takdir maka 

kebud.ayaan pra-Indonesia itu statis sedangkan kebudayaan modem --

yang di Indonesia ketika itu diwakili oleh orang-orang Belanda-

107 



lj 

:!: 

i 

l I~ 

l 
~ 
f] 
F 
I 

1

!,: 
I 

1 ·: 

F 
!i· 

:j 
J 
m 
~ r 
}i 

il 
i.' 
I' 

~ 
,1: 

·[." 
··: 

j 
! ,, 

lri 
1"11 

~r 

i, 
ji 

lj .• l.l 
,, 

li 
!' 
~ 

I; 
r 

.. 

selayaknya pula, bahwa maysrakat dan kebudayaan yang 
dilahirkan oleh semangt demikian banyak mengandung 
element kebaratan. Kalau tiada demikian, maka tiadalah 
sesuai jiwa dengan bentuk, geest dengan vorm. Dalam 
keadaan seperti itu pastilah kedua-duanya, baik semangat 
maupun bentuk tiada sehat tumbuhnya. Semanta kurang 
kuat getarnya, sehingga ia tiada dapat melahirkan bentuk 
yang sesuai dengan dirinya. Sebaliknya, bentuk yang 
membaluti semangat itu ialah bentuk yang mati, yang di 
dalamnya tiada bernyala-nyala jiwa yang hidup, yang 

• -1 d" . "28 sesuaz uengan zrmya. 

Selain kenyataan-kenyataan di atas, menurut Takdir, bangsa Indonesia 

tidak bisa memungkiri atau bahkan merasa takut sehingga lahir 

berbagai polemik mengenai kehadiran budaya Barat ini. Sejarah 

menunjukkan bahwa kebudayaan asH-Indonesia itu bukan pertama 

kalinya dimasuki oleh budaya asing, sebelumnya budaya Hindu dan 

budaya India pun telah masuk ke Indonesia. Jadi, takut kehilangan 

identitas bangsa atau ketakutan oleh ekses-ekses dunia modern dari 

Barat, tidaklah beralasan. 

28 S. Takdir Alisjahbana, Menuju Masyarakat dan Kebudayaan Baru dalam Jurnal Ilmu 

109 



1: ~ 
~I 
~ 

il 
! 
! 
:!1 

rl 

~ 
:~ 

] 
li 
' 

! t 
!~ 
':I 
i! 
;! 
ii 

i r,, 

r 
r 

I I 
l 
~ 
~ 

~ 
~ : 
i' ,, 

I, 

r 
i', 
!: 
1: 

~ 
t 
: 

i 
II J! 

i 
t 

~ 

4.3.3. Humanisme Dalam Budaya Asli-Indonesia 

Terhadap kondisi masyarakat Indonesia yang dinilai Takdir statis dan 

kurang dinamika, Takdir ingin mengulang kegemilangan masa 

Renaissance. Ia ingin bahwa Renaisance yang terjadi di Barat juga 

terjadi di Indonesia. Oleh karena itu tidak ada jalan lain, hemat 

Takdir, selain harus mengganti seluruh tatanan budaya yang ada 

dengan tatanan budaya baru dari Barat yang memang telah diwarnai 

oleh semangat Renaissance tadi. Dengan kata lain, Indonesia harus 

merekonstruksi kebudayaannya yang lama dengan kebudayaan baru 

yang didatangkan dari Barat. 

Renaissance, sebagaimana sudah diketahui, adalah merupakan motor 

penggerak kebudayaan modern yang membawa masyarakat Barat dari 

kebi~saan teosentris kepada antroposentris. Dengan demikian, dalam 

pengertian lain, rekonstruksi budaya adalah juga modernisasi. 

Sebagaimana Italia pada abad ke-15 menemukan diri kembali karena 

bisa membebaskan diri dari kungkungan gereja dan Skolastisisme 

Abad Pertengahan, demikian pula dengan l~donesia -dalam harapan 

dan Budaya th VIII no. 6/Maret 1986 him. 407. 

110 



l 

I 
I 
[ 
il 

I
. 
.. 
:,I 

jl 
I. 
~ 

[[ 
~: 

~ 

r 
., 
~ 

'j ij 
~ 
I· 

I 
I 

i. 
1: 

It 
~ I 
l,i 

Takdir-harus membebaskan diri dari lingkungan adat istiadat lama 

dan tradisionalisme dalam cara pikir dan tingkah lakunya. 

Ignas Kleden melihat adanya kesulitan dalam menerapkan Renaissans 

Eropa di Indonesia. Dalam sejarah Eropa, Renaissance mempunyai 

makna ganda: pembebasan dari kungkungan kebudayaan abad 

pertengahan yang bersifat teosentris dan sekaligus penemuan kembali 

kebudayaan antik yang antroposentris. Kebudayaan antik Yunani-

Romawi yang telah mencapai puncaknya yang klasik, selama berabad-

abad tertutup oleh "kegelapan" abad pertengahan dan baru dapat 

menyingsingkan fajamya kembali pada masa Renaissans. Dalam 

kasus Indonesia, kebangkitan kebudayaan dapat ditafsirkan sebagai 
... 

pembebasan dari kebudayaan lama sebagaimana dipelihara dalam 

tradisi tiap kelompok budaya. Namun, menurut Kleden, adakah 

sesmitu yang ditemukan kembali? Takdir yang memandang 

kebudayaan lama sebagai masa pra-Indonesia, tidak mungkin 

menemukan kembali sesuatu yang gemilang dari sana. Dengan 

demikian, lanjut Kleden, kebangkitan kebudayaan baru di sini 

bukanlah suatu Renaissance, kelahiran kembali; penemuan kembali, 

melainkan mengambil sesuatu yang relatif baru sama sekali yaitu 

kebudayaan Barat yang bersumber dari Renaissance Eropa . 
· .. · 

• 
Ill 



r b 

~ 
I 

~ Lebih jauh Kleden menilai bahwa bagaimana pun satu hal yang jelas, 
--;;; 

dalam filsafat kebudayaannya, Takdir memperlihatkan dirinya sebagai 

pemikir yang normatif. Takdir membangun suatu kebudayaan yang 

baru menurut ideal kebudayaan yang sudah ditetapkannya, dan bukan 

berarti menyesuaikan ideal tersebut dengan kemungkinan-

kemungkinan yang terdapat dalam kenyataan empiris atau kenyataan 

i 
r historis dari kebudayaan bersangkutan. Dengan kata lain, Kleden 
f 
b 
H 

~ 
~ 
r 
I 
I -1 

I 

ingin mengatakan bahwa dengan komitmennya yang final kepada 

nilai-nilai kebudayaan baru yang dikehendaki dan diperjuangkan 

Takdir, tidak selalu diimbangi dengan observasi yang cermat 

mengenai lapangan di mana nilai-nilai tersebut hendak diterapkannya. 

Kleden memberikan contoh tentang pendapat Takdir yang final, 

mengenai pembebasan kebudayaan baru dari keterikatannya pada 

kebudayaan lama (zaman pra-Indonesia). 

1 
I 

'!l 

Jj 

j Sikap Takdir dikagumi Kleden sebagai seorang yang konsisten dan 

konsekuen dalam perjuangannya. Namun demikian, Kleden 

menyayangkan atas keyakinan Takdir mengenai paham kebudayaan 

dan nilai-nih1i kebudayaannya yang sudah final, sehingga bagi Takdir 

hampir tidak ada kemungkinan untuk memahami mengapa gagasan 

···.· .• .. . .;· 

dan nilai-nilai yang dianjurkannya itu tidak selalu diterima begitu saja; 

bahwa betapa pun baiknya nilai-nilai tersebut tetap diperlukan rasa 



i 
1: .. 

-~ 
. ' 

f 

I 
~ 
li 

I 
] 

~ 
j 
I 
~ II 
il 
II 

~ 
t 
' ~I 

~ 
' 

~ t 
~ 

' 1 

' ! 
r 
H 

I 

! J 
I 
K 
~ !I 
~ 
~ 

' I ii.! 

' 

1

-' .. i 

'!! 
!i 

1 
.. '.! 
I 

ii ,_ 

i 
'i 

i;[ 

1: ,, 

Jj 
I 

• 

.. 

peka dan pengertian mengenai lapangan di mana nilai-nilai tersebut 

diterapkan. (Ignas Kleden, 1988:xx-xiv) 

Bagaimana pun adalah sebuah "keajaiban" di tahun 30-an, ketika 

belum begitu banyak orang yang menyadari, Takdir sudah lebih 

dahulu membangun ide dan mencoba merealisasikannya dengan 

penuh keberanian dan percaya diri. 

Dari catatan-catatan Takdir, beberapa kali ia menyebut kata 

"semangat". Sebagaimana yang sudah disinggung dalam bab III h. 28, 

kata "semangat" ini memang seperti menjadi kata kunci ketika 

masyarakat Indonesia dihadapkan pada keharusan memasuki era 

modemitas. Takdir seakan ingin mengatakan bahwa semangat, 

mentalitas, adalah modal utama untuk memasuki zaman modem. 

"Saya tanya juga pada orang Jepang lainnya, apa 
sumbangan samurai, bushido dan lain-lain tradisi itu bagi 
perkembangan Jepang sekarang. Juga tak ada jawaban 
yang memuaskan. Jepang sudah berpikir sejak semula, 
bahwa lebih efisien kalau meniru. Itulah kekuatannya! 
Kehebatan Jepang lainnya, yakni tidak mau kalah dengan 
orang lain. lni yang tidak ada pada bangsa kita. Kita 
tidak memiliki semangat untuk merebut posisi terdepan. 
Jadi, sekali lagi, yang penting untuk diubah adalah 

t l •t , 29 men q 1 as. - _. __ 

29 S. Takdir Alisjahbana, Kebudayaan dan Tugas Angkatan dalam Prisma 2 Februari 
1991 him. 65. 

113 



l h 

.1 
ll 
~ 
' ii 
ri 
li 

ll 

l jl 

~: 
fi 
j; 
i· ,, 
1 

li 

l 
I!. I 

~
"l 

I ,,, 
r:: 
~! 
'1! 

II 
iii 
f' 

1: ' ~ 

ji 

II 

:11' 

j: 

fl 

~ 

! 

• . 

.. 

Dalam Teori Modemisasi (Arief Budiman, 1995:22), adalah 

McClelland, seorang ahli psikologi sosial, yang menyebut-nyebut kata 

"semangat" sebagai kata penting dalam pembangnan sebuah 

masyarakat/bangsa. Menurut McCleland, untuk membuat sebuah 

pekerjaan berhasil, yang paling penting ialah sikap terhadap pekerjaan 

tersebut. Persoalan terpenting ialah: Apakah seseorang memiliki 

"semangat baru yang sempuma" dalam menghadapi pekerjaannya? 

Apakah ia mempunyai keinginan untuk berhasil? Konsep McClelland 

yang terkenal ialah the need for Achievement, kebutuhan atau 

dorongan untuk berprestasi. 

Kesimpulan McCleland ini dibuat sebagai basil penelitian masalah 

pembangunan karena melihat adanya kemiskinan dan keterbelakangan 

pada banyak masyarakat di dunia. Menurutnya, hila dalam suatu 

masyarakat ada banyak orang yang memiliki semangat tadi maka 

dapat diharapkan masyarakat tersebut akan menghasilkan 

pertumbuhan ekonomi yang tinggi. 

Konsep ini pada hakikatnya hanya merupakan bentuk lain dari konsep 

. . . . 
Max. ~Weber tentang Etika Protestan. Weber berkesimpulan bahwa 

peran agama (semangat menjalankan ajaran agama) sebagai faktor 

114 



---: 
---· 

ji 

~ 
l'i ' I; 
li 

I 

~ r 
I; 

.!':'. ,I 

li 
~ 
~ 
!' ·' 
:1'• 

t 
j;; 

!I: 
>I 

I' 
!! 
'; 

yang menyebabkan munculnya kapitalisme di Eropa Barat dan 

Amerika Serikat. Melalui agama Protestan yang dikembangkan oleh 

Calvin di Eropa dikatakan bahwa seseorang itu sudah ditakdirkan 

untuk masuk surga atau neraka, tetapi ia belum mengetahuinya, maka 

untuk mengetahuinya ialah dengan keberhasilan kerjanya di dunia 

yang sekarang ini. Bila seseorang berhasil dalam kerjanya di dunia 

maka hampir dapat dipastikan bahwa ia masuk ke surga, dan 

sebaliknya. Oleh karena itu maka penganut Protestan Calvin bekerja 

keras untuk meraih sukses. Walaupun setelah bekerja keras kemudian 

menjadi kaya tetapi materi bukanlah menjadi tujuan; pengabdian 

terhadap ajaran agama ialah yang utama. Pada perkembangannya, 

etika protestan ini menjadi faktor utama bagi munculnya kapitalisme .. 
di Eropa. Calvinisme bahkan lalu menyebar ke Amerika Serikat dan di 

sana pun berkembang kapitalisme yang sukses. 

Yang menarik antara Takdir dan Weber ialah pada peran agama dalam 

pengaruhnya terhadap perkembangan kebudayaan suatu 

masyarakatlbangsa. Kalau dalam penelitian Weber agama menjadi 

pendorong ·untuk bekerja keras tanpa pamrih, dinamis, dalam 

penelitian Takdir justru ·sebaliknya. Agama (nilai agama), pada 
. . 

perkembangan kebudayaan _di Indonesia sebagaimana ia gambarkan 

dalam Perkembangan Sejarah K.ebudayaan Indonesia Dilihat dari 
• 

115 

;.. 

.. 



'II ~ 

il ~ 
f • 

~ 
~ . 
,, 
il 

lj 
j, 
~ 

~ 
r ~ 
I 

~ 
'I :: 

ll 
!I 

lr: 
D 
ij 
~ 
1,: 

!i' 

lr 

l 
II 
'I 

i 1 

i 

'ri 

~ 
;. 
r 

·il '· 
t. 

r~ 
J ,, 
+ 
II 
101 
'.1 
ol 

I' 
! 
I 
I 
::-
I' 
;I 

il 

• 

.. 

Jurusan Nilai2 (1992), justru membuat bangsa Indonesia menjadi 

statis karena ia merupakan nilai-nilai ekspresif. Takdir bahkan 

menghendaki untuk mengurangi dominasi nilai-nilai agama bagi 

perkembangan dan kemajuan bangsa. Di mana letak perbedaannya? 

Yang berbeda antara Takdir dan Weber ialah pada pemahaman 

terhadap konsep ajaran agama masing-masing. Menurut Takdir, 

konsep agama yang dipahami pada zaman kebudayaan Indonesia-asH 

itu terlalu ekspresif sehingga menyebabkan penganutnya menjadi 

statis. Oleh karena itu pemahaman terhadap agama harus dirumuskan 

kembali ketika memasuki kebudayaan Renaissance. Hal-hal yang 

irrasional dalam agama harus dibersihkan. 30 

Modemisasi bagi bangsa Indonesia, menurut Takdir, sudah bukan 

lagi suatu pilihan melainkan suatu keharusan. Tidak ada jalan lain, 

kalalf ingin maju, maka proses itu harus dilaksanakan. Suatu hal yang 

tidak bisa dihindari bagi negara-negara yang sedang berkembang, 

khususnya di Asia, adalah juga melakukan hal yang sama. 

Sejalan dengan Takdir ialah pendapat Koentjaraningrat yang 

mengatakan bahwa upaya modemisasi, yang dilakukan dengan sadar 

oleh suatu bangsa, pada hakikatnya adalah upaya rrienyesuaikan. diri 

30 S. Takdir Alisjahbana, Terlalu Halus, Itulah Kelemahan Kita, dalam Prisma no. II, 
I984 hlm. 55 . 

116 



:! 

~ ;: 
!' 

li 
II II 

~ 
n 

ll 
~ 
lj 
lJ 

~ ,, 
~ 

I 
~ 
~~~~ 
" lii 

I 
~ii 

i"l 
I!. I ~ 
p 

r: 

j!l 

l11 
~ l .. 

li: 

1·''1 lf 
'il 
i: 

f; 
~ 
;~ I -------r 

li1 

dengan konstelasi dunia pada zaman di mana bangsa itu hidup. Oleh 

karena itu maka segala zaman, dan tidak hanya abad ke-20 ini, pernah 

mengalami suatu usaha dan proses modernisasi. (Koentjaraningrat, 

1997:138) 

Takdir melihat kenyataan yang berkembang pada masyarakat 

Indonesia pada masa sekitar tahun 30-an dan masa sebelumnya, dan ia 

menuliskan dalam bukunya, Perkembangan Sejarah Kebudayaan 

Indonesia Dilihat Dari Jurusan Nilai2 ( 1982: 17). Ia mengatakan 

bahwa seperti halnya dalam kebudayaan-kebudayaan bersahaja yang 

lain dalam sejarah, masyarakat Indonesia pada umumnya mempunyai 

cara berpikir yang kompleks yakni bersifat universal dan emosional 
.. 

yang sangat didominasi oleh perasaan. Kedudukan agama dalam 

kehidupan masyarakat dan kebudayaan seperti itu, menjadi sangatlah 

penting. Kepercayaan kepada roh dan hal-hal yang ghaib meresapi 

seluruh kehidupan baik individu maupun sosial. Pikiran dan perbuatan 

selalu tertuju kepada bagaimana cara mendapatkan kekuatan dari roh-

roh yang baik dan bagaimana menjauhkan roh-roh yang mengganggu. 

atau menghalangi. Untuk mencapai maksud itu maka terdapatlah 

bermacam-macam ritus, mantera, pantangan dan suruhanlkewajiban 
. . 

yang memenuhi kehidupan dalam masyarakat yang bersahaja itu. 

"' ·117 

Q 



i . 
ji 

~ 
j' 

t 
~ 
~ 
[ ,. 

b 
!J 

I 

I 
I r 
~ 
~ 
~ 
~I 

~ ~ 
] 
~ . I 
j,l 
·li 
I' 

j:i 

~ 
~ II 
II ~I 

sermg JUga didapat dengan langsung melalui hubungan dengan 

tenaga-tenaga ghaib dengan jalan berpuasa, mimpi atau mengasingkan 

diri. 

Dalam kondisi masyarakat yang bersahaja itu, manusia dengan 

kesadarannya belum sanggup mencari dan mencoba. Ilmu, yang 

dikatakan Takdir sebagai penjelmaan nilai teori yang berusaha 

mencari pengetahuan objektif dan rasional, sangat lemah. 

Pengetahuan dan kepandaian manusia, sebagian besar tersimpul dalam 

pusaka rohani yang diterima secara turun temurun yang kemudian 

dinamakan adat. Adat dalam pengertian di sini lebih luas dan 

mendalam maknanya. Di dalamnya terdapat pengertian hukum, yang 

• 
mengatur kebutuhan dan perbuatan individu dan masyarakat seperti: 

upacara perkawinan, kelahiran dan kematian, waktu dan cara 

memmam padi, membuat rumah, meminta hujan dan sebagainya. 

Masalah ekonomi, politik, seni, juga termasuk dalam lingkungan 

pengertian adat. Dilihat dari sisi ini adat bahkan tidak lain daripada 

penjelmaan agama di dalam masyarakat, karena sesungguhnya bukan 

manusia yarig membuatnya dan dalam pelaksanaannya senantiasa 

diawasi oleh roh-roh dan tenaga-tenaga ghaib nenek moyang yang 

menguasai masyarakat itu. Inilah yang oleh· Takdir kemudian disebut 

.. 
119 



---r. 
il 

i 

li 
~ 
!i 
~~ 

H 
.'I 

ii 
~ 
~! 

~! 

!I 
il 
1: 
!; 
t1 
~~ 
.\1 

r 
' 

I 
f 

~~ 
~ 
~ 
£.; 
r 
I 

,, 
,'," 
.i-1 

r 

t 
~I 
I 
I 

ii 
li 

j, 
11 
fi 
i 

1~~ ,, 
~ 
~ 

... 

"' 

.... 

. -
.. 

, 

sebagai teosentris, suatu kondisi yang kurang lebih sama dengan 

keadaan Barat pra-renaissance. 

Karena kuatnya kedudukan agama maka kehidupan ekonomi pun erat 

kaitannya dengan agama bahkan sering ditentukan oleh syarat-syarat 

agama. Untuk memulai suatu usaha misalnya, orang memilih hari baik 

berdasarkan kepercayaan kepada yang ghaib atau untuk membangun 

rumah, tempat usaha, mengerjakan tanah dan lain-lain mesti disertai 

upacara keagamaan. Kedudukan mantra dan sesajian menjadi sangat 

penting agar usaha-usaha itu mendapat bantuan tenaga kudus yang 

baik dan menolak pengaruh-pengaruh jahat. 

Dalam keterkaitannya dengan adat ini, yang mengatur seluruh 

kehidupan dan yang dikuasai oleh roh-roh dan tenaga ghaib, maka 

masyarakat yang bersahaja itu menjadi konservatif dan statis sifatnya. 

Pusatnya terletak di masa silam ketika nenek moyang menetapkan 

adat yang abadi. 

Terlihat derigan jelas bahwa kehidupan kebudayaan Indonesia pada 

masa lalu--yang oleh Takdir digolongkan kepada kebudayaan asH­

Indonesia-· begitu diliputi ... oleh kehid~~an ;. agama (teosehti-is). 

Keadaan semacam ini dinilai Takdir sebagai budaya yang ekspresif, 

120 



I . 
~ 
f 
! 

l 
I 

I 

~ 
H , I 

" 

I 
ij, 

ru 
:! 
:! 

I . 
t; 

~ 

I 
~ 

; 
E r r 
~ 

,;j 
u 

~ 

~ I , 
':i 

~ 
M 
~ ! 
I 
I ,, 
I 

;~ I 
'i 

r 

"' 

yang apabila dikembangkan mendominasi nilai-nilai lainnya, bangsa 

ini akan statis, tidak akan mampu berkembang sejajar dengan bangsa-

bangsa lain di dunia. Sebaliknya, yang kemudian harus dikembangkan 

ialah nilai-nilai (budaya) yang progressif. Nilai-nilai ini mengandung 

unsur-unsur dinamika sehingga bila unsur-unsur nilai ini mendominasi 

akan tercipta suatu bangsa yang dinamis, maju dan modem. 

Takdir merujuk pada dua unsur yang dirumuskan oleh Descartes, yang 

sejak zaman Renaissance lama kelamaan menempatkan manusia di rel 

budaya modem, yang tidak lagi statis melainkan dinamis. Pertama, 

keyakinan bahwa kekuasaan tertinggi terletak pada akal budi. Kedua, 

penemuan-yang menjadi dasar perkembangan ilmu-ilmu alam dan 
~ 

teknik-bahwa hukum-hukum alam tidak berubah. (1986, 320). 

Kedua aksioma ini dengan serentak bersama-sama menghentikan 
.>"" .-

otoritas gereja dan otoritas pemikir-pemikir Yunani dan Romawi. 

Terhadap peristiwa ini, yang tidak kalah pentingnya adalah juga 

bangkitnya kapitalisme sebagaimana yang dikemukakan oleh Max 

Weber. 

Penemuan ilmu pengetahuan hanya dapat berkembang menjadi 

teknologi yang berkuasa, dalam organisasi industri yang kaya yang 

timbul oleh semangat kapitalisme dan sosialisme. Perkembangan 

" 121 



:I 

II 
~.' 

l 

t 

.. 
~ 

I . 1: . 

1 

I 
~ 
0 :: 
!r 
' ' I 
~ 
r~ 
~~ 

r ~~ 

r: 
:( 

J 
~' 

~ 
i 

~~~ 

• 

ilmu yang progresif dan kehausan untuk mengambil keuntungan 

ekonomi mengalami saling pengaruh dialektik, yang mengakibatkan 

kemajmm yang pesat dalam iJmu pengetahuan dan teknologi serta 

pertumbuhan ekonomi yang sangat cepat. Oleh karena proses 

progresif kebudayaan saling ketergantungan dengan proses ekspresif 

maka segi-segi kebudayaan yang bersifat ekspresif juga terpengaruh 

oleh pertumbuhan ilmu dan teknologi yang cepat itu. 

Menurut Takdir, pengaruh ilmu dan teknologi mempunyai dua segi: 

Pertama, perubahan mentalitas yang disebabkan oleh perkembangan 

pemikiran yang rasional, materialis dan individualis, yang 

melemahkan kepercayaan, pandangan dan sikap tradisi serta 

keagamaan; · kedua, pertukaran benda-benda, ide-ide dan manusia 

antara berbagai kebudayaan, berkecenderungan menghancurkan 

integrasi kelompok sosial. Seluruh dunia dibawa ke dalam suatu 

pencampuradukkan di mana pribadi, masyarakat dan kebudayaan 

kehilangan sistem-sistem nilai dan etika 

Dengan penjelasan ini Takdir ingin mengatakan bahwa apabila 

Renaissance itu hadir di Indonesia maka dengan sendirinya nilai-nilai 

ekspresif yang mendominasi dalam kebudayaan Indonesia-asH itu, 

akan terungguli oleh nilai-nilai progresif, suatu keadaan yang diwamai 

122 



~ 

I 

I ~-
~ 
! 

I 
~ 
i: 

~ 

f 
oleh pemikiran yang serba rasional, materialis dan individualis, yang 

I 
r 
~ I 
~ 
f 

I 
~ 

menjadi ciri dari masyarakat modem. Yang khas dalam modemitas 

ialah dominasi nilai-nilai ilmu pengetahuan dan nilai-nilai ekonomi. 

Sebagaimana yang sudah pemah disinggung pada bagian sebelumnya, 

bentuk kebudayaan progresif itu ialah kebudayaan yang didominasi 

oleh nilai-nilai teoretis (gugus nilai ilmu pengetahuan) dan nilai-nilai 
~ 
:I 

~ 
ekonomi itu. 

. 
~ • 
' I n t· 

Walaupun proses modemisasi itu merupakan alat yang mutlak untuk 

membuat bangsa ini berkembang sejajar dengan bangsa-bangsa lain di 

' 

r I 
~ ~ 

I 
] 
~ 
l 

li 
I• 

~ 
~ ~ 

I 

dunia dan satu-satunya cara adalah dengan pembaratan/westemisasi 

tetapi masalah utama yang juga selalu menjadi polemik ialah 

mengenai pembatasan sejauh mana proses pembaratan itu harus 

ditempuh. Sebagaimana yang sudah disinggung dalam bab III, 

memilih pembaratan secara radikal, seperti yang dikehendaki Takdir, 

mempunyai konsekuensi positif dan negatif, demikian pula dengan 

pilihan yang sebaliknya. Bagi kelompok yang menolak pembaratan 

secara radikal tentu saja mudah mempertahankan identitas budaya 

bangsa teta:pi kelompok ini akan dengan mudah merasa puas dengan 

hanya memiliki rasa harga diri saja dan berkecenderungan merasa 
.. . 

frustrasi menghadapi_ ketidakjelasan batas aspek spiritual tradisional 

yang senantiasa terdesak mundur oleh aspek material dari Barat. 
,. 

123 



li 

~ 
~ 
II 

~ 
li 
'i,j 

!i 

tj 
t. 

li :I 
I 

:I 
}' 

11 
rl 

~ 
j, 
1 ~ 
~ 

11 u 
!! 

HI~ 
• 

II 

;: 

I 
~ 
n 
II 
!tl 

lii 

II! 

I' ,I 

\ij 
}i] 
-~ 

r 
til 
~' .• '1 li 

l 
li 
I 
l·, 

il 
'l 

li 
il 
L 
J1! 

i 
J; 
jJ 

~ 
·-·--.. ---'] 

~! 
11' 
I' 
'i! 

-,, .. 

Kedua masalah itu akan dapat dihindari oleh pemikiran yang 

cenderung ke arah pembaratan secara radikal. Tidak ada lagi 

pertentangan antara elemen tradisional dan elemen modem, yang ada 

hanyalah gairah yang tiada habis-habisnya untuk menerima secara tak 

terbatas perkembangan dunia modem dari Barat, tetapi tentu saja 

identitas bangsa menjadi terancam. 

Pilihan mana yang kemudian diambil? Secara empiris bukan dikotomi 

itu yang berkembang pada masyarakat Indonesia tetapi merumuskan 

bagaimana dapat membangun sebuah masyarakat modem yang di satu 

pihak sesuai dengan harkat segenap anggota masyarakat sebagai 

.. 
manusia, dan di lain pihak sekaligus mempertahankan identitas khas 

budaya bangsa. Jadi, mencari sebuah strategi kebudayaan yang 

menggabungkan unsur-unsur modemitas dengan kekhususan 

ke11udayaan bangsa sedemikian rupa sehinga bangsa Indonesia tetap 

mempertahankan identitasnya. 

Takdir sekali-kali tidak pemah mempertentangkan antara budaya-

budaya primitif/tradisional (seperti pada kebudayaan asH-Indonesia) 

dengan kebudayaan m_odem (seperti pada kebudayaan Barat!Eropa). 

Menurutnya, yang membedakan kedua bu<;laya itu ialah bangun 

,. 
124 

.. 



I . 
.. 

.. 

• 

• 

-\ . 

konfigurasinya: ada nilai-nilai tertentu yang masing-masing 

diunggulkannya. 

Dalam kehidupan ini ada yang dinamakan "nilai-nilai universal" yang 

diantaranya meliputi: hakikat manusia, kebenaran, kebaikkan dan 

keindahan. Nilai-nilai universal kemanusiaan ini, ·karena sifatnya 

memang universal maka tidak merupakan saingan atau pertentangan 

terhadap sebuah kebudayaan tertentu. Nilai-nilai itu sendiri tidak 

merupakan sebuah kebudayaan melainkan selalu terungkap melalui 

kebudayaan-kebudayaan tertentu yang tidak pemah universal: nilai­

nilai universal dalam berbagai kebudayaan. Itulah kekhasan manusia; 

manusia sama martabatnya· sebagai manusia justru dalam fluralitas 

budaya, pendekatan dan pikiran. 

Di • sisi lain tidak setiap kebudayaan dengan sendirinya 

mengejawantahkan nilai-nilai universal kemanusiaan itu tetapi juga 

tidak semua kebudayaan secara otomatis sama saja mutu 

kemanusiaannya. Ada kebudayaan di mana martabat manusia 

terungkap dengan cukup memuaskan, ada juga kebudayaan­

kebudayaan (terutama yang ditandai oleh jarak j~uh antara kelas-kelas 

sosial, misalnya yang .ekstrim feodalistik) di mana "orang kecil" 'tidak 

diakui sebagai manusia. Ada kebudayaan di mana martabat wanita 

125 



j • 
I 
I 
! 

~ 
~ 
~ 
~ 

I 
1 I ~ 

r 
!; 
t,\ 

;1 
il 

ti 
l: 
!j 
!t 

!i 
~: 
'i 
1; 

li 
~! 
~ 

.~~ .... · 

,, 

I 
' 

'· I 
if' il! 
![! 

li 
f 
Wi 

llj 

t 
]i 

1~1 

il 
li l'j 
,I: 

i: 

ill 
f: 
~ 

;, 
!': 

.. 

.. 

• 

,,,\ 

relatif lumayan dihormati, dan ada di mana wanita dianggap sebagai 

manusia kelas dua, budak suami, tenaga kerja yang bemilai murah. 

Dengan demikian maka tidak ada pertentangan atau persaingan antara 

kebudayaan lokal tertentu dengan nilai-nilai kemanusiaan universal. 

Nilai-nilai kemanusiaan universal tidak bersaing dengan nilai-nilai 

kebudayaan masing-masing, melainkan paling-paling lebih atau 

kurang termuat di dalamnya. 

Dengan kata lain bahwa melakukan upaya proses modemisasi dengan 

jalan pembaratan tidak berarti mempertentangkannya dengan nilai-

nilai budaya asli-Indonesia, karena masing-masing dari keduanya 

memiliki nilai-nilai kemanusiaan universal yang apabila nilai-nilai itu 

yang menjadi tolok ukur maka bangsa Indonesia akan dapat 

membangun diri menjadi negara dan masyarakat yang modem tanpa 

kehilangan identitas budayanya. 

Menjunjung tinggi nilai-nilai universal tidak berarti harus menjadi 

kosmopolit, musafir tanpa tanah air budaya. lmplikasi keyakinan akan 

martabat manusia universal ini memang bisa saja bahwa 

masyarakat/bangsa Indonesia harus berusaha untuk memumikan 

· beberapa segi kebudayaannya sendiri, tetapi bila dilihat lebih jauh 

bukan nilai-nilai asli dan positif dalam masyarakat itu yang perlu 

126 



\i 

' .~1.1 l't 
'; "" 

f 
I 
!I 
t) 
!; 

,. 

!~ 
fl 
[ 
' 

1

(\ 
' 

I 
I 
~ 
r 

I 

I 

1: 
[I 
rj 
I' 
fi:~ 
~~ 
:I.\ 

~ H 

i/ i 
l· 

::1 
ill 

f 
r 
t 
"~ 

fJ 

"dimurnikan". Yang menjadi masalah -sehingga kebudayaan pun lalu 

tercemar dan perlu dimumikan-pada umunmya disebabkan oleh 

segala macam struktur kekuasaan yang tidak adil. Kepentingan 

ketidakadilan itulah yang memasukkan unsur-unsur buruk ke dalam 

kebudayaan. 

Berkaitan dengan kebudayaan Barat modem ini Magnis-Suseno 

memberikan penjelasan dengan mengelompokkanya ke dalam tiga 

hal: kebudayaan-kebudayaan asli Barat, kebudayaan teknologis 

modem dan kebudayaan modem timan. Kebudayaan-kebudayaan asli 

Barat berkembang berdasarkan pengalaman dalam sejarah bangsa 

yang terungkap dalam cara pergaulan, berpikir, dalam arsitektur dan 

seni, dalam gaya makan dan sebagainya. Kebudayaan Barat yang asli 

tidak merupakan tantangan karena bangsa Indonesia mempunyai 

keoudayaan sendiri. Akan tetapi sebagai bangsa yang berbudaya akan 

beruntung apabila mengenal dan akrab dengan beberapa kebudayaan 

Barat. Sarna halnya dengan orang Barat yang mengenal dan mencintai 

kebudayaan-kebudayaan Timur. Pertemuan dengan kebudayaan lain 

selalu memperkaya khazanah kebudayaan sendiri. 

~·. 

Salah satu · ·produk dari kebudayaan-kebudayaan Baraf · itu ialah 

kebudayaan teknologis modem. Ia bukan merupakan sebuah 

127 



I' I 

ll. ' ' 
~ r I 

' ~ 
~ r 
~ 

t 
f 
r 
~ 
;r 
I 

i 
lij ' j 

I 
II 
fl 
~ 
~ 
'!! 

l,i 

l
)j 
:j 

lj 
I~ , 

II,' 
f! 

ll 
li 
li 
~I ,,, 
!:: 

I:! 
'I' 

.. 

!·j 
I. If 
I 
!: 

lil 
~ i 
i~ 

kehudayaan total: total dalam arti menyediakan kerangka lengkap 

perilaku, herpikir, dan penilaian hagi semua situasi hidup, tetapi 

memang sehuah kehudayaan yang telah melepaskan diri dari wilayah 

kehudayaan yang menjadi asal usulnya dan semakin meluas dalam 

semua henua di dunia ini. Orang herpartisipasi dalam kehudayaan ini 

hila ia semakin menguasai hahasa, cara herpikir, gaya herkomunikasi, 

arah perhatian mental dan tertih spiritual yang khas hagi kehudayaan 

teknologis modem itu. 

Adapun kehudayaan modem tiruan itu terwujud dalam lingkungan 

yang nampaknya mencerminkan kegemerlapan teknologi tinggi dan 

kemodeman tetapi sehenamya hanya mencakup pemilikan simhol-

simhol lahiriahnya saja. Magnis memherikan contoh misalnya 

kehudayaan lapangan terhang intemasional, kehudayaan supermarket 

dan·kehudayaan Kentucky Fried Chicken. 

Berkaitan dengan identitas sehuah bangsa Magnis menjelaskan bahwa 

hal itu mirip dengan identitas seseorang di mana ia bukanlah sesuatu 

yang statis · melainkan sebuah proses. Sebuah bangsa, begitu pula 

setiap orang, terus menerus tumhuh, herkembang, pokoknya h~ruhah. 

Jadi, mempertahankan "identitas tidak berarti tidak heruhah~ . bahkati. 

hila seseorang tidak berkemhang sama sekali, ia pun tidak identik lagi 

128 



I ~ 
~ . 
~ 
t· 

:! dengan dirinya sendiri, ia menjadi kaku, sebuah patung, ia tidak hidup 

1 lagi. ldentitas seseorang menjadi mantap justru melalui perubahan dan 

t 

h 
~r 

I 
~~ 
;H 
f' 
I! 
!! 
.1 

i! 
i .. · 
n', 

li'i I • 
·! 
' 
ii 

~ 
:1,1 

r 

.. 

; 

-

perkembangan. Berubah tidak merusak identitas apabila perubahan itu 

tidak sekedar diderita secara sepihak melainkan dihayati secara aktif; 

jadi, jika perubahan adalah akibat reaksi wajar terhadap tantangan 

yang dialami. 

Magnis mengajukan dua syarat apabila Indonesia mau 

mempertahankan identitasnya dalam arus modemisasi: pertama, 

Indonesia harus sadar akan identitasnya sendiri, dalam arti bahwa 

orang Indonesia yang mengenal kebudayaan dan sejarahnya merasa 

bangga atasnya dan ia pun mengidentifikasikan diri dengan 

kelemahan-kelemahannya. Syarat kedua, sekaligus atas dasar 

identitasnya itu Indonesia membuka diri terhadap kebudayaan-

kebudayaan lain, khususnya terhadap kebudayaan teknologi modem. 

(Franz Magnis-Suseno, 1992: 46-56). 

4.3.4. Humanisme·dalam Ilmu-ilmu Sosial 

Seperti yang pemah disinggung data~ Bab III, ilm~~Umu so~ial clinilai 

Takdir telah gagal dalam menjawab manusia modem dan dunia 

129 



i 
f' 

~ 
1 
~ 
li 
'i 

: ~ 
jl 
Ji 

i 
i'' ,,, 
ii 

tl 
~; 

~; 

~ 

!: 
lj 
lu 

i~ 
!l 
II 
1'1 
H 
~ i 

I 

I! ' ~ 
I 
l ,. ,, 
~ 
~ 

! 
~ ~ 
w 

t 
II 
II 
~ 
i 
~ 

I 
~i 
:' 
.il 
;; 

I' 
li! 
I" i; 
II 

j: 

j:i 

~ 

... 

.. 

' . 

• 

--~ . 

modern. Hal yang disinyalir sebagai salah satu masalah modemitas 

ini, menurut Takdir, disebabkan karena terjebak oleh positivisme yang 

menafikan persoalan nilai. Takdir lalu mengajukan konsep tentang 

ilmu sosial "altematif'' yakni ilmu tentang manusia, yang merupakan 

sintesa ilmu-ilmu positif dan teori-teori nilai. Mengenai tugas ilmu 

sosial "altematif" ini Takdir memberikan penjelasan: 

"Adalah tugas khusus ilmu tentang manusia untuk 
menunjukkan kedudukan manusia yang istimewa 
dalam alam, mencari unsur2 dan hukum2 yang 
mengatur kehidupan manusia, dan menyadarkannya 
akan tempat dan tugasnya yang khas dalam evolusi 
dan sejarahnya sendiri." (S. Takdir Alisjahbana, 
1986:19). 

Dalam konteks kritik Takdir terhadap ilmu-ilmu sosial, ada baiknya 

untuk melihat kembali pikiran-pikiran kritis yang datang dari teori 

Kritis aliran Frankfurt, walaupun pikiran-pikiran ini bukan merupakan 

kritik langsung terhadap ilmu-ilmu sosial. Ada dimensi teleologis 

yang mirip dengan pikiran Takdir untuk membangun dasar-dasar ilmu 

sosial yang "baru". 

Teori Kritis Horkheimer hendak memberikan kesadaran kepada 

manu~ia modem, agar dapat terbebas dari keadaan · yang irrasion~l . . . . 

zaman modem. Teori Kritis mempunyai ciri-ciri sebagai berikut: 

130 

-.'r\".:.· ..... 



r 
. ! 

!i 
It 
I ~ I . 
i • I 

I 
I 

~ 

Teori Kritis curiga dan kritis terhadap masyarakat, apakah benar 

I • 

anggapan bahwa sistem masyarakat didasarkan pada nilai tukar, 

melalui mana semua hal menjadi komoditas; benarkah kategori-. 
~ • 
~ 
t d 
'I ~ 

kategori yang ada selama ini seperti "produktif', "berguna", 

"bemilai"? Teori Kritis mengajak masyarakat modem untuk bertanya, 
hi 

"I J 

i 
~~ 

apakah dunia yang material itu diterima apa adanya tanpa muncul 

~ kesadaran bahwa dunia luar dapat mempengaruhi dirinya. Jangan 

* 
l berkhayal bahwa egonya bebas padahal sebenamya ia tidak bebas; ia 

f " i 

i 
f • j! 

menghambakan diri pada tuntutan-tuntutan masyarakat yang 

digerakkan oleh modal. Teori Kritis menolak sikap untuk 

f: 
h 

I 
I • I 

H 

merumuskan "realitas" yang hanya dengan mengandalkan inderawi 

dan penilaian dengan dalil-dalillogika saja. Hal ini disebabkan k~rena 

sikap-sikap itu menghalangi hak yang ada pada akal budi untuk 

mengatakan bahwa sesuatu itu benar atau salah. 

i 
. I 

r 
. ' 
j 

~ 

Semen tara itu Horkheimer tidak memberikan jalan keluar dari kemelut 

manusia modem rasional, bahkan ia pesimis dengan berkesimpulan 

~ fl 
;I~ 

bahwa usaha manusia secara rasional pada akhimya akan mengalami ,, 
:. 
lj 
l 
I 

jalan buntu. Tidak demikian halnya dengan Takdir, ia masih melihat 
!: 

I 

f adanya harapan bahkan menunjukkan optimismenya dengan 
' 
I ' 

:I 
!! 

mengajukan altematif. agar ilmu-ilmu sosial mendasarkan segi-segi 

i' • 1 
I 
I 

~ 
131 

~ 
"i: 

-
~ 

i, 
~ 



I 
Jl -
:I 
~' 

" ~ i . 
I 
~ 
ti 

~ 

I 
I • 
r 
~ 
'I 
!r 

[i 
]!1 

11 

II 
~' 

.. 

~ ~ 

I
I 

I 

~ 

I 
w 

~ 
I 
~ 
~ 
~ 
~ 
(: 

f 
ii 
!1 

~' 

li ,, 
'~! 

L 
r 

~ 

.. 

epistemologi dan aksiologinya pada konsep tentang aka! budi atau 

Geist. 

Ketidakpuasan Takdir terhadap cara memandang ilmu-ilmu sosial 

yang ada, telah membawa Takdir kepada pemikiran tentang suatu ilmu 

sosial yang berpusat pada budi. Jika ilmu-ilmu sosial terlalu melihat 

segi-segi "luar" dari manusia sebagai daya-daya determinan terjadinya 

proses masyarakat, Takdir berpendapat sebaliknya; Takdir berbicara 

tentang segi-segi "dalam". 

Adalah l:ukup membingungkan ketika Takdir memuja kemajuan ilmu 

dan teknologi serta ekonomi Barat tetapi pada saat yang sama ia juga 

melihat terjadinya krisis. Tragisnya, krisis peradaban itu justru 

disebabkan oleh ilmu pengetahuan, bukan oleh yang Iainnya. Takdir 

me~ulis dalam makalahnya 

"A great handicap and impediment for a favorable 
understanding and cooperation between the national, 
religious, economic and other entities or groups are the 
social science as antrhopology, political science and 
history which have the tendency to emphasize the present 
parochialism and compartementalization as exrressed by 
the concepts of cultural and national identity "3 

31 S. Takdir Alisjahbana, Toward Reformation of Islamic Thought a~d it's Potential Contribution 
to the New Emerging World, makalah tanpa tahun, h. 12 . 

132 



I 
I 
' « 

I 
H 
j 
1 

I 
~ 

i 
I 
~ 
~ 
j 
0 

l ' 
f! 
~~ 
~J 
ll 
i; 
'I 

t 

I ' 

i 
~ 
' ~ ~ 
~ 

~ 
~ 
Iff 
!I 
~~ 
l] 
lj 
l',!l Jl 

r: 
I" 
~~ 
!I 
Il1 

~ . 

~ 

~ 

• 

., 

32 Ibid ti. 19 
33 Ibid h. 10 

Pada bagian lain dalam tulisan yang sama Takdir juga berkata: 

"The hole industrial civilization itself is in severe crisis. 
. . . it is clear that the academic anthropology and 
sociology.... are inadequats and totally powerless in 
fi . " 32 . aczng ... 

Dari dua kutipan di atas jelaslah bahwa Takdir menuduh ilmu-ilmu 

sosial sebagai biang krisis. 

Mengapa ilmu-ilmu sosial? Menurut Takdir, akibat dari keadaan 

seperti itu ialah bahwa masyarakat modem tidak lagi memiliki 

solidaritas, ini diakibatkan oleh moralitas yang disodorkan oleh dunia 

dan "falsafah" hidup yang egosentris, rasional, positivistik dan 

pragmatik. 33 

Oleh karena itu diperlukan jalan pemecahan di bidang ilmu-ilmu 

sosial yang dapat mendukung solidaritas yang menyodorkan moralitas 

"baru". Krisis ilmu harus diatasi. Dengan kritik ilmu sosial yang 

menekankan faktor luar atau daya-daya (forces) luar sebagai faktor 

yang mempengaruhi masyarakat, Takdir menghendaki sebaliknya. 

Yang dikehendaki Takdir ialah bahwa pengaruhnya lebih berasal dari 

daya-daya yang datang dari dalam diri manusia. Daya-daya yang 

133 



il 
~ 

i 
fi 
~ 
1

11 

I 

~ 
~ 
~ i 

li 
11 ,, 
~· " ~ 

li 
!I 
!! 
t 

I.! 
hi 

~· ~ 

! 
8 
[i 

~ 
f p 

L,i 

1 
~ 
1 
t, 
II 
1! 
w 
\1 

r! 
"i j, 

tj 
I 
1 
[, ,, ,, 
Ji 

I 

i!' 
1: r 

II 
:;; 
i 

'" 

i 

.. 

mempengaruhi perilaku manusia harus bermula dari inner forces dan 

bukan bermula dari (atau lebih berasal dari) outer forces. Untuk 

memasok argumen, Takdir mengedepankan konsep budi atau Geist 

dalam bahasa Jerman. Konsep "budi" yang tidak terdapat dalam 

kosakata bahasa Inggris ini, menurut Takdir, secara etimologi artinya 

kurang lebih mencakup rasa dan pikir. Dengan bekerjanya budi 

terciptalah budi-daya atau kebudayaan. Di sini terlihat adanya , 

hubungan jelas sejauh mengenai etimologi antara budi sebagai 

penghasil, dengan budi-daya sebagai produk. Jadi, ada hubungan yang 

jelas. Sebaliknya, dalam kosakata bahasa lnggris kata culture yang 
. -

berarti kebudayaan, disoroti Takdir dengan menganggapnya sebagai 

tidak memiliki hubungan jelas dengan kata mind sejauh mengenai 

etimologi. Bagi Takdir, Culture tidak menampakkan sebagai produk 

dari pekerjaan (aktivitas) mind. Dalam kaitan ini Takdir juga lebih 

khusus menyoroti kata mind itu sendiri. Istilah mind dikritik Takdir 

karena ia lebih berkonotasi intelek semata. (Sebagaimana sudah 

diketahui bahwa ada dua bagian penting pada makhluk manusia: 

intelek dan intuisi). 

Apakah budi itu? Budi adalah das~ segala kehidupan manusia yang 
.. .· 

membedakannya ·dari hewan dan makhluk..:makluk lainnya. Semua 

kebudayaan berawal dari budi manusia. Dengan kata lain, manusia 

• 134 



~~ .. I .. 
I 
I ' 
i 

:I 

~ 
[, ,, 
! 
11 ., 
'" ! 
·] 

" 

r 
~' 

~ 
I' 
~ 

[I 
.I 
l: 

~ 
l 

I 
' f 
~ 
.j;j 

l: 
~ 
[ 

l 
;; 
il 
' 
~ 
11 
i' 

Ji 'I 
i 

~:· 

!~' 
·•' 
j 
I• ,, 
'I 
l.i 

i'' ,. 
i 

li 
li 

! 
! .. 
i: 
l,j 

11 
i! 
i" 

34 ibid h. t5 . 

menjadi pusat dari realitas adalah karena budinya. Budi manusia pada 

dasamya sama. Takdir juga berpendapat bahwa budi-daya adalah 

perwujudan dari budi yang pada dasamya sama artinya. Jika ada 

perbedaan budaya maka hal itu hanyalah disebabkan perbedaan dalam 

bangun konfigurasinya saja.34 

Nampaknya dapat dikatakan bahwa budi harus diterjemahkan menjadi 

mind dan spirit. Spirit itu sendiri mencakup intuisi, rasa dan imajinasi 

(yang dalam tradisi keimanan dalam Islam, iman atau percaya harus 

mencakup aktivitas pencarian "realitas" yang benar melalui ilmu dan 

rasa). 

Kemudian, Takdir melukiskan budi sebagai hal yang evolusioner, 

mirip cara pandang kaum Darwinis. Dikatakan bahwa budi adalah 

evotusi alami bidang struktur kejiwaan. Pelukisan ini diberikan ketika 

ia merenungkan kembali tentang manusia, maknanya serta tanggung 

jawabnya.35 Takdir antara lain juga menulis: 

" .... the System of value foeling is the most active all­
permeating powerful/ center of human inner life which, 
through its sensitivity, brings a person in a constant and 

35 S.Takdir Alisjahbana, Kelakuan Manusia di Tengah2 A/am Semesta, Dian Rakyat 
1986: 10-15 

135 



! . 
~ ~ 

I 
.1: 
u 
.:i 

ljl 
II 

I 
~· ,. 

;I 

1
: . 

' ~1 
T-i 
"i 
''I ~~/ ' i 
~ 
Jl 
[I 

' 

l~ 

IL. 
. 

~ 
II 

f 
~ 
~ ~ 

j', 
(>I 

!
!; 
I 
I 

1,1 

~ 
II'· 

~~ 
jl 
I 

i:,l 

I:: I 
jl 

j 

:i 
:'] 

lr 
:[ 

'i ~ 
!: ,, 
~. 

.. 

ordered value relationship with outer world, and at the 
same time ugres him to act" 36) 

Di sini Takdir berpendapat bahwajika tingkat sensitivitas budi bekerja 

dengan baik, maka budi dapat mengendalikan daya-daya luar. 

Agaknya Takdir hendak berkata bahwa banyak manusia modern 

hendak "dicekoki" dengan anggapan bahwa budi itu lemah dan daya-

daya di luar manusia adalah faktor determinan bagi keputusan-

keputusan etikanya sehari-hari. Budi manusia modern kini tidak lagi 

sensitif. 

Kritik ini nampaknya senada dengan kritik Max Horkheimer, ketika 

dia berkata bahwa manusia modern rasional kini hanya memiliki 

akal budi instrumentalis, dan akal budi objektif telah menghilang. 

Manusia modern rasional, kata Horkheimer, mempunyai ego yang 

berkemauan keras tetapi dengan kemauan keras itu individu menjadi 

hancur, karena kemauan keras itu sebenarnya hanya terbatas pada 

pengertian ekonomis dan material. Ego yang berhasil ialah ego yang 

sukses dalam menumpuk kekayaan material. Konsep individu dengan 

demikian disempitkan artinya menjadi ego yang harus membina self 

' •' .. ' .. •, ·. ' . ··. \ ' .. : . . . . . ... 
preservation dalani hat material d}lll empiris. (Sindhunata, 1983: 116) 

36 S. Takdir Alisjahbana, Modern Man and Religion, makalah tanpa tahun, h. 18. 

136 



.. 

t 

~ 
~ 
i 

t 
~ t ' 

' ~ ~ 
~ 
~ 
a 

I 
I ' 

I J 
"~ 1 

fi 

r ::! 

~ 
~ 
II I , 

G 
~ 
~ 
{, 
!! 
'I 
)i 

~ 
0 ' . 
i 

i! 
i' 

~ 
II 
:[ • 

~ 
I 
~ 

Sebagai perbandingan, selintas akan diungkapkan kembali diskusi-

diskusi di sekitar aka! budi. Immanuel Kant misalnya, dikenal sebagai 

filsuf subjektivisme pengetahuan, dengan keyakinan antara lain bahwa 

aka! budi itu otonom. Jika aka! budi bagi Kant belum sempuma maka 

sebaliknya, Hegel melihat bahwa aka! budi sudah sempuma. 

Kesempumaan itu dalam realisasinya keluar bukannya tanpa kendala . 

dan gangguan, tetapi justru dengan itu semua akal-budi dapat 

mencapai realisasinya. Caranya, dengan proses-proses (berpikir) 

dialektis, yang bekerja dalam kerangka kesatuan teori dan praksis 

(Dalam hal ini Takdir mengatakan bahwa ciri terpenting dari proses 

budi manusia itu ialah kebebasan memilih, menentukan dan 

menciptakan nilai-nilai37
). Praksis k:urang lebih berarti bahwa orang 

harus bergumul dengan realitas, dengan hasil akhir teoretis-

kontemplatif. Berbeda dengan optimisme atas aka! budi tadi, 

Schopenhauer pesimistis dengan aka! budi dengan mengatakan bahwa 

kehendak itu buta dan tidak sadarlah yang menentukan manusia, dunia 

dan sejarahnya. Baginya, aka! budi bukan sentral kebudayaan; yang 

sentral adalah kehendak buta dan irrasional, dan karenanya adalah 

. . 
37 s. Takdir Aiisjahbana, 'Kelakuan Manusia m Tengah2 Alam Seinesta, Jakarta,Dian Rakyat:~t982. 
him. 12. 

137 

'·· 



i 
:1 

II 
II "' 

~ 
lj 
I. 

II 

I 
lf 

G 
w 

' lj 
l.i 

~· I! 
:) 

I 
t 
n 

I . 
t 

~ 
G 

I 
" 

I 
I 

~ ·~ l 
~ 
II 
~ 

' 
~ 
I 

~ 

~ I 
~ 

r 
t: 
'i , 
111 

~ ~ 
' i I . 
l 
l, 
•I 

i! 
J 

" 

sia-sia setiap usaha manusia untuk memperbaiki masyarakatnya. 

(Sindhunata, 1983: 30-38). 

Sekarang akan mencoba melihat pokok pandangan Bapak Positivisme, 

August Comte (1798-1857), tentang akal-budi. Ia berpendapat bahwa 

ada keterbatasan akal-budi untuk memahami realitas dunia; untuk itu 

aspirasi keingintahuan, hendaknya jangan menggebu-gebu, dalam arti, 

carilah pengetahuan yang inderawi saja. 

Comte juga dikatakan merasa terpanggil untuk mengajarkan kepada 

umat manusia bahwa hukum alam itu otonom, proses sejarah tidak 

dipengaruhi oleh kemauan manusia. Mengambil alih gagasan 

Aristoteles, Comte berkata bahwa susunan masyarakat itu serba tertib, 

sating melengkapi, tetapi juga ada dinamika; hidup lnanusia berada di 

dala""m naungan hukum evolusi. Dalam hal ketertiban masyarakat ini, 

ilmu pengetahuan positif akan mengambil alih fungsi agama untuk 

mempersatukan mereka. Perkembangan akal budi bersifat spontan; 

arah perkembangan tidak terserah kepada inisiatif individu-individu. 

Bagi Comte, masyarakat masa lampau dikuasai oleh "sesuatu" di luar 
. · .. ·. . .. 

dirinya, yang mengagumkan dan menakutkan. Pada kemajuan berikut, ·· 
. . ~. 

orang tidak lagi percaya secara demikian; kini mereka menggeser 

138 



' i' 
~ .. 
E " . 
~ 
~ 
~ 
~,.! 
I 
,I 

~ 
I' 
!'i I 

fl 

It 

!: 
~I 

i;i 

!I 
i>. 

~ 

~:1 
I 
~ 

~I 
!· ;I 

I 
~ 
~1#1, 

E 
~ ,, 
,. 

I 
r 
i~~ 

j;.' lt 
II 
1 

it 
j~; 
1

., 
[i 

l:: ,, 
:I 
!I 

.. 

keyakinannya itu dari merasa "dikuasai" menjadi bahwa ada "hukum 

alam", ada "kodrat"; artinya manusia sudah dapat merumuskan gejala-

gejala alam dengan pemikiran abstraksi dan konsep metafisik. Akal 

budi lalu berkembang ke arah lebih maju, ke tahap "positif", yang 

dalam tahap ini ilmu pengetahuan berkedudukan sebagai alat untuk 

manusia dalam menjalankan kekuasaannya atas alam. Di sini, yang 

menjadi jantung kehidupan adalah universitas-universitas, bank-bank, 

industri-industri, dan lain-lain. Bagi Comte, masalah yang timbul 

adalah bahwa karena struktur gejala pengetahuan ada yang paling 

rumit maka hal itu menyebabkan bahwa perkembangan pikiran 

manusia tidak dapat meliputi semua bidang secara merata; 

pengetahuan akal budi menjadi terbagi. 

Selanjutnya dikatakan, proses evolusi sejarah manusia dapat 

dipengaruhi oleh "kebebasan" akal budi manusia; evolusi sejarah tidak 

lepas bebas dari usaha-usaha akal budi manusia. Dalam hubungannya 

dengan gerak ke arah serba-positif-an pengetahuan, Comte cenderung 

berpendapat bahwa akal budi harus menyesuaikan diri dengan evolusi 

pengetahuan yang positif itu, secara "suka" atau ''tidak", secara 

"~erpaksa" atau pun "rela". Di sini, Comte sampai pada rasionalisme. 

. .· 
Dalam kaitan ini, kriti~ pedas atas positivisme disebabkan oleh salah 

satu pendirian yang mengatakan bahwa "satu-satunya prinsip atau 

139 



,, 

l 
i! 
i• 

I 
::! 

~ 
!: 
i 

1: 

< 
i:l 
1.; 
~ 

ll~ 

~ 

hukum mutlak yang menentukan bagi masyarakat yang baik adalah 

rasionalitas yang bertumpu pada fakta empiris. (K. J. Veeger, 1986: 

32) 

Kembali kepada Takdir dengan pemikirannya untuk mendasarkan 

ilmu-ilmu sosial pada wawasan dasar budi atau Geist. Satu catatan 

yang perlu dibuat di sini: dari berbagai pendapat tentang akal budi, 

Takdir termasuk diantara mereka yang melihat peran pentingnya budi 

bagi kebudayaan. Menurutnya, proses budi manusia mempunyai ciri-

ciri terpenting: memilih, menentukan dan menciptakan nilai-nilai di 

mana nilai-nilai itu sendiri merupakan kekuatan integratif manusia, 

masyarakat dan budaya Masalahnya, menurut Takdir, dalam kondisi 

masyarakat yang modem, justru timbul kekacauan dalam teori nilai 

yang merupakan penyebab sia-siany~ etika. (S. Takdir Alisjahbana, 

1986:7). 

Sebagai teori nilai, etika mencoba menjelaskan nilai tertinggi atau 

nilai etika yang disebut kebaikan; darinya dikembangkan norma-

norma perilaku baik dan buruk. Tetapi karena setiap etika itu 

dihubungkan ~engan ag~a atau filsafat tertentu maka nilai kebaikan 

itu menjadi relatif. Nilai · kebaikan hanya berlakl;l dalam agama atau 

filsafat tertentu; dalam suatu sistem nilai tertentu. Selain itu ada pula 

• 140 



I, " 

I 
rl 

li 
11 

~ 
~ 

~"i 
'I 
I: 
ij 

-~ , 
II 
f'' 

~ 

~ 
j: 
I! 

~ r 
jl 

~ ~ 
~ \l 

H 
1i 

~ ~ 
r 
;J, 
~ ., 
il 
:I 

II 
~·.· 
i: 

'I 
1:' 

I 
i·· 

'I 
u' 
11 
iJ 
fi --r 

• 

filsafat yang memasukkan estetika ke dalam teori nilainya yakni 

dengan menguraikan nilai-nilai dan norma-norma keindahan, atau 

bahkan ekonomi yang menguraikan perilaku manusia yang 

berhubungan dengan nilai-nilai dan norma-norma utilitas. Jadi tidak 

lagi dimasukkan dalam bidang filsafat mana pun karena telah 

dianggap sebagai suatu ilmu. Teori pengetahuan pun tidak dianggap 

lagi sebagai bagian teori nilai tetapi dianggap sebagai cabang filsafat 

yang berdiri sendiri, dan perilaku manusia yang mencari pengetahuan 

teori itu hanyalah merupakan penjelmaan kecakapan menilai yang 

ditujukan untuk mendapat nilai kebenaran atau identitas dan norma-

normanya. 

Dalam cara berpikir seperti ini, menurut Takdir, mustahil etika 

muncul sebagai teori nilai yang tersusun dan berintegrasi dalam 

berbagai kehidupan masyarakat. Sebagai teori nilai yang abstrak, yang 

merenungkan nilai kebaikan sebagai faktor terpenting dalam perilaku 

manusia maka etika hanya menjadi ilmu spekulatif yang sia-sia dan 

kacau serta terbelenggu dalam tradisi yang sempit dan terpencil dari 

hasil-hasil ilmu positif tentang perilaku manusia. Tidak mengherankan 

jika etika ~emudian menjadi kuda tunggangan. bagi konsep-konsep · 
•. 

agama dan ideologi. · 

141 



I . 
~ . 
'ti . 

I 

~ 
~ 
I 
~ 

i 
1: 

~ 
~ 

i 
~~ 
~ 
!I 

! 

T 
n 

II 
I~ 
~ 

II 
(,! 

I 
I 
il 
il. !~ i 
~: ,, 
·~ : 

~ j 
il 
~ 

r~ ! 
~ ~~~ 

f 
il 
!.·] ~~ 
i\ 
;,, 
i:: 
!I 

;') 

r1 
~·I 

g~ 

~.1 

• 

..... .-

Jadi, krisis yang dihadapi manusia modern adalah krisis nilai, 

terutama nilai etika. Sudah banyak memang pendapat yang 

menyarankan untuk kembali pada agama sebagai solusinya, karena 

memang agama merupakan sumber etika yang terbesar. Masalahnya, 

menurut Takdir, agama yang ada juga mengandung krisis bahkan bisa 

jadi merupakan inti krisis. Dengan tersebarnya pengaruh Renaissans 

yang memiliki aspek-aspek dinamis: sekularisme, individualisme, 

rasionalisme, naturalisme, positivisme, relativisme dan skeptisisme, 

pengaruh agama cenderung berkurang, lebih-lebih dalam setiap 

wilayah (negara, kota, desa) menganut agama yang beragam dengan 

masing-masing mengakui kebenarannya secara mutlak. Karena 

kebenaran mutlaknya itu banyak dan beragam bahkan (terdapat yang) 

sating berlawanan maka keyakinan manusia akan kebenaran agama 

yang mutlak itu pun, goyah. Kehilangan kepercayaan itu dipengaruhi 

pu1a oleh hasil-hasil penyelidikan ilmu yang diantaranya telah 

membuktikan kekeliruan berbagai ajaran agama. Namun demikian 

Takdir menjelaskan: 

"Hal ini bukan berarti, bahwa pengaruh agama sudah 
berakhir, bahwa agama sudah tidak perlu lagi bagi 
manusia modern, tetapi hanyalah menunjukkan bahwa 
ag{,lma itu untuk dapat selanjutnya merumuhi keperllfar.J2 
rohani pada manusia, harus ditegaskan kembali, artinya 
harus menyesuaikan diri dengan keuniversalan pikiran 
modern dan kehidupan modern. Bila dimasa lampau 

142 



~ 
~ ... 

I 
~ 
~ • i 

f I 

I 
~ 
J 
jj 
~ 

I 
i 
~~ 
j 

~ 
t i! 
fi 
~ 
~ 

'I 

[] 

jj 
I' 

i' 
" i: ,I 

I l! 
.;(). 

~ 

I

I! 

' 
~ 
f' 
f' 

[l 

1]: 

~I 
~I 
" 
iJ 

/
i ,, 

:i! 

l't 'I 

!I I, 
I' 
l 

1: 

jl 
~ 

,. 

.. 

ilmulah yang berpangkal pada agama dan mendapat 
bimbingan daripadanya, dewasa ini agamalah yang harus 
dirumuskan /cembali dengan bantuan ilmu. " (S. Takdir 
Alisjahbana, 1986: 13-18). 

Secara singkat, modemitas ini menurut Takdir, tengah mengalami 

krisis yang diakibatkan oleh dampak dari perkembangan ilmu-ilmu 

sosial. Krisis yang dinamakannya sebagai krisis kebudayaan modern 

ini hanya bisa diselesaikan dengan cara mengembalikannya kepada 

masalah nilai. 

Kerisis ini terutama menjelma dalam disintegrasi 
ikatan2 kebudayaan tradisi oleh pengaruh budaya 
moderen. Suatu penilaian /cembali ajaran2 agama, 
masyarakat dan seni terjadi; lembaga2 politik dan 
ekonomi yang lama runtuh dan diganti dengan 
percobaan2 politik dan ekonomi yang baru. 38 

Sejalan dengan munculnya berbagai problematika modemitas, terjadi 

perubahan-perubahan mendasar dengan munculnya ciri-ciri formal 

baru di dalam kebudayaan yang keseluruhannya disebut sebagai 

Postmodernisme. Walaupun istilah Postmodemisme ini sudah 

muncul pada tahun 1947 tetapi diskusi hangat mengenai ini baru 

melanda Eropa pada tahun 1980-an bersamaan dengan 

terselenggaranya Kongres Asosiasi Filsafat Jerman tahun 1986 

q~n~an tema Zaman 1'eknologi atau f._ostmodernitas. 39 

38 Of cit. 1986 him. 13 
39 Asikin Arif dalam Jurna/ Filsafat Thn I No. I hlm.3, diterbitkan oleh LSF dan UNAS . 

143 



·I 

il .. 

~ 
~ 

~ 

I 
1 

~ !~ 
~~ 
!
.,, 
:1 

~ 

ll 
~. 

! 
~ 
ii 
I~ 
:1 

!i 
II: I 
li 

ll 

I ' I 

I 

~: 
!! 

~ 
;j 

' ~. 
Iii 
~ 
~4 

!I 
j ~ 

lr •' 
fi 

V! 

i' 
;: 
[I 
!il 

1 

1·1 r 
" j 

-:k 

"' 

Postmodernisme adalah fenomena baru yang berisi konsep-konsep 

dalam mengantisipasi gejolak kehidupan kontemporer. Ia lahir bukan 

sebagai ancaman melainkan kesempatan untuk menerobos belenggu-

belenggu modernitas. Jadi, semangat postmodern bukan sebagai anti 

modern. 

Takdir telah mensinyalir gejala-gejala postmodern ini mendahului 

kemunculannya di Indonesia. Ia membahas gejala-gejala ini tanpa 

menyebutnya sebagai postmodern melainkan sebagai penjelmaan dari 

krisis kebudayaan modern. Hal ini bisa dilihat dalam tulisan-

tulisannya diantaranya dalam dua buku yang masing-masing terbit 

pada tahun 1983 dan 1984--jadi pada waktu debat mengenai 

postmodern mulai hangat--, Socio-Cultural Creativity in the 

Cort\lerging and Restructuring Process of the New Emerging World 

dan Dasar-dasar Krisis Semesta dan Tanggung Jawab Kita. 

Dalam buku yang ditulis pertama itu ditemukan kata-kata Takdir 

sebagai berikut: "cul-de-sac of modem man" (h. 68), "shallowness in 

modern society and culture" (h. 68), "modern man. is going through a 
'~--· 

seve.re crisis" (h. 69), "Life becomes puerile, childish" (h. 66); "ihe 

confusion the derivation, the controversies, and the processof 
.. 

144 



t 
I 

l .~ I -
r 

~ 
~ 
I 
~ 

~ 
I 
~ 
i! 
r 
~ 
I 
~ 
~ 
t~ 

~ 
I 
I! 

I 
m 
Qj 

fj ,, 

l 
1:1 ]j, 
~~ 

·1·1.1 
.: 

I, 

i r·: 

superficialization in modern life" (h. 66), "our world has become a 

place of tension and conflict because of confrontation of so many 

contradictory political. economic, religious, ideological, and other 

concept, beliefs, and intersts" (h. 11), ''process of 

relativization ... disintegration" (h. 11). Semua ini merupakan penilaian 

negatif mengenai gejala-gejala yang melanda negara-negara maju 

(modern) yang lalu diinterpretasikan sebagai gejala-gejala postmodern 

atau pluralitas. Dalam daftar kepustakaan buku tadi tidak satu pun 

disebut buku-buku yang ditulis sesudah tahun 1978, semua berasal 

dari sebelum terjadinya debat tentang postmodern. Namun demikian, 

dari beberapa tulisannya bisa diketahui bahwa Takdir menganggap 

postmodern itu suatu dekadensi misalnya dengan menyebut bahwa 

manusia Renaissance itu berada dalam krisis. 

Pruralitas postmodern yang berdasarkan heteroginitas mutlak itu 

bertentangan · dengan kehendak integrasi dan sintesa Takdir. Dalam 

Antropologi Baru Takdir mengritik Sorokin yang menganggap bahwa 

kebudayaan bukan merupakan kesatuan yang terintegrasi40
• Bagi 

Sorokin, · kebudayaan hanya merupakan suatu koeksistensi dari 

berbagai sistem ditambah sejumlah kumpulan yang bukan merupakan 
." · .. 

sistem (congeries), yang ada sebagian· sebagai unsur-unsur heterogen 

145 

-~ 



!J 

1l .. 

~ .. I . 
I 
l 
I 
i 
r ~ 

~ 
B 
II 
q 
j! 

~ ~ • ~ 
1! 

~ 

I 
~ 
.,~ 

ii 

E 
' ,,. r 
~ 

'I 
•I 

ji 

l 
r d 
[! 
I! 
~ fl 
fi! 

I' 

ii1 

~-1 
I• 

! 

::I 

di dalam banyak sistem, dan sebagian sebagai congeries di luar 

sistem-sistem tersebut. 

Perbedaan paham antara Takdir dengan Sorokin bisa diilustrasikan 

pada contoh tempat sampah yang dianggap Sorokin sebagai congeries. 

Di dalam tempat sampah tedapat fragmen-fragmen dari banyak objek: 

sobekan-sobekan kertas, pecahan-pecahan botol, kaleng-kaleng 

kosong, barang-barang bekas dan sebagainya. Kebersamaan objek-

objek itu hanya kebetulan (accidental togetherness), berdasarkan 

kedekatan spasial atau mekanikal. Tidak satu pun dari objek-objek 

tersebut memerlukan yang lainnya secara logis atau fungsional; 

kaitannya hanya karena tempat sampah itu. 

Takdir menolak pandangan itu. Te~pat sampah bukan congeries 

tetapi mempunyai fungsi yang berarti (meaningful). Tiap kebudayaan 

mempunyai "tempat sampah" yang karakteristik, mencenninkan 

kehidupan suatu kebudayaan. Jadi, tempat sampah bagi Takdir bukan 

congeries, bukan suatu pluralitas tanpa kesatuan. Temyata Takdir 

. tahun 1966 {cetakan pertama Antropologi Baru), sudah mendahului 

perdebatan po.s~odem. Dari dasar pemikiran mengenai kesatuan 

k~b.udayaan ini mendorong Takdir untuk berkeinginan mencari suatu 

40 Of cit 1986 h. 218-229 
146 

.· .... · 



.. 

~ 
____ ___j 

:;! 

sintesa baru, suatu filsafat baru yang menyatukan dunia41
• Dasar 

pemikiran ini juga nampaknya dijadikan landasan untuk membangun 

konsep "semangat universal" (lihat h.43) yang didambakan Takdir. 

Diskusi-diskusi tentang postmodem biasanya banyak dikaitkan 

dengan tokoh-tokoh Madzhab Frankfurt yang salah satunya, Mark 

Horkheimer sudah dibahas terdahulu. Sejalan dengan Horkheimer, 

Marcuse mengatakan bahwa telah terjadi dominasi teknologi atas 

masyarakat modem. Kesempumaan teknologi telah menjadi prasyarat 

tercapainya keadaan sejahtera dan setelah mencapai kesejahteraan, 

teknologi berkembang menjadi instrumentalis, dominasi yang 

membawa kepada masyarakat berdimensi satu yaitu masyarakat yang 

kehilangan daya kritis rasionya. 

Marcuse beranggapan, supaya masyarakat berdhnensi satu itu menjadi 

berdimensi banyak maka teknologi harus mampu mengatasi problem 

yang ditimbulkannya sendiri. Jadi, kemerosotan yang disebabkan oleh 

teknologi harus dipecahkan dan hanya mungkin diselesaikan oleh 

teknologi itu sendiri dengan cara pandang yang berbeda.lni bukan 

qalam ~rti bahwa teknologi harus bisa membangkitkan nilai-nilai baru, 

41 Takdir berkeinginan menciptakan satu bumi, satu kebudayaan bahkan satu agama. Ia 
menamakannya dengan Bumantara (bumi antara). 

147 



il 

I 
~~ 
ll 
I! 

~~ 

E tl (, 

!i 
II 
}. 

,, 
L 

~ 
r~ 

[ 

~~ 

l
tl 
. I 

I 
I 
' 

~~ 
l!: 

I! 
Jq 
!j[ 
~I 
jj: 
il' 
~~ 
!! 

'I I 
~l! 

~:i 
.:!i 
li 
'·I I< 

I! 
~ 

f 

t. 
;( 

! ~ 

"' 

tetapi berdamai dan menga~akan pembebasan dengan menerjemahkan 

nilai-nilai yang sudah ada ke dalam tugas-tugas teknis. Teknologi 

menurut Marcuse, harus diubah secara kualitatif dan terutama ia 

harus membebaskan dirinya dari sifat eksploitatif. Rasionalitas 

teknologis harus memisahkan diri dan meninggalkan logika 

penguasaan dan mengarahkan diri pada perdamaian dengan alam demi 

kesejahteraan, sehingga rasionalitas dominasi diubah menjadi 

rasionalitas yang emansipatoris. 

Habermas juga mengritik modemisasi kapitalis karena memutlakkan 

rasionalitas kognitif-instrumental dalam bentuk kekuasaan politis dan 

kemakmuran ekonomis. Hal ini menyebabkan erosi makna karena 

bentuk rasionalitas lain ditindas, yaitu rasionalitas praktis-moral. 

Dengan kata lain Habermas ingin mengatakan bahwa bentuk 

rasionalitas di dalam masyarakat kapitalis tida,!(dikembangkan secara 

seimbang . 

Haberrnas mengambil sikap yang berbeda dari rekan-rekannya di 

Madzhab Frankfurt. llmu dan teknologi yang dicurigai sebagai 

bentuk-bentuk penindasa,n, ole4 Hubermas justru dilihat sebagai 
. •. 

faktor-faktor penting yang mengemarisipasi masyarakat dari kendala-

kendala alamiah dan proses-proses objektif, bahkan teknologi sosial 

148 



;I 
m . 

lj 
/, 
t' 
I· 
li 

~ 
~ 
f 
;J 
il 
h 
~\ 

~ 

I
ii 

.'I 
~·~ 

~~ 
~~ 

II 
~ 
j'~ 
'I· 

I 

~: 

r 

.. 

sekalipun, dipandang sebagai sebuah kemungkinan untuk 

pengembangan masyarakat. Hanya saja bahwa semua ini harus 

dilancarkan secara seimbang dengan pengembangan di bidang-bidang 

hukum, moralitas, erotisme dan seni. 

Bagaimana pun, diskusi-diskusi seputar masalah modemitas dan 

postmodem akhimya akan mengembalikan pemikiran manusia pada 

kesadaran akan pentingnya nilai; bahwa setinggi apa pun kebudayaan, 

hendaknya tidak bebas nilai; seperti kata Takdir. 

4.4. Kesimpulan 

Dengan selalu mengacu pada teori nilai-sebagai pusat pemikiran 

filosofisnya--, Takdir sangat menjunjung tinggi konsep budi. Baginya, segala 

perubahan hanya dapat dilakukan melalui inner forces (yakni kekuatan budi), 

dan bukan sebaliknya (outer forces). Oleh karena itu maka 

"ketidakberdayaan" pup sebagai problem modernisasi, bisa diatasi dengan 
0 .• 

·j!· 

·kreativitas di ·mana hal itu lahir dari sifat budi yang bebas. ~eativitas. yang 

lebih ditekankan ialah dalam bidang pendidikan. 

149 

• -J -·---->·~·--~---~~Jk~~-;.if~-$7--)~\~~~k;-tf~:~:~~Ji~ ,;:i;~~~~~~-&i~~d~~~~»:-·_ .. ;_,H~~-~a~~k.~~~~1.-~.,·/b) 



l 
li 
I' 

IJ 
.. 

i . 
t: 

~ ,, 

* f 

I 
II 

~ 
!l 
:!i 

!I 

~ 

" " I 

~ 
M 
~ 
~ 
I 
~ 
:.I 

I 
H 
f J 

I . 

~ 
! 
~ 
~ 

~ 
~ 
~ 

~ 
~ 

,·i 
lj 
1'. 

,, 
jl 
~ 

t! 

Takdir herpaling ke humanisme Renaissance karena menurutnya dari sanalah 

awalnya manusia menemukan diri; manusia sehagai pusat realitas. Kesadaran 

akan hadimya "Aku" dalam realitas, yang oleh Leenhouwers disehut sehagai 

indikasi manusia modem ini, dipandang Takdir sudah menjelma dalam 

manusia-manusia Eropa termasuk Belanda yang ketika itu sedang menguasai 

Indonesia. Takdir herkeinginan menjelmakan itu pada manusia-manusia 

Indonesia dengan harapan hahwa upayanya itu akan mampu menggeser nilai-

nilai ekspresif masyarakat Indonesia dengan nilai-nilai progresif seperti yang 

menjelma pada manusia-manusia Eropa. 
• 

Untuk memhuat sehuah pekerjaan herhasil, yang paling penting ialah sikap 

terhadap pekerjaan tersehut. Betapa pun sulitnya meruhah sehuah hudaya, 

hila disertai dorongan yang kuat untuk herprestasi, yang oleh Me Clelland 

disehut "the need for achievement' maka hukan suatu hal yang mustahil. Jadi, 

hila Takdir pada tahap awal (th 30-an) memheri kata kunci "semangat" untuk 

memhangun hangsa ini menjadi hangsa yang modem, adalah cukup 

heralasan. 

. 'i;~ .-. : 

150 

~-i>.it}~~it.~-z~i~kw-~k~~1~-~~£~~--:~~--~:~ \ ·' -..... ,.,, .... _ -~ _-; : -: ~ .- •' . 



I ~ 

I I . 
I 
! ~ 
u 

I 
I 
I! 

~' 

li 
I, I 

I' 
t: 
I~ 
1l 

!I 

ji 

~ 
l
'i 
i1 
j 
I 

r~ 

I 
',1·1' ~: 

~I 

t 
1,

1 

l 
~ 
'il I 
~ 
V1 
1', 

I 
[ii 
1 
~ 
fu 
rr; 

1: 
)i 
~ 
~~ 
l t 
(1: 

.. 

Disadari Takdir bahwa modemitas bermasalah. Seperti juga Max 

Horkheimer, Takdir berkesimpulan bahwa dalam usahanya, manusia rasional 

itu (suatu indikasi yang determinan pada manusia modem) justru menjadi 

irrasional. Penyebabnya sama, yakni manusia modem terlalu 

mengenyampingkan masalah nilai. Padahal, sebagai tenaga integratif, 

konstelasi nilai-nilai itu berperan dalam tiga dimensi realitas manusia yang 

sekaligus merupakan "tiga proses etis", yaitu dalam pembentukan 

kepribadian, dalam kehidupan sosial masyarakat dan dalam kebudayaan. 

Takdir menggugat banyak positivisme, terlebih terhadap rasionalisme 

intelektif. Kebudayaan progresif, khususnya bidang ilmu-ilmu sosial telah 

terperosok demikian jauh ke dalam tuntutan objektifnya sehingga kehilangan 

orientasi dan kehangatannya lagi sebagai penjelmaan nilai-nilai kemanusiaan. 

Upaya ke arah ilmu-ilmu sosial "altematif' lalu diusahakan Takdir melalui 

Antropologl Baru dengan berkeinginan merintis sebuah "ilmu menyeluruh 

tentang manusia" yang disebutnya sebagai sintesa antara ilmu positif dengan 

teori-teori nilai. 

Sejalan dengan peridapat Marcuse, Habermas berkesimpulan bahwa proyek 

modemitas belum selesai dan melalui era postmod~m diperlukan upaya-
·-:~ 

upaya penyeles~ianny~. Kendati Takdir tidak pemah menyebut secara 

langsung istilah postmodemisme dalam tulisan-tulisannya, ia telah 

151 

'~·' _ ... < ··' 



• 

~ 

mensinyalir gejala-gejalanya bahkan sebelum postmodem itu sendiri hangat 

diperdebatkakan. Pahamnya yang menolak segala yang menyeluruh dan satu 

menyebabkan ia berpandangan negatif terhadap pluralisme postmodem 

dengan mengatakan gejala-gejala postmodem itu sebagai krisis kebudayaan 

modern. Habermas seakan ingin mengatakan hal yang sama dengan Takdir 

bahwa gejala-gejala postmodem tidak bisa mengenyampingkan masalah nilai. 

'·. 

152 

· .. -·· 



II -
r! 
il 
I' jl 

~ 
II 

II 

j 
I, 

j 
~ 
~ 
'i 
!I 
~ i 

I 
! ~ 
t. 

;i 
~ 

' 
~; 
I' 
!; 
~: 

~ 
~ 
~ 
~ 
i 
~ 
f 

lj 

l·! 

1
1 
'I 
II 

fi1 

):J 

'lr 
l·i 
~·i 
·I' 
:\: 
!I 

• 
BABV 

BEBERAPA IDEOLOGI 

DALAM HUMANISME SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA 

5.1. Pengantar 

Pengetahuan dan pengalaman memberikan kesimpulan pada Takdir bahwa 

kehidupan manusia berjalan terus dan "babak baru" bagi kehidupan kebudayaan 

bangsa Indonesia dimulai dengan transfer ofvalue system dari kebudayaan modern 

Barat. Transfer of value system itu ialah pengalihan atau pengadopsian nilai-nilai 

Barat modern oleh masyarakat tradisional Indonesia berupa ethos-ethos 

intelektualisme, individualisme, materialisme dan egoisme. Dalam bab ini akan 

dibahas mengenai apa/bagaimana pengaruh ideologi Barat terhadap wawasan 

berpikir Takdir sehingga ia berkesimpulan untuk mengambil Iangkah transfer of 

value system tadi. 

5.2. Apa itu ldeologi 

Dalam bab ini ideologi dimaksudkan sebagai ide-ide/gagasan yang mempengaruhi 

wawasan berpikir Sutan Takdir Alisjahbana dalam pemikirannya tentang humanisme 

. .qi Indonesia. Adapun menurut Kamus Dmum Bahasa Indonesia (Poerwadarminta: · 

1985) Ideologi berarti asas pendapat (keyakinan) yang dipakai ( dicita-citakan) untuk 

!53 



ij 

I[ 

l: 
~ 
~· 
1 ,, ,, 

~! 

~ r: 
t 

" i: 

~ 
I' 
( 
; 
iii' 

~ 
f;! 

~ 
m 
I,: ,,, 

i: 
fi 
ii 

I~ :I I 
~ 
I 

' 1 l lr 
~ 
~: 

1j 
!i 

l! 
!:' 

f: 

II 
~~I 
p 

~·, 
r; 
il 
li 
~ 

• 

dasar pemerintahan negara dan sebagainya. Sementara itu menurut Kamus Politik 

(Marbun: 2002), ideologi berarti kumpulan konsep bersistem yang dijadikan asas 

pendapat yang memberikan arah dan tujuan untuk kelangsungan hidup; prinsip-

prinsip atau nilai-nilai yang mengarahkan secara sah tingkah laku mamsyarakat dan 

lembaga-lembaga politik. Ideologi mungkin juga digunakan untuk memelihara status 

quo (kemapanan) atau sebagai pembenaran dari tindakan-tindakan yang ingin 

mengubah status quo. 

Dalam bahasa Yunani, ideologi berasal dari kata idea (ide/gagasan) dan logos (studi 

tentang; ilmu pengetahuan tentang). Ada beberapa pengertian mengenai ideologi 

menurut Kamus Filsafat (Lorens Bagus: 2000): 

I. Secara harfiah dan dalam metafisika klasik, ideologi sama dengan ilmu 

pengetahuan tentang ide-ide, studi tentang asal usul ide. 

2. Dalam penggunaan modem, ideologi mempunyai arti peyoratif yakni sebagai 

teorisasi atau spekulakasi dogmatik dan hayalan kosong atau tidak realistis dan 

menutup-nutupi realitas yang sesungguhnya. Dalam arti amelioratif, ideologi ialah 

setiap sistem gagasan yang mempelajari keyakinan-keyakinan dan hal-hal ideal 

filosofis, ekonomis, sosial. 

Sementara itu menurut beberapa pendapat filsuf sebagaimana ditulis Lorens Bagus 

ialah: 

L Dalam penggunaan Marx & Engels .· 

Istilah ini mengacu pada seperangkat keyakinan yang dijadikan sebagai objek 

154 



~ I . 
k ~ 

' ~ 

~ 
f 

I ~ 
I 

r 
~ 

I 
,, 
~ 
~l 

~ 
tl 
;1 
~I 

'I j: 
i' 
~ 
11 

II 

I 
i' 
!· .. 

~ 
li rl 
II 

~ 
"' M 
r: r 

!I 

IJ 
n 
•I 

ii 
I' 
~ 

#' 

.. 

padahal sebenamya tidak lain 'hanya mencerminkan kondisi-kondisi material 

masyarakat. 

3. Karl Mannheim 

[a rnenggr..makan isti!ah ini untuk menunjuk kepada seperangkat kepercayaan dln 

mana terdapat perbedaan antara motif-motif yang terungkap dan yang mendasari. 

Mannheim membedakan an tara ideologi parsial dan total. Yang pertama, berasal-

usul psikologis, yang kedua sosial. 

4. Quine 

Bagi Quine, ideologi hampir merupakan sinonim makna. Dia dengan demikian 

memakai istilah ini daiam sesuatu yang sama seperti arti harfiahnya. 

!5\,3, Ptellll~atrrillliln IT«lJte([JilliDl~n llllatll"at~ @atllmnnn lP'tennnfilldll"mllll JHiunnnnmiJllfi§nnne §un~mllll 'II'mlk@iill" 

Allfi§]atilnlblatllllm 

!5\,J,ll, lillll@fivfi@unmllfi§nnnte 

;, 

individualisme ialah paham yang mendudukkan manusia sebagai seorang 

"aku", yakni seorang "pribadi" atau wujud yang beridiri sendirUa mempunyai 

alam batin sendiri, berkuasa atas diri sendiri, dan ditugaskan untuk mengolah 

dan mengerjakan hidupnya pribadi. 

§emua permenungan tentang hidup manusia diarahkan kepada tataran di mana 

155 



I ~ i.i 

~ 

T 
fi 
1•1 

I! 

' rl 
i:j 

lj· 
i' 

II 
'I 
l:J 

,r 

i ;~I 
ij· 

~ 

I
I 

:1 

~I ! 
~~ 

:J 
'~ 
I 

.I 

~~ 
'I 

~· 
11 
~ 
[I ,, 

:~t 

! ,,I 
i" 

~ 
l: 
I' 

II 
h 
h 

.. 

"aku ini" ditemui. Hal ini tidak mengherankan mengingat bahwa refleksi atas 

eksistensi pribadi manusia menjadi tujuan orang berfilsafat. Filsafat bermaksud 

agar manusia, yaitu "aku ini", menghening sejenak tentang "aku ini" dan 

melalui pengheningan itu menemukan pelbagai segi atau ciri khas 

kepribadiannya. 

Kenyataan bahwa man usia dapat menyebut diri sebagai seorang "a[m", 

memberi kejelasan bahwa ia hadir pada diri sendiri. Manusia mengalami diri 

sendiri sebagai seorang "aku". Dengan kata lain, ia tidak menerima hidupnya 

secara pasif saja, tetapi ia "tahu" bahwa ia ada. la tahu bahwa semua yang 

terjadi, baik di dalam dia maupun di luar, ada hubungannya dengan dia. 

Kenyataan seperti ini disebut Takdir sebagai kemampuan istimewa manusia 

yang dengan budinya ia mempunyai kesanggupan untuk memilih dan 

mengambil keputusan dalam perbuatannya (S. Takdir Alisjahbana, 1983: 31-

32). 

Sebagai individu, manusia dapat menyelami diri sendiri, mengenal diri sendiri ~.·. 

dan tahu apa yang sedang terjadi dalam dirinya. la bersifat terbuka untuk diri 

sendiri. Ia sadar akan adanya keinginan dan pengharapan; ia mempunyai 

rencana-rencana untuk masa depan. Pengaruh orang lain dan benda-benda di 

luar yang menimpa dirinya dihayati sebagai pengalaman pribadi. Keterbukaan 

seperti ini menjangkau seluruh ke:hidupan manu~ia; ja dapat mengh~irkan . . . . . ,,. . 

kembali masa lampau serta mengantisipasi masa yang akan datang dalam masa 

'II 156 



u 
,~1 .. ' 
; 

i 
~.' ,, ... 

~ 
l 
1 
~ 
lr 
~: 

,I 

I 

lj ! 
" M 
~ li 
~ 

! 
·I ~ 

~ 

~ 
I 

l 
I
! 

' 

I 
~ 

~ J 

~ 
I ,., 

I 
r·_ t~ 
j: 
!'j' 
ll 
u 
"' t: 

r 
l! ,, 
l'i ,, 
i!'i 
li:' 

1

':: 

!J 

i! 
li g 

___ ___f 

~ 

sekarang. Keterbukaan ini tidak berbatas. Seorang individu bisa merangkai-

rangkaikan semua saat dan masa hidup yang terpotong-potong, ke dalam suatu 

kesatuan. Tak ada satu pun bidang kehidupan yang berada di luar jangkauan 

atau berada di tepi keterbukaan itu. 

Manusia sebagai "aku" mempunyai hidupnya sendiri. Melalui inti 

kepribadiannya ia berada di tengah-tengah gelora kehidupan atas cara pribadi. 

Inti pribadi itu meresapi "aku" sedemikian rupa sehingga tidak dapat dirampas 

dari dia. Setidak-tidaknya dalam arti inilah man usia hid up "bagi dirinya". Ia 

hid up "di sisi dalam" dari diri sendiri. Ia adalah miliknya sendiri dan_ ~arus 

berjaga supaya ia tidak kehilangan keterarahan pada diri itu atau 

mendistorsikannya. Akan tetapi, juga seandainya terjadi demikian dan ia 

diasingkan dari diri sendiri, masih tetap akan tertinggal suatu "inti" yang 

menyebabkan ia adalah "aku ini", sehingga selalu ada kemungkinan ia 

menemukan diri kembali dan mulai hidup lagi atas cara pribadi. Hal itu 

mendasari pengharapan. Manusia tidak pernah dapat kehilangan diri secara 

menyeluruh. Pihak lain tidak pernah dapat menguasai "aku" secara tuntas. 

"Aku" itu selalu akan dapat disapa lagi di tingkat yang khas pribadi. Manusia 

sebagai "aku" bersifat tak tersentuhkan. 

Penjelasan yang intinya diambil dari pendapat Leenhouwers ini (1988: 62-84), 

sebenarnya bisa menguatkan sikap optimis Takdir atas ~ekhaw~tir~ para . 

tokoh nasionalis mengenai kehilangan identitas bangsa apabila terjadi 

157 



~ 

I . 
~: 

I . 
i 
~ 
I 
~ 

~ 
I n 

~ 

~ 
f ~ 
~ 

~ l 
T: 

J! 

il. 

,!~.·:1 
l 
u 

i. t 
r 
rj 
~~ 
1! 

I i ~~ 

r ,, 
II 
H 
l'l ,I 
r1 
!' 

;1:1 

·' 

I
J,i 

I 

i: 
i' 
i·: 

r;1 
lj 
;-· 

r 
~ 

r 

!" 

pembaratan sebagaimana yang dikehendaki Takdir. Sikap Takdir yang tidak 

menginginkan setengah hati dalam menerima budaya Barat didasari dengan 

keyakinan bahwa manusia Indonesia akan tetap menjadi manusia Indonesia. 

Takdir memberikan penjelasan sebagai berikut: 

"Bukan sekali-kali pekerjaan kita membeo pada Barat", 
selanjutnya ia mengatakan, "Bangsa kita hanya mungkin 
mempunyai harapan untuk masa yang akan datang apabila 
segala yang dicapai oleh Barat itu dalam berabad-abad, dapat 
kita jadikan kepunyaan kita dalam waktu yang sependek­
pendeknya. Sesudah itu pastilah kita akan mencahari jalan 
sendiri" (A. Karta Mihardja, 1977:33). 

Romano Guardini, sebagaimana yang dikutif Leenhouwers (1970:67), juga 

melihat kekhasan "aku" atau "diri pribadi" terletak pada ciri tak tersentuhkan itu 

tetapi dalam konsekuensi-konsekuensi yang agak berbeda: Aku ini sebagai 

pribadi berarti bahwa pada akhimya inti hidupku tidak dimiliki oleh siapa pun 

selain aku sendiri. Boleh jadi bahwa aku hidup di zaman perbudakan di waktu 

orang yang satu membeli dan menguasai orang yang lain, akan tetapi pihak 

pembeli tidak lrerkuasa atas inti diri orang, tetapi hanya sejau.h ia makhluk psiko-

fisik, dengan catatan bahwa ia salah menyetarakan dia dengan binatang dan bukan 

sebagai manusia. Diri pribadi orang tidak tersentuh oleh relasi-relasi pemilikan. 

Sebagai pribadi aku tidak dapat dipakai oleh orang lain , sebab aku adalah 

tujuanku sendiri. Kalaupun seseorang diikutsertakan ke dalam suatu sistem kerja 

yang oleh pimpinannya diperlakukan sebagai unsur dalam keseluruhan 

mekc.misme, itu h~nyalah prestasiku yang dipakai, bukan aku sebagai "aku". 

158 

·~ """;-·--



I ~ 
il 

r 

~ tl 

l 
I 

['i 

~ 
I
~ 

f 
r 
I, 
!J 

IJ 
~I 

\! 

~ l: 

!l 
!1 

I : 

Bila melihat skema perkembangan kebudayaan van Peursen ( 1994) maka "aku" 

ini hadir dalam tiga tahap: Aku Mitis, Aku Ontologis, dan Aku Fungsiona/. Dalam 

lingkup hidup mitologis, tidak ada garis pemisah yang jelas antara "aku" dan 
--- .·" 

"dunia", antara subjek dan objek. Pada tahap ini, "aku" masih merupakan sebuah 

lingkaran terbuka, belum mempunyai eksistensi yang bulat. "Aku" masih diresapi 

oleh pengaruh-pengaruh dari alam; terbenam dalam dunia sekitarnya. Aku 

ontologis, sudah mampu mengambil jarak dari kekuatan dalam lingkungan, 

menyadari diri sebagai suatu keterpisahan, dan dapat bersikap meneliti 
.;?' 

lingkungan. Aku fungsional, menyadari kaitan dengan lingkungan dan 

menyatakan diri lewat kaitan ini dalam melangsungkan fungsi dalam relasi. 

Dalam Disertasinya, Toety Heraty Noerhadi membuat bagan sebagai berikut: 

\ 0 s 

0 ,·--....... . , s I \ 
1 I .~ ..... ~ 
I I 
\ .l~UI>A'a't\ ONTO!.OC1:. 

' "' .... _ .... 
S . ' / ~· ........... . 
( 

HUD:\Y:\ MITIS 
\_/_ ( 

UUI>:\ Y A FUN<:SJONAL ~ ... / 

Sumber: Disertasi Toety Hcraty Noerhadi: 1978, 23 

159 



I . 
[1 

II 
li 

~ 
il 
lj 

rl 

'I' i! 

I! 

I 
II 
1' 

f ~ 
[i 

!i 

I 
I 

~~ 

v 
~ r 
~ 
1·: 

~ 
~ 
~ , 
ll•.l 

' ~ 
~ 
~ 
u 
II " 111 
!: 
1

il 
:! 

I i:: 
'! 

~~: 

" 
i· 
~~i 
II 
t:i 
.:.:; 
f' 

~· 

;; 
~; 

Terlihat bahwa pada aku mitis, aku tersebut turut serta mengambil bagian dalam 

kejadian sekitarnya, melebur dengan kekuatan-kekuatan alam dalam suatu 

partisipasi. Partisipasi antara subjek (S) atau manusia dengan dunia, objek (0) 

nyata pada lingkaran S yang tidak digambar penuh. Subjek tidak bulat penuh 

sehingga kekuatan dari luar dapat menerobosnya, belum ada pemisah yang jelas. 

Pada aku ontologis, partisipasi aku mitis telah terdesak oleh distansi, pengambilan 

jarak subjek dari objek sepenuhnya, nyata pada hagan perwujudan dua lingkaran 

subjek (S) dan (0) yang terpisah secara penuh. Subjek memandang objek, 

membatasinya, menelitinya dan mengungkapkannya dalam pengertian-pengertian 

yang jelas. Dalam aku funsional, subjek terbuka bagi objek dan sebaliknya, nyata 

pada lingkaran subjek (S) dan objek (0) yang terbuka dan berkaitan, dalam suatu 

ketegangan. Subjek mengadakan pengarahan diri, suatu pertautan diri dan 

keterlibatan dengan segala gairah dan emosi. 

Istilah fungsional dapat dijadikan sarana untuk meringkas dan menjelaskan 

sejumlah gejala kehidupan modem. Dengan demikian maka bila pemikiran Takdir 

""" mengenai "semangat universal" yang ia katakan berposisi melampaui "semangat 

Barat" dan tertinggi dari perkembangannya mengandung potensi pengingkaran 

diri dan kebebasan, diangkat dalam konsep ini maka berada pada tahap 

fungsional. Takdir berkeyakinan bahwa kebudayaan Indonesia pada tahap terakhir 

dan tertinggi dari perkembangannya akan merupakan bagian dari semangat 

universal ini sehingga tidak perlu Jagi. "membeo" pada Barat. 

160 



I 
,'I 
li 
I' 

I
•. I 
I) 

!I 
i' 
ll 
~ 
';i 
I; ,, 
11 

1il 
~ I 

l
li 

I ~ 
' 

• I 

~ ~ 
~ 

~·~.I i 
~~ 

I 
~ 

ij 

~I 
jl 
t·: 

II 

i 

'·I !j, 

;,i 
}. 

!i: 
fl; 

~ 

5.3.2. Naturalisme 

Naturalisme di sini dimaksudkan sebagai suatu paham yang menyadari 

sepenuhnya akan kehadiran alam da1am kehidupan seseorang, kehadiran 

dunia yang ada di seke1ilingnya. Jadi, mengindikasikan bahwa "aku hadir 

dalam alam". 

Hidup sebagai manusia berarti "hidup-dalam-dunia". Antara manusia 

dengan dunia terdapat suatu saling hubungan atau keterlibatan yang timba1 

balik. "Dunia" dan "manusia" terjalin sedemikian erat satu dengan yang 

lain, sehingga manusia tanpa keterjalinan itu tidak dapat dipikirkan dan 

bahkan tidak ada. 

Martin Heidegger (1889-1976), ia1ah filsuf yang memakai rumusan "ada-

dalam-dunia" untuk mencirikan hidup manusia. la mengatakan bahwa kata 

"dalam" tidak boleh dimengerti da1am arti spesial. Kata "da1am" bo1eh 

dipadankan dengan "pada" atau "melekat pada", supaya lebih jelas bahwa 

yang dimaksudkan ialah hubungan timbal balik dan kesatuan. 

Apakah yang dimaksud dengan dunia? Dunia ia1ah dunia yang dihayati, 

tempat di mana orang mengambil bagian, atau situasi di mana orang hidup 

dan·ke mana mereka mengarahkan diri. 

161 



~-
1.• 

I j 

! 
~ 

I 
II ! 

' 

,i 

~ 
II 
~ 
~ ,, 
~ 

1 
J 
~ 

I 
l

m. 1 

~ 

f 
~i 

~ 
~ 
1: 
~ 

I
~ 

' 
' 
fi 

lj 

.

il. 

I 
0'' 
~ 'i . 

il 

11 r: 

~: 

f, 
r.1 
I' 
fl 
ii 
R 
~ i 

r" 
li 
r: 

I • 

Hidup sebagai manusia adalah juga keberkaitan dengan situasi (P. 

Leenhouwers, 1988:80). Dengan berpijak pada pengalaman sehari-hari, 

pengertian seperti ini menjadi semakin kongkret. Setiap orang mengambil 

bagian dan turut serta secara aktual dalam suatu "dunia hidup" yang 

kongkret. la terarahkan kepada dunia itu dan terlibat di dalamnya. Tanpa 

keterjalinan itu ia tidak dapat dibayangkan. Adalah kenyataan yang 

dialami dalam hidup bahwa setiap orang mengambil bagian dalam suatu 

dunia yang kongkret. "Dunia yang kongkret" itu ialah: alam sekitar di 

mana manusia itu tinggal, lingkungan tempat bekerja, keluarga dan 

sebagainya. Di mana pun manusia itu berada, selalu harus ada kesimpulan 

yang sama bahwa hidup selalu teranyam atau bagian dari dunia kongkret. 

Di sisi lain, dunia yang kongkret itu atau situasi itu, berpengaruh atas isi 

hidup manusia. Seseorang menjadi lain dalam lingkungan lain. Hal ini 

menandakan bahwa memang ada keterlibatan, kesatuan, keterjalinan 

antara kedua belah pihak. Jadi, hidup manusia tidak berlangsung dalam 

"batin" yang tertutup tetapi dalam dialog dengan lingkungan. 

Takdir sangat menyadari bahwa hidup manusia terjalin dalam dialog 

dengan lingkungan. Hal ini tergambar dari sikapnya yang dengan cukup 

arif melalukan periodisasi sejarah perkembangan kebudayaan di Indonesia 

(S. ·Takdir Alisjahbana: 198f.) )'an~ qikelompokkannya ke ~am empat . 

periode. Di pihak lain, dari keempat periodisasi sejarah perkembangan 

162 



I . 

~ I I . 
I 
~ ~ 
~ 

I . 
i 
~ 
' i ~ 
~ 
ij 
~ 

~ 
~, 

I 
~ 

'l 

~ 
! 
!I 

~~~. 
. 'j' •. :li 

'J 

1,: 

~' 

~I 
I! 
i3 

ll 

jj 
" li 
u 
"' ,. 

kebudayaan itu, Takdir ingin melepaskannya. Ia mengatakan bahwa babak 

baru yang diidealisasikannya harus benar-benar terlepas dari keempat 

periode sejarah itu (A. Karta Mihardja, 1977: 16-17). Dengan kata lain, 

Takdir berkecenderungan untuk mengabaikan adanya "dunia hidup yang 

kongkret atau situasi" itu berpengaruh dalam isi hidup manusia. 

Kebudayaan Indonesia yang diidealkannya ialah kebudayaan baru yang 

memiliki dinamika hidup seperti orang Barat yang bercirikan 

individualisme, intelektualisme dan materialisme, yang sama sekali harus 

terlepas dari kebudayaan yang dianut bangsa Indonesia sebelumnya. 

Di lain pihak, pemikiran Takdir ini mengindikasikan bahwa bila manusia 

melibatkan diri dengan situasinya atau dunianya, sesuatu terjadi. Manusia 

tidak (boleh) pasif dalam mengalami pengaruh lingkungan, tetapi (harus) 

menaggapinya. Ia menentukan sikapnya. Ia memakai kemungkinan-

kemungkinan tertentu dan menolak kemungkinan lain, dan seterusnya. 

Aktivitas ini dimungkinkan oleh karena manusia mempunyai kesadaran 

atau menurut istilah Takdir karena manusia memiliki budi. Ada suatu ::-

keterlibatan sadar yang dihayati sebagai berakar dari inti kepribadiannya . 

Manusia mampu berbuat itu karena kerohaniannya melebihi situasi. 

Manusia adalah "aku" yang sadar dan bebas, yang diberi tugas untuk 

memberi isi dan makna kepada hidupnya. Sebagai "aku", ia terarahkan 

kepada duni~. Ia tidak teng~¢lam dalam dunia. Ia bukan bagian kecil dari 

dunia tetapi seorang pribadi yang berdiri sendiri, yang hidup "dalam 

163 



I . 
I 
~ 
~ j 

I 
r 

~I· 

~ r 
~ 
ti 

~ 
~ ~~ 

~ 
~ ,, • [ 

~ 
~ ~ 
~ 
p 

r I • 
I . 

I . 
1 
~ 
I 
i!l 
~ 
lli 

l , 
! 
fi 

~ I 
~· 

r 
" 

~ 
~ 

~ :! 
i ~ 
I . 
' ! 

~ 
f I 
1: ,. 
j;i 

-.:; 

r 
il 
I' 

dunia", yang dengan kebehasan dan tanggungjawabnya menentukan sikap 

terhadap setiap situasi kongkret, yaitu dunia hidup di mana ia turut serta 

pada saat itu. Inilah yang mendasari pemikiran Takdir mengapa nilai-nilai 

kebudayaan ekspresif yang mendominasi kehidupan kebudayaan bangsa 

Indonesia ketika itu harus digeser, diganti dengan nilai-nilai kebudayaan 

yang progresif. 

Ketika terjadi stagnasi (setelah memasuki proses modernisasi), 

ketidakberdayaan menggapai nilai-nilai baru padahal yang lama pun sudah 

ditinggalkan, Takdir dengan penuh optimisme mengedepankan kreativitas 

(S. Takdir Alisjahbana: 1983), dengan keyakinan bahwa manusia mampu 

berbuat karena kerohaniannya mampu melebihi situasi. Melalui kesadaran 

diri , manusia belajar bahwa hidupnya belum selesai. Ia menemukan 

dalam dirinya tidak hanya banyak keinginan, cita-cita dan pengharapan, 

tetapi juga banyak kemungkinan, sutau hal yang membenarkan 

kesimpulan bahwa hidupnya belum selesai. Hidup manusia adalah proses 

menjadi manusia. 
..... --

Manusia ialah "subjektivitas yang terjelmakan" (P. Leenhouwers, 

. 1988:82). Oleh aspek penjelmaan, "aku" mempunyai hubungan dengan 

lingkungan tetapi hubungan dan arahan itu diadakan olehnya sebagai 

subjek. Ole1 karena itu, · "alam .. mitis" yang me9-g~ngkung dan 

menyelimuti masyarakat dalam kebudayaan-asli Indonesia itu, dalam 

164 



~ . 
p 

i . 
lli 
I! 
r' 

j1 

~ 
~ 

I 
~ 
ji 
~ 

II 
,.I 
!!I 
:;: 
•;; 
,j 

ll 

j,! 

~ 
D 

! 
I·! 

pemikiran Takdir, harus dihilangkan. Manusia Indonesia yang diidealkan 

Takdir ialah manusia yang berani memasuki "alam fungsional", di mana 

hubungan dengan lingkungan terjelmakan hanya oleh subjek. 

Kerja manusia ialah bentuk khusus yang menampakkan dengan jelas 

keterlibatan dengan dunia. Dalam "bekerja" nampak dengan jelas 

kesibukannya aktif dengan "dunia" dan "materi", namun tidak boleh 

membatasi bahwa keterlibatan atau keterarahan dinamis terhadap dunia in.i 

hanya pada pekerjaan saja. Pekerjaan itu menjadi mungkin oleh karena 

terlebih dahulu manusia sudah sibuk dengan dunianya, dan masih terus 

begitu, juga atas cara lain. Yang pasti bahwa kerja merupakan aktivitas 

yang amat manusiawi. Hal ini harus dimengerti bukan saja dalam arti 

bahwa manusia semata-mata hanya bekerja tetapi juga dalam arti bahwa 

dalam kerja, manusia menghayati atau dapat menghayati sepenuhnya inti 

hidupnya yang khas. Penjelasan seperti ini membantu memahami landasan 

pemikiran Takdir, mengapa ia menilai bahwa dalam modernitas ini usaha 

manusia rasional itu menjadi semakin irrasional. Seperti juga penilai.an -~Jr 

Mark Horkheimer, Takdir melihat bahwa keterkaitan dinamis manusia 

dengan dunia tidak dinilai semata-mata hanya bekerja tetapi harus 

dipahami juga dalam arti bahwa kerja manusia itu harus dapat menghayati 

sepenuhnya inti hidupnya yang khas. 

165 



~ A 

. ' 

! 
I l
i~ 

I 
l
jf 

. 

~I 
fJ 

I

ii 
I 

I 
!li 
:~: 
i 

d 
'I 
I: 
II 
r: 

1:. 

1
1 

" 
• 

5.3.3. Liberalisme 

Liberalisme ialah paham mengenai kebebasan; bahwa secara kodrati 

manusia itu bebas. Manusia disebut "bebas" dalam arti bahwa perbuatannya 

tidak mungkin dapat dipaksakan atau ditentukan "dari luar". Suatu 

perbuatan dikatakan "bebas" apabila manusia atau "aku" sungguh 

mengambil inisiatif dalam batin, dan perbuatannya merupakan tanggung 

jawab" aku". Tidak ada faktor baik dari "luar" maupun dari "dalam", yang 

membatalkan atau menghapuskan kemungkinan bagi manusia untuk 

mengambil keputusan sendiri mengenai hidupnya. Dengan demikian, kata 

"bebas" menunjuk kepada manusia sendiri yang mempunyai kemungkimin 

untuk memberi arahan dan isi kepada perbuatannya sendiri. 

Pada manusia ada kemampuan untuk "menentukan diri". Dengan kata lain, 

manusia dapat menjadi pangkalan perbuatannya sendiri. Karenanya, 

perbuatan "aku" tidak merupakan hasil saja dari berbagai "pros~s". 

Manusia tidak dibendung oleh hukum-hukum yang mende!erlftinir seluruh · , 

tingkah lakunya dan menjadikannya tergantung pada kekuatan-kekuatan 

dari luar yang menyebakan dan menentukan reaksinya atas bermacam-

macam perangsang dan pengaruh. Justru karena manusia dapat menentukan 

perbuatannya sendiri, ia telah menjadi "seorang bagi" dirinya atau seorang 

· pribadi yang hidupnya be~umpu pada. diri sendiri .. dan merupakan 

pangkalan kelakuannya sendiri. Dia sendiri adalah asal-muasal 

166 



I! • 
~ 
~ 

M 

! 
I 
~· 

~ 
N 

I 

I 
~i 
~~ 

~ 
~ • I 
~ 
I 
~ ~ 
I 
!~ 

i ~~ 
:~ 
"I 
I 

1 
I 

~ I 
I 

! 
~l 

~ 

I 
~ !I 

II l 
~ 
~ 
I" II 
II 
J 
~~ 
~ 
G 
~l 

II 1', 
ic , .. ,, 

~ ' ,, 
lj 
~~ 

m 
:li 

~: 
]: 

----, 
~~ 
ji 

1' 
~·~ 

,. 

perbuatannya. Dalam dan oleh kebebasan ini, manusia dapat mengalami 

bahwa ia berdiri sendiri serta sadar bahwa ia berlainan dari makhluk dan 

benda-benda lain yang untuk seluruhnya tertangkap ke dalam cengkraman 

hukum-hukum. 

Kebebasan dapat dipahami juga sebagai keadaan atau situasi, di mana 

manusia benar-benar merasa diri sebagai seorang pribadi yang berdiri 

sendiri, yang tidak diasingkan dari diri sendiri. Yang dimaksud adalah suatu 

keadaan mantap dan cara hidup yang stabil, yang ciri khasnya ialah bahwa 

yang bersangkutan bertuan atas hidupnya sendiri atau memiliki diri sendiri. 

Namun demikian si "aku" akan mengalami sebagai kenyataan, bahwa ia 

belum benar-benar menjadi "diri sendiri" dalam arti yang sepenuhnya. Ia 

selalu akan bertabrakan dengan berbagai hal dalam hidupnya, dan 

pembatasan-pembatasan yang menghalang-halangi dia dalam proses 

pengembangan hidupnya sesuai dengan ideal atau apa yang dicita-citakan 

mengenai diri sendiri. Dengan kata lain ia akan berusaha mendobrak atau 

mengatasi rintangan-rintangan itu dan membebaskan diri daripadanya. Ia 
~"'.-ft. 

meJ!Ipunyai proyeksi mengenai hidupnya sehingga dalam pikirannya ia 

telah mempunyai gambaran tentang "keadaan bebas" di mana hidupnya 

tidak lagi dialami sebagai bebas yang melelahkan melainkan menjadi "harta 

milik" yang membahagiakan. 

Bagaimanapun setiap individu tidak akan pemah berhasil seratus persen 

167 



"' 
[1 

li 

I! • 

~ 
tl 

!i 
II 
,I 
H 
li 
I 
'I l'l ,, 

i' 
~': ,, 

n 

~ 
~ 
I~ 

I 
~ 
~ 

• ~ 

f 
! 
i' 

~ 
;I 

~ I! 

~ 

~ 
:I 
;1' 

j!/ 

I' 
i·! 
1,! 
~ 

dalam menciptakan suasana kebebasan itu di lingkungan mereka. Hal itu 

disebabkan oleh karena hidup sebagai manusia selalu berarti juga 

keterjalinan dengan orang-orang lain. Suatu kenyataan bahwa manusia 

hidup dalam suatu kebersamaan dengan sesama manusia lainnya. Berkaitan 

dengan hal ini Magnis-Suseno menyebut bahwa kebebasan yang diterima 

individu seseorang dari orang lain dinamakannya kebebasan sosial, 

sedangkan kebebasan dalam arti kemampuan seseorang untuk menentukan 

tindakannya sendiri dinamakan kebebasan eksistensial (Franz Magnis-

Suseno, 1991 :22). 

Kebebasan itu disebabkan oleh kenyataan bahwa manusia dibekali dengan 

kesadaran dan kemampuan berpikir serta kemampuan menilai dan 

mempertimbangkan arti dan bobot perbuatannya sebelum ia mengambil 

keputusan. Dengan bekal itu pula, menurut Takdir, manusia dengan 
• 

budinya mampu menciptakan budidaya atau kebudayaan (S. Takdir 

Alisjahbana, 1982:9). Dengan demikian, penciptaan budidaya atau 

kebudayaan itu mengandaikan adanya kebebasan. Dalam hal ini dapatlah .. ~ .. ~ 

dipahami mengapa ketika zaman penjajahan dahulu kebudayaan di 

Indonesia sangat sulit untuk berkembang. 

Namun demikian, tidak berarti bahwa kebudayaan baru muncul ketika 

kebebasan itu ada, atau tidak dalam arti bahwa kebt~~ayaan itu m~nyaratkan 

adanya kebebasan. Takdir mengatakan bahwa kebudayaan itu lahir melalui 

168 



il I w 

!~ 
II • 

I ] 
!! 

I 
r: 

,··~, 
II 

I
' ;I 

I 
I' I 

i:i 
1' 

!i 
f,: 

~ 

~ 
~ 
l! 

i: 

~ 
11 I . 
I 
:'1 

~I 

I 
f. I 
[jl 
!i;' 

~ 
rl 

1

,. 
ii 
~l 

J'! 

i:l 
I' 
'I 
.,., 

l!l 
E 
' 

i'! 
1: 

kreativitas. Kreativitas itu sendiri mengandaikan adanya kebebasan, tetapi 

seorang kreatiftidaklah layak untuk menuntut kebebasan, karena kebebasan 

berpikir seorang kreatif tidaklah datang dari luar dirinya melainkan jiwa si 

kreatif itu sendiri yang bebas (lihat Kreativitas dan Kebebasan h. 102). 

Oleh karena itu Takdir tidak dapat menerima keadaan "stagnasi budaya" 

yakni ketidakberdayaan masyarakat ketika memasuki era modemisasi yang 

kesulitan menggapai nilai-nilai baru padahal nilai-nilai lama pun sudah 

telanjur ditinggalkan. Sebagai langkah kongkret Takdir ialah lahimya buku 

Kreativitas itu. 

Sebagai wujud keyakinan pada kreativitas budaya yang tidak menyaratkan 

adanya kebebasan ini, Takdir menulis sebuah buku Pembimbing ke Filsafat 

yang dilakukannya justru ketika ia dipenjara oleh tentara Jepang pada akhir 

tahun 1944 (muhamad Fauzi, 1999:60). 

Kebebasan menurut Takdir merupakan ciri khas manusia sebagai akibat 

dari proses budi yang dimilikinya. ..... !"-

"Ciri yang terpenting dari proses budi manusia itu ialah 
kebebasan memilih, menentukan dan menciptakan nilai2" 42 

Kebebasan yang oleh Magnis-Suseno disebut sebagai kebebasan 

:eksistensial ini merupakan ~ema~puan manusia untuk menentukan 

42S. Takdir Alisjahbana, Kelakuan Manusia Di Tengah2 A/am Semesta, Dian Rakyat, Jakarta, 
1982, h1m. 12. 169 



i j ~ 

~ 
I • 
I 

II I 
t 

1 I li 
~ ~ 
li 
I . 
~ 
~ 

~ 
li 

:r 
~ 
~ 
II 

~ 
f 
i 
I 

~ 
t 
~ ru 

ll I 
~~. 

I 
f 
t: 

~ 

~ 
1! 

~~~ 
• 

t ,, 
fj 

l1i 
ljl 
'II 
I·' I· I 
:J 
:jl 
:~· 
J![ 

1

::,. ·! 

" i ~ 
!' 
ri 
!·i 
1! 1 

~" 
jil 
~·' 
t 
f' 

----+ 
~' 

• 

, 

43 Ibid him. 13 

tindakannya sendiri yang berakar dalam kebebasan rohani manusia yakni 

dalam penguasaan manusia terhadap batinnya, terhadap pikiran dan 

kehendaknya. 

Bagaimanakah hakikat kebebasan yang paling permulaan? Takdir 

menjawab hal itu dengan mengatakan: 

" ... sepanjang evolusi alam kebebasan-asli yang mutlak 
itu ber-turut2 dibatasi oleh ketentuan2, baik berupa 
ketentuan-ketentuan pilihan, maupun berupa ketentuan2 
hukum2. Dari chaos yang tiada berketentuan, alam se­
mesta menjadi lwsmos yang berketentuan, beraturan, 
berhukum. "43 

Dengan demikian maka dalam evolusi alam, pada hakikatnya yang terjadi 

bukan semakin lama semakin bertambahnya kebebasan, tetapi sebaliknya 

semakin lama semakin menyempinya kebebasan itu. Demikian pula 

dengan kebebasan yang dihadapi dalam kehidupan manusia; ia harus 

tunduk kepada hukum-hukum alam. Jadi, kebebasan yang tidak bebas 

karena · dibatasi oleh hukum-hukum alam; sesuatu yang paradox. Sifat 

paradox itu juga terlihat ketika kebebasan itu ditafsirkan Takdir sebagai 

kebebasan untuk memilih, menentukan dan menciptakan nilai-nilai. 

Kebebasan untuk memilih mengandung arti bahwa ia terikat oleh pilihan-

pilihan itu, maka ia pun pada hakikatnya menjadi tidak bebas. 

170 

::.or 



' j .. 

~ 
f 
I M 

b 

~ 

l 
I l l·, 

;l 

I 
r! 
i:; 
ji 

~ 
" i.i 
~~~ 
n 
~ 
:Ji 
;! 

1'1 

~! 
~ 
·~ 

II 
~I 

'·' 

i 
ll 
I ~~! 

~ 
~ 
\i ,r 

,. 
l;j 
tl 
'I 
!1 
I! 

~ 
:fl 
~I ,, 

f: 

li 
r' 
!: 

.. 

• 

" 

Telah dikatakan tadi bahwa menentukan pilihan dan penilaian itu 

dilakukan oleh budi. Oleh karena itu, menurut Takdir, daya cipta budaya 

yang dihasilkan oleh budi itu selayaknya bisa dipertanggungjawabkan 

karena mengandung unsur-unsur nilai yang secara apriori telah terkandung 

dalam budi manusia. Jadi, kebebasan itu mengandaikan tanggung jawab 

karena tidak bebas nilai (mengandung nilai-nilai yang terpilih). 

Menurut Magnis-Suseso (1993 :91 ), "kebebasan" dan "tanggung jawab" 

itu merupakan pengertian kembar yang mengandung unsur tautologi yakni 

suatu ungkapan yang dua kali menyebut hal yang sama dengan kata yang 

berlainan. Dalam kata "kebebasan" dan ''tanggung jawab" , terdapat 

hubungan timbal balik sehingga orang yang mengatakan "manusia itu 

bebas" dengan sendirinya menerima juga "manusia itu bertanggung 

jawab". Sebaliknya, hila bertolak dari pengertian ''tanggung jawab", selalu 

turut memaksudkan pula "kebebasan". Tidak mungkin kebebasan tanpa 

tanggung jawab dan demikian sebaliknya. 

5.3.4. Rasionalisme 

Rasionalisme ialah suatu paham yang sangat menjunjung tinggi 

kemampuan rasio atau akal budi. Manusia ialah makhluk yang berakal 

. !;mdi, animal rationale. K,ata:rationale di sini menunjukka~ kemampuan.· 

dasar manusia untuk mengerti realitas. 

171 

.. ~ 
~··- ~1 



I 

I! .. 

I 
~ 
II !, ,. 

I 
l~ ,, 
I' 

I' 
I 

![ 

il 
I• 

! 
I~ 
L 

~, 
I: 

li 

11 
Jj 
ai 
~i 

I 1 

' '1 N 
~ 

l!i 

~ l, 
!! 

~ 
f ~ } 

I 
!~I 
;:! 

J! 
I , 

t~ j 
!: 
~~ 
j; 

n 
'I 
~ 

i:' r. 
i· ,. 
n 
'i 

.. 

~ 

., 

Dalam tradisi Skolastik dikatakan bahwa manusia mempunyai suatu lumen 

naturale, suatu terang alam yang terletak dalam batinnya (Theo Huijbers: 

1991 ). Terang itu dikatakan alamiah karena terang itu ditemukan dalam 

alam manusia sebagai bagian hakiki darinya. Terang yang ada dalam diri 

manusia itu bersinar. Akibatnya, apa yang disinari, dimengerti. Tidak saja 

apa yang ada di sekitar manusia mendapat arti tetapi terang itu bersinar ke 

mana-mana sehingga apapun yang ada dalam jangkauannya, termasuk 

manusia sendiri, dimengerti. Oleh karena itu dikatakan bahwa bagi 

manusia, sadar realitas muncul seperti sebuah buku yang di dalamnya 

dapat dibaca, sebab apa yang ditulis di dalamnya penuh arti. Dikatakan 

juga bahwa kesadaran merupakan suatu cermin yang di dalamnya realitas 

dicerminkan. Pada permulaan, realitas dicerminkan secara terbatas tetapi 

kemudian realitas itu dicerminkan dalam kesadaran secara lebih luas dan 

mendalam. 

Oleh karena realitas mendapat arti karena terang alam yang ada dalam ·-
.;:'~ .... -J'I!:" 

batin manusia maka terang alam itu oleh filsuf-filsuf Yunani disebut logos. 

Kata ini menunjukkan kemampuan kesadaran untuk mengerti realitas, dan 

sekaligus pengertian yang merupakan hasil kegiatan kesadaran itu. Filsuf-

filsuf zaman Skolastik memakai kata ratio; jadi, manusia adalah makhluk 

yang memiliki ratio ~tau akaLbudi.. Dengan demikian,. menurut artinya . 
. -

yang asli, rasional tidak disamakan dengan ilmiah tetapi menunjukkan 

172 



.. 

.. 

logos atau akal budi sebagai terang asli manusia, yang memberikan 

kemampuan kepadanya untuk membuka arti-arti yang terletak dalam 

realitas. Bila realitas mendapat arti, apa yang dulu tersembunyi bagi 

manusia, menjadi tidak tersembunyi lagi baginya. Yang tak tersembunyi 

itu, oleh filsuf-filsuf kuno dinamakan aletheia, yakni kebenaran. Apa yang 

mendapat arti, menjadi tak tersembunyi, yaitu benar. 

Takdir sangat menyadari akan hadirnya akal budi pada manusia. Dalam 

beberapa buku dan tulisan-tulisannya ia selalu mengaitkan pemikiran­

pemikirannya dengan akal budi, bahkan ketika membuat pengertian 

tentang kebudayaan ia menyebutnya bahwa budi-lah yang melahirkan 

budidaya atau kebudayaan itu. Menurut Takdir, untuk menyesuaikan diri 

dengan lingkungannya dan mengembangkan diri, manusia mengandalkan 

kemampuan yang hanya ada padanya, yaitu budi, dalam bahasa Inggris 

mind (S. Takdir Alisjahbana, 1986:3-4). Manusia bebas untuk menentukan 

kegiatannya karena budinya. Budi, menurut Takdir, adalah kesatuan 

"pikiran, kemauan dan fantasi" yang menjadikan "dorongan-dorongan 

hidup dasar" manusia, "inseting" dan "perasaan" menjadi dorongan khas 

manusiawi. Budi adalah dasar segala kehidupan kebudayaan manusia (S. 

Takdir Alisjahbana, 1982:6). 

Man usia menemukan kes~daran diri ketika i~:t mengal~i hi~upnya sebagai 

seorang "aku". Penemuan terbesar akan "aku" ini dilakukan oleh Rene 

173 



! ~ 
I 
~I 

I! 

~ 
ii 

I 
i 
I 
I 

II r 

l 
I!. I ., 

~'I ,! 
i, 

R !j 
II 
~j 

L 

~ 

' f 

n 
~'-': 

~ ~ 
1r 

I' 
ii 
II 
::! 
~I; 
~~ 
i.: 

J 
!1; 
l'i 
.i 

I 

~ 
j~ 

~ 

.. 

Descartes (1 596-1650) yang kemudian menjadi titiktolak untuk seluruh 

filsafat modern dan oleh peristiwa ini ia lalu dijuluki sebagai "Bapak 

Filsafat Modern". 

Pengalaman saya -filsuf--sebagai "aku" menjadi pusat dan fondamen bagi 

setiap refleksi filosofis44 
• Secara lebih teknis bisa dikatakan bahwa 

Descartes mendasarkan filsafat atas subjektivitas; ia mendasarkan filsafat 

atas kesadaran diri (self-consciousness). "Aku" secara langsung mengenal 

dirinya sendiri. 

·_-;--

Kenyataan ini, yang juga disebut sebagai immanentisme Descartes, 

menunjukkan bahwa ia hadir pada diri sendiri. Ia tidak menerima begitu 

saja hidupnya secara pasif, tetapi ia sadar bahwa ia ada. Ia menyadari 

bahwa semua yang terjadi di dalam maupun di luar dirinya, ada 

hubungannya dengan dia. 

Manusia sebagai wujud yang dalam eksistensinya menemukan peluang 
.. _,... ·-. -~ 

untuk aktualisasi diri terus-menerus, bukan sekedar dihanyutkan oleh 

realitas di sekitarnya. Kelemahan dari teori tabula rasa Gohn Locke) 

terletak pada implikasinya, bahwa manusia dalam perkembangannya tidak 

ubahnya seperti gudang jejak yang berasal dari situasi pengalamannya. 

44 Sekitar Manusia: Bunga Rampai tentangfilsafat Manusia, diredaksi oleh Soerjanto 
Poespowardojo dan K. Bertens, 1983: 14. 174 



I ~ 
I . 
I j 

l 
' I 
I 
I ~ 
!! 
jl 

I 
~ 
~ 

I 
t: 

I! 
I 
I 
I • 

.. 

Manusia bukan objek yang dibentuk secara pasif oleh pengalamannya, ia 

bahkan juga memilih untuk mendapatkan pengalaman tertentu. Takdir 

mengatakannya bahwa memilih dan menentukan nilai-nilai itu ialah 

pekerjaan budi manusia dalam menciptakan beragam kebudayaan. (Lihat 

kutipan 37 him. 176) 

Manusia dan pengalamannya, menurut Fuad Hassan, adalah proses sahut-

menyahut45
• Jadi, cogito ergo sum Descartes hanya berlaku pada zamannya 

untuk mengembangkan metode pemikiran tentang manusia, sementara 

pada saat sekarang jauh lebih besar bahwa manusia sebagai pribadi, 

berkembang atas asas respondeo ergo sum. 

Menurut Fuad Hassan, Respondeo ergo sum sebagai titiktolak untuk 

memahami kekhususan cara manusia bergaul dengan realitas, lebih cocok 

dengan kenyataan bahwa manusia adalah dialog. Dalam dialog yang terus-

menerus, dalam sahut-menyahut terus-menerus, dalam menanggapi realitas 

sebagai subjek itulah ia mengukuhkan diri sebagai aktualitas. Dengan kata 

lain, dengan melalui dialog itulah terjadi aktualisasi diri. Dialog antara 

manusia dengan dunianya tidak identik dengan suatu proses stimulasi dan 

reaksi seperti halnya juga terjadi dalam dunia hewan; jadi terdapat 

perbedaan yang mendasar antara animal reactions dengan human 

responses. 

45 Mencari Konsep Manusia Indonesia: Sebuah Bunga Rampai, disunting oleh Darmanto 
JT dan Sudharto PH, 1986:94, 175 

-~ ..... 

- .. 
-.: .. -~ ·" 



I . 

I 
~ H 

i 

I 
~ 

I 
t ~ 
~ 

' ~ 
~ 

~ L 
~ 
~ ,I 

] 
~ 

I 

~ 1 
I 
m 

' ~ 

~ 
I 

~ J , 
f ,j 

~ 
~ il, 
~ 
' ' 
~~~ 

:'1 I 
M 
[· 
[,' 
j· 
,I 

• 

/ 

Respons manusia terhadap realitas tidak bisa sekedar diterangkan secara 

mekanistis. Dengan mengutip pendapat F. Heinemann, Fuad Hassan .. 

mengatakan bahwa dalam memberikan responsnya manusia terlibat dengan 

. realitas secara Jrans-subjektif. Dengan demikian maka realitas akan 

kembali kepada manusia sambil menyempit sebagai kemungkinan. Realitas 

yang tadinya terbentang ibarat tanpa batas, oleh manusia dalam 

tanggapannya dipergauli sebagai kemungkinan yang memberi peluang 

untuk mengukuhkan pilihannya demi membatasi respons-respons yang 

ditampilkannya. ltu sebabnya terhadap realitas yang sama mungkin · 

dikembangkan beragam respons oleh manusia sebagai akibat kenyataan 

trans-subjektivisme. (Ibid h. 95). 

Eksistensi manusia ditandai oleh kesadaran dirinya sebagai kemampuan 

untuk meng-ada, being able to be. Kenyataan ·seperti ini membuka mata 

Takdir untuk merenung terus-meneus, tentang diri dan lingkungannya. 

Demikianlah yang terjadi di akhir tahun 1944 dalam sebuah kamar'sel di . ¥- .,. 

penjara Tanah Abang, Takdir meretleksikan kesadaran dirinya melalui 

perenungan filosofis dengan melahirkan buku Pembimbing ke Filsafat: 

Metajisika. Melalui buku ·yang baru diterbitkan tahun 1947 itu, Takdir 

berharap bahwa orang lain juga, terutama yang sempat membaca 

tulisannya, mel~kukan hal y~mg sama: menem.ukan kesadaran diri 

176 



! " 
f 
1 

I 

I 
~ I 
t 

I 
d 

I 
I 

f 
·I ~ 
: ~ ~ 

j 
~I 

,\, 
ii. 

~l 
!,i 
~~ 
I; 

f ,I 
[I 

f 

t\ 

I . 
1-
M 
~ 

: 
i 

,,, 

f.j 
II 
'l 

.1i 

~ 
!'I 

fj 
j;! 

j, 

il 
1:: 

''r'i 
i! 
~j 

i! 
; 

i: 
I 
ri 
t;: 
jl, 

~ 
' 

~--ll . 

Kenyataan menunjukkan bahwa dalam realitas perkembangan sejarah 

kebudayaan Indonesia, kesadaran akan hadirnya . "aku" tidak pernah 

nampak sehingga "aku" melebur dalam dunia bahkan sering terjadi dunia 

menguasai "aku". Demikian pula terjadi ketika ada pihak lain yang 

berkuasa atas "aku" (kehadiran para penjajah), "aku" tidak pernah 

menyadarinya. Melalui kehadiran kebudayaan modern Barat, Takdir 

berusaha untuk menempatkan sang "aku" pada posisinya yang tepat. 

Menemukan kesadaran diri, oleh Leenhouwers dikategorikan sebagai salah 

satu ciri khas dari citra manusia modern. Ia menjelaskan tentang aspek-

aspek paling~penting dalam citra manusia modern yang secara garis besar 

meliputi dua aspek: pertama, seseorang mengalami hidupnya sebagai 

seorang "aku" yang melalui pengalaman itu ia telah menemukan kesadaran 

diri. Aspek kedua ialah keterbukaan "aku" yang menjadi nyata dalam diri 

seseorang sebagai keterbukaan bagi "dunia", "sesama manusia", dan · '·~-=--
.-~ 

"Tuhan". (Leenhouwers, 1970:86-87). 

177 



; 
i. 
l .. 
il 
! 
II 
! .. ,, 

~I 

I 
~ 

~ 
il 
II 
r 
r~r 
l'j 
!ii 
!', 

I :;. 

~ 

!I 
li 
t' tl 
~ 

tl 
\"1 

I
I,!, , 

.
'·' ~ 
I . 

I 
t 
1

/1 
., 

~ 
~· 

~ l] 
~~ 
.1 
.~ 

:i 
ti· 
j:i 

11 
~;i 
11[ 

[:i: ,, 
·I -r 
II:' 
!tt'' 
l,, 

5.4. Kesimpulan 

Manusia menemukan kesadaran diri ketika ia mengalami hidupnya sebagai seorang 

"aku". Kesadaran akan hadirnya "aku" yang menjadi titiktolak seluruh filsafat 

modem ini, memberi kejelasan bahwa ia hadir pada diri sendiri yang tidak menerima 

hidupnya secara pasif saja tetapi ia tabu bahwa semua yang terjadi baik di dalam 

maupun di luar dirinya, ada hubungannya dengan dia. Takdir menyadari bahwa 

hidup manusia terjalin dalam dialog dengan lingkungan tetapi ia berkecenderungan 

untuk mengabaikan adanya "dunia hidup yang kongkret atau situasi" itu berpengaruh 

dalam isi hidup manusia. Hal ini ditunjukkan dengan sikapnya yang tegas untuk 

membedakan "Indonesia baru" dari "ikatan-ikatan lama". 

Manusia tidak pernah kehilangan diri secara menyeluruh dalam arti bahwa pihak lain 

tidak pemah dapat menguasai "aku'' secara tuntas; manusia sebagai "aku" bersifat 

tak tersentuhkan. Hal ini mendasari sikap optimis Takdir atas kekhawatiran beberapa 

kalangan tentang hilangnya kepribadian bangsa dalam melakukan proses modemisasi 

yang menyeluruh. .. ·-· ···::o:t;;. 

Perbuatan "aku" bukan hanya merupakan basil saja dari berbagai proses tetapi 

manusia menjadi pangkal perbuatannya sendiri. Kendati demikian, kebebasan yang 

dimiliki manusia itu belum dalam arti benar-benar bebas karena ia akan selalu 

. bertabrakan dengan berbagai hal dalam. hidupnya. Namu~ ia akan selalu ·-berusaha 

mengatasi rintangan-rintangan itu karena ia mempunyai proyeksi sendiri dalam 

178 



I A 

~ I 
~ ~ 

~ 
~ 
n 

i 
! 

1: r 
!I ,, 
I; 
!1 I 

'i 
~~~ 

l
.,,i 

I 
(I 
u 
f 

i, 
~~ 

!1 
fl 
li 
ll~ I 
'ri 

r-• I 

I 
~ 
1

\\. ,: 

~ 
~ 
I' I 
~ L 
i 
~~ 

~ 
~I I 
!i 

I 
I 

ri 

.. 

~ 

hidupnya. Kebebasan, dikatakan Takdir merupakan ciri khas manusia sebagai akibat 

dari proses budi yang dimilikinya. 

Dari beberapa penjelasan terdahulu, pemikiran yang sifatnya ideologis seperti: 

-
individualisme, naturalisme, liberalisme dan rasionalisme sebagai ideologi Barat ini 

ditemukan dalam pemikiran-pemikiran Takdir diantaranya dalam buku: Polemik 

Kebudayaan, Antropologi Baru dan Kelakuan Manusia di Tengah2 A/am Semesta. 

Takdir sangat menyadari akan hadirnya akal budi pada manusia, oleh karena itu 

maka manusia Indonesia yang diidealkan Takdir ialah manusia yang berani 

memasuki "alam fungsional", di mana hubungan dengan lingkungan terjelmakan 

hanya oleh subjek. 

,· 

179 



i: 

~ 
~ 
~ .. 
~ 

I 
I 

,•!1 

H 

I 
I 
" 
] 
.~ 
'• ,, 
!~ 

,j 

I' 

.~ 
f 

li 

~ 
II 
F 
j! 

li 

i\ 
[I 
:Ill 1 :: 
![, 
!;: 
i:! 
'·I 

1( 
I• 

~~' 
~!i 
1i 
II 
f:j 
i'i 
cj ~ 
!J 

~ 
____1 

!· 
~ 

I" 
I" ., 

BABVI 

PENUTUP 

6.1. Kesimpulan 

Nilai merupakan kata kunci Takdir dalam memahami perbandingan dan dinamika 

kebudayaan. Nilai juga merupakan kekuatan integral dalam pembentukan pribadi, 

masyarakat dan kebudayaan. Konsep Nilai, dipakai untuk memahami perkembangan 

sejarah kebudayaan di Indonesia; mengapa kebudayaan suatu masyarakat berbeda 

dengan masyarakat lainnya? Takdir tidak memandang tinggi rendahnya sebuah nilai 

budaya; kebudayaan progresif tidak lebih tinggi dari kebudayaan ekspresif. Yang 

membedakan budaya yang satu dengan yang lainnya ialah variasi bangun 

konfigurasinya, nilai-nilai mana yang lebih diunggulkan. 

Dalam hagan kebudayaannya, van Peursen sejalan dengan Takdir bahwa tahap 

ontologis tidak lebih tinggi dari tahap mitis dan seterusnya, atau juga tidak bisa _ . _ ..• 

dipandang secara historis (bahwa tahap ini muncul setelah tahap yang lebih dahulu). 

Tahap-tahap dalam Peursen justru memperlihatkan sesuatu yang terkandung dalam 

setiap kebudayaan. Dengan demikian, seperti halnya Takdir, dalam tahap fungsional 

pun masih terdapat unsur-unsur tahap-tahap lainnya; dalam kebudayaan progresif 

terkandung unsri:r-unsur ekspresif tetapi dalam peri~bangan yang berlainan. 

180 



I 
I ~ 
I 

l 
I d 

I 
i 

I 
~ ~ 
~ 
II". I 
t 

'I 
~ 

I 
fl 

I t 
I 
u 
~ 
I 

J 

~ ll 

fl.· 

. .. 

1~. \ ~. ([ 

• 

Kendati demikian, keinginannya "untuk merekonstruksi budaya Indonesia dengan 

budaya Barat yang modern adalah final. Baginya, akulturasi yang tidak menyeluruh 

adalah sikap setengah hati yang hanya akan memperlambat proses modernisasi yang 

kt~tika itu dianggapnya bukan lagi suatu pilihan tetapi keharusan. 

Modernisasi Barat yang dipandang Takdir berawal dari humanisme ltalia, telah 

mengilhaminya untuk kemudian mengajak masyarakat Indonesia ke dalam suatu 

gerakan budaya yang berjuang keras untuk menempatkan man usia pada posisi sentral, 

tidak lagi terbelenggu oleh adat dan dogma-dogma agama sebagaimana yang terlihat 

dalam perkembangan sejarah kebudayaan Indonesia. Melalui kebudayaan modem ini, 

manusia mengubah alam agar menjadi lebih manusiawi dan dengan budi yang 

dimilikinya, manusia menciptakan budidaya atau kebudayaan. Takdir sangat 

menyadari akan hadirnya akal budi pada manusia Oleh karena itu maka manusia 

Indonesia yang diidealkan Takdir ialah manusia yang berani memasuki "alam 

fungsional", di mana hubungan dengan lingkungan terjelmakan hanya oleh subjek. 

Takdir sangat menjunjung tinggi konsep budi. Demikianlah maka ketika menghadapi .. ,... ·~'"'-

problem awal modemisasi yaitu ketidakberdayaan masyarakat dalam menggapai 

nilai-nilai baru sementara yang lama pun sudah telanjur ditinggalkan, Takdir 

berkeyakinan bahwa segala perubahan hanya dapat dilakukan melalui inner forces 

(yakni kekuatan budi) dan bukan sebaliknya (outer forces) . 

. -", ~ 

Pada sisi Jain, dalam upayanya mencapai rasionalitas, manusia modem itu justru 

cenderung menjadi irrasioanal. Teori Kritis Horkheimer hendak memberikan 

181 



I ~ 
! I . 
fl 
Fi 

~ 
I 
tl 

~ 
~ 
ll ,, 
11 

:I 

fi 
li 
'I 
~~ 

~ 
~ 

i 
n 
r. 
fii 

~ ~ 

I 
~ 

~ 
i! 
[1, 

~.f 
r 

iii 
•:II 
'Yi 

ll 

l 
[, 
!l 

i;i 
l"i 
tl 

'i 
11 
I 

·I 

;,,: ,. 

:n 
r 

. 

~ 

ke!!adaran kepada manusia modern agar dapat terbebas dari keadaan ini tetapi ia 

pesimis dengan berkesimpulan bahwa usaha manusia secara rasional pada akhimya 

akan mengalami jalan buntu. Takdir melihat adanya harapan dan bahkan optimis 

yakni dengan mengaj_ukan altematif, diantaranya ag~ ilmu-ilmu sosial mendasarkan 

segi-segi epistemologis dan aksiologisnya pada konsep tentang aka! budi atau Geist. 

Demikianlah, pemikiran Takdir selalu terentang ke depan, selalu optimis meskipun ia 

sadar akan tantangan zaman. Yang membuatnya optimis, tentu karena ia san gat 

mengenal filsafat. 

Wawasan berpikir Takdir banyak dipengaruhi oleh ideologi-ideologi Barat modern. 

Pemikiran modem semakin mengaitkan keterarahan kongkret, khususnya sesama 

manusia. Hal ini disebabkan karena justru di dalam keterarahan pada "dunia dan 

"sesama", terletaklah "kemanusiaan" manusia. Di dalam keterarahan berganda ini 

manusia mengalami diri sebagai "aku". 

Pemikiran-pemikiran Takdir terutama dibentuk oleh pergulatannya dengan filsafat 

modem dan filsafat nilai. Nama-nama yang sering muncul dalam indeks bukti 

utamanya Values as Integrating Forces: Descartes, Kant, Hegel, Marx, Cassirrer, 

Dilthey, Durkheim, Oswald Spengler, Eduard Spranger dan Karl Jaspers. Bisa 

dikatakan bahwa kerohanian Takdir dibentuk/terpengaruh para filsuf itu akan tetapi 

dengan tetap mengasimilasikan pikiran mereka ke dalam kerangka pikirannya sendiri. 

182 



i ~ 
I ,I 
Jl 

\j 

~ 
H 

~ 
~ 

I 
(i 

1'1 

:,[ 
J 

,I 
~i 
t' 
~I 
ij 
!:, 

~~ 
~ 
tl 

11 

il --, 

fj 
\1 . I 
i'l l 
>, 'I I I . ! 
~ ~· 
!I 
I 
~ 
! 
~; 
11 

II 
~-

1
; 

11 
•II 
1•1 
jll 

j:i 
! 

lj 
11 
!,;1' 
I. 

;:. 

i-1 

1
::, ,, 
1,i 

>I 

,. 

6.2. Relevansi Pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana Pada Masa Sekarang 

Mengaitkan pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana dengan realitas sekarang, tidak bisa 

dipisahkan dengan perkembangan mutakhir perubahan-perubahan yang terjadi baik 

dalam skala lokal (nasional) bangsa Indonesia, maupun dalam skala global 

masyarakat dunia. 

Dalam skala lokal (nasional) bangsa Indonesia dewasa ini, perkembangan mutakhir 

ditandai dengan: 

I. Berlangsungnya tiga arus besar transformasi budaya, pertama transformasi dari 

masyarakat pra agraris menuju masyarakat agraris. Proses transformasi ini sedang 

dial ami oleh masyarakat pedalaman dan masyarakat primitif yang masih banyak 

bersebaran di seluruh pelosok Indonesia: di pulau Jawa misalnya masih ada suku 

Badui, di Sumatera ada suku Kubu, di Kalimantan ada suku Dayak, dan di Irian 

Jaya hampir semua suku asli. Transformasi kedua, dari masyarakat agraris 

menuju masyarakat industri, pada tataran ini dia!ru:n.i oleh __ Vlayoritas bangsa 

Indonesia. Transformasi ketiga, dari masyarakat industri rnenuju masyarakat · 

infonnasi, yang dinikmati oleh sekelompok kecil masyarakat terdidik yang hidup 

di kota-kota besar (metropolitan). 

2. Berlangsungnya proses transformasi politik, dari tatanan politik yang otoriter 

·menuju .tatanan politik yang demo~tis. Prose~ transformasi tatanan politik.ini 

dimulai sejak jatuhhya rezim Soeharto pada tahun 1998 dan berlangsung sampai 

saat ini. 

183 

.·.~,.;.· ... 



l ~ 
~ 
i 
~ 
II 
i 

~ 

1 
I 
~~ 
~~~ 

,, 

~ 
fl 

i 
~ 
'f 

~ 
I . 

-' 

Pada masyarakat yang mengalami proses transisi ini, baik transisi dalam tatanan 

masyarakat secara keseluruhan (budaya) maupun transisi dalam tatanan poilitik 

menuju tatanan politik yang demokratis, kerawanan budaya (konflik) akibat dari 

.. et<ses proses transisi selalu terjadi. Hal ini disebabkan karena nilai-nilai budaya lama 

sudah dianggap tidak relevan (ditinggalkan) sedangkan nilai-nilai budaya baru masih 

dalam proses mencari (belum terbentuk), sehingga masyarakat mengalami kefakuman 

nilai. 

'.·.--

Dalam kondisi transisional yang dialami oleh bangsa Indonesia seperti inilah 

pemikiran Sutan Takdir Alisjahbana akan tetap aktual (punya relevansi) sehubungan 

dengan konsep budi yang dijunjung tingginya. Demikianlah maka ketika menghadapi 

problem awal modemisasi yaitu ketidakberdayaan masyarakat dalam menggapai 

nilai-nilai baru sementara yang lama pun sudah telanjur ditinggalkan, Takdir 

berkeyakinan bahwa segala perubahan hanya dapat dilakukan melalui inner forces 

(yakni kekuatan akal budi) dan bukan sebaliknya (outer forces). Selain itu Takdir 

melihat adanya harapan dan bahkan optimis yakn_i dengan mehgajukan alterna~_if.:,~~~ , __ -= 

diantaranya agar ilmu-ilmu sosial mendasarkan segi-segi epistemologis dan 

aksiologisnya pada konsep tentang akal budi atau Geist. Karena itulah maka 

pemikiran Takdir bisa menjadi altematif pilihan arah perubahan, karena dengan 

menggunakan pemikiran ini arah yang dituju dari perubahan masyarakat Indonesia 

reliltif lebih j_~Ias. Perubahan itu ~idak lain daripada pe_rubahan me;nuju masyarakat 

yang mendudukkan nilai-nilai kemanusiaan (humanisme) pada posisi sentral (subjek 

184 



"' 

I . 
I
I 
. 

~ 

I 
l
l .. i . 
I 

1 
1 
'i 

l~ 

~ 

~ !; 
I 
li 
~ 

~ 
\II 

I 
~ 
' } 

l 
I
~ 
1 
~ 
p: I . 
~ ~· 

I 
~~ 

j 

l 
r 
~ 
I j! 

~~I 
]\I 
'' .. i! 

i:l 
t 

f 
~i 
l'l 
~ ,.,,, 

r 
~ ~ 
(! 
i', ll .. 
j;, 

t 
I' 

~--_____.£ 
i''• 

w 

11 
Yi ,, 
,.: 

,. 

maupun objek) dari perubahan itu sendiri sehingga ekses-ekses negatif dari kondisi 

transisional bisa diminimalisir . 

Dengan mengedepankan akal budi sebagai titik sentral (inner forces), strategi 

perubahan kebudayaan yang diajukan oleh Takdir bisa menjadi altematif perubahan 

bangsa Indonesia dalam menghadapi era globalisasi. Hal ini disebabkan karena 

dengan inner forces yang menjadi pendorong perubahan, faktor ekstemal (pengaruh 

luar) hanya merupakan faktor penyempuma, bukan faktor inti. Oleh karena itu 

dengan konsep ini, bisa semakin mendorong bangsa Indonesia untuk melakukan 

akselerasi dalam mengejar ketertinggalan di satu sisi dan di sisi lain ada semacam 

jaminan kemajuan yang akan dicapai oleh bangsa Indonesia dengan tetap mempunyai 

kekhasan ke Indonesiaan dalam konstalasi masyarakat global. Konsep inner forces ini 

juga melahirkan tanggung jawab moral karena kebudayaan yang tercipta dari akal 

budi itu ialah kebudayaan yang terpilih, temilai (menurut Takdir, ciri terpenting dari 

proses akal budi manusia ialah memilih, menentukan dan menciptakan nilai-nilai. 

1982: 12), sehingga kebudayaan itu tidak bebas nilai. 

~ ·;:; 

Berkaitan dengan pemikiran Takdir tentang strategi modernisasi yang ia lontarkan di 

era tahun 30-an, khususnya hila dikaitkan dengan konsep bahwa perubahan harus 

didasarkan pada inner forces ini maka bangsa Indonesia tidak akan "gagap" 

menghadapi perubahan tetapi akan mampu menyesuaikan diri dengan perubahan, 

sehingg~ di era glo;balisasi sekarang, bangsa I~onesia tetap ~empunyai jati diri. 

185 



[ 

l I . 
I 

! 
1 
II 

;:I 

I.J. 

11 

!i 
.1 

~ 

I 
i 
l1 
(.;! 

... 

... ./ 

Sementara itu dalam skala global (masyarakat dunia) perkembangan mutakhir 

ditandai dengan realitas-realitas yang paradoks, antara lain: 

1. Selain terjadi "simbiosis mutualisme" antar budaya bangsa seperti Timur-Barat 

dan Barat-Timur --yang ditandai dengan budaya Timur mengambil ethos-ethos 

Barat' yang progresif dan budaya Barat menransfer nilai:-nilai kearifan lokal 

budaya Timur ( ekspresif)-- terjadi realitas-realitas yang paradoks. Dalam relasi 

antar budaya ini juga berlangsung perbenturan-perbenturan peradaban. Samuel 

P. Huntington (2001) menjelaskan bahwa setelah terjadi peredaan ketegangan 

(berakhirnya perang dingin) antara blok kapitalis melawan blok sosialis komunis 

di akhir tahun 80-an, kecenderungan yang berlangsung adalah dikotomi antara 

budaya Barat (kapitalis) dengan budaya Islam. Kecenderungan itu semakin 

menguat sehingga dari relasi yang dikotomis antara Barat-Islam tersebut muara 

akhirnya bisa berbentuk perbenturan budaya Barat (kapitalis) dengan budaya 

Islam . 

2. Dengan kemajuan sains dan teknologi, khususnya teknologi informasi dan 

transportasi ·maka dunia seakan mengerut semakin kecil, orang bisa sarapan pagi 

di Jakarta, makan siang di Kualalumpur, dan makan malam di London dalam 
... ·· 

waktu satu hari. Selain itu dengan kemajuan teknologi informasi, tidak ada batas-

batas negara yang bisa menghambat arus infomasi yang bersifat global sehingga 

nilai-nilai demokrasi, hak asasi manusia, menjadi nilai-nilai yang bersifat 

universal dan menjadi concern semua manusia. Pada tatanan masyarakat 

kosmopolitan dan· mondial seperti :itu maka kecenderungan menyatunya duriia· · 

menuju tatanan yang tunggal dan universal seharusnya semakin menguat, apalagi 

didukung dengan sistem ekonomi yang trans nasional dan bersifat global pula; 

186 

.,. 



~~ 

i 
I "" I 

~ 

l 
I 
~ ,, 

[.j 
ll 
fi 

' ! 
r 
!II 

r1 

~ ,. 

I 
f,i 
.:~ 

~1· 
r 
t~ 
[, 

~; 
II 
~I 
~~ 
~ 

L· 
j,,l 

J:l 

ll' 
• I 

~ 
~I ,, 
~-

'I# 

...; 

~ . 
h 
!I 
~ 

~; 

Namun dalam realitas relasi peradaban antar bangsa yang terjadi justru realitas 

yang kembar. Di satu sisi memang sedang berlangsung menguatnya relasi antar 

bangsa yang mendasarkan pada nilai-nilai universal, tetapi di sisi lain juga 

semakin menguat semangat lokal, semangat etnosentris, sebagai identitas diri 

dalam pergaulan antar bangsa. 

Dalam pergaulan budaya antar bangsa yang bersifat paradoks seperti itu bila 

dikaitkan dengan konsep Takdir, khususnya konsep aka! budi sebagai tolok 

ukurnya maka segala perubahan akan selalu bertumpu pada kekuatan-kekuatan 

internal manusia itu sendiri (inner forces) bukan karena faktor determinasi dari 

luar (external). Dengan penjelasan Takdir seperti ini mak~ sebuah kewajaran 

kalau relasi budaya antar bangsa bukan semakin mengaburkan identitas suatu 

ban gsa tetapi justru semakin memperkuat jati diri bangsa itu sendiri. 

Yang perlu dikritisi ialah bahwa pada satu sisi Takdir mempertahankan konsep 

budi sebagai dasar inner forces sehinggga setiap oranglbangsa masing-masing 

mempunyai jati dirinya tetapi di pihak lain ia mengehendaki adanya kesatuan .. "''" 

bumi, kesatuan budaya bahkan kesatuan agama dengan konsep Bumantara 

(Takdir menolak Pluralitas, lihat h. 145). "Semangat universal" sebagai sesuatu 

yang harus dimiliki manusia/masyarakat ideal Takdir yang diidentikkannya 

dengan semangat internasional atau semangat dunia (lihat h. 43) dengan 

. menghendaki ad~ya. satu bumi adalah pandangan yang inkonsist~n dengan . . 

konsep inner forces-nya. Dan, mungkinkah terwujud satu bumi, satu budaya, satu 

agama? 

187 



I I
' 

l 
~ 
m 
'" 

f.~r· 
\• 

:·I 

1
[: 
' 

II 
" ' 1~ 

~ 
.i 

~ J 
w 

I 
~ 
M 

I 
j 

~ 
~ 
~ J 

~ 
'·I ~ 
u 
~: 

I 

"' 

,.. 

.. 

~ 

Sikap inkonsistensi Takdir juga bisa dilihat dari profesinya yang dikenal sebagai 

sastrawan di satu pihak sementara di pihak lain ia sangat memuja rasionalitas 

yang ditunjukkan dengan keyakinannya agar bangsa Indonesia mengadopsi ethos-

ethos individualisme, -intelektualisme dan materialisme dari Barat. Dengan kata 

lain bahwa Takdir ialah orang yang sangat memuja dan "berteriak" tentang 

budaya .progresif Barat tetapi ia sendiri tetap berpijak bahkan mengembangkan 

budaya-budaya ekspresif. 

Dari penjelasan di atas bisa disimpulkan bahwa baik dalam skala lokal (bangsa 

Indonesia) maupun dalam skala global (antar bangsa) pemikiran Sutan Takdir 

Alisjahbana masih kontekstual dan mempunyai relevansi. Kontekstualisasinya 

adalah · bahwa pemikiran kebudayaan Takdir dijadikan pisau analisa bagi 

kecenderungan yang ada, sedangkan relevansinya, dengan mendasarkan pada 

pemikiran Takdir, baik sebagai masyarakat bangsa maupun bagian dari 

masyarakat dunia, tidak akan "gagap" melihat perubahan-perubahan yang ada 
\:. 

bahkan sebaliknya, justru menyikapi perubahan-perubahan tersebut dengan 

semangat dan optimisme yang tinggi. Hal ini disebabkan karena mempunyai 

paradigm a yang jelas yang ditawarkan oleh Takdir yakni paradigma aka! budi dan 

paradigma nilai yang hakikatnya meletakkan manusia pada posisi tertinggi . 

188 



~ ~· 
'I 
~ \l 

I -
I 

l 
I: 

I 
11 

!.i 
;1 
~ 
1: 
I 

" f ,, ,, 

I I rl 

I 
I

I • 

. 

I
I 
I ~ 

~ 
~ 
I 
r! 
h 
f 

I 
~ 
•' 

f ~ 
~ 
I 

il: 

iii; ., 
j; 
; 
,r 
::! . 
I' I ,, 

... 

,. 

DAFTARPUSTAKA 

I. Buku 

Abidin, Zaina12000, Filsafat Manusia, Memahami Manusia Mela/ui Filsafat, Bandung: 

Rosda Karya. - ·.· 

Amirin, Tatang M 1995, Menyusun Rencana Penelitian, Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada 

Bagus, Lorens 2000, Kamus Filsafat, Jakarta: Gramedia 

Bakker SJ, J. M. W. 1994, Filsafat Kebudayaan Sebuah Pengantar, Yogyakarta: 

Kanis ius 

Bertens, K 1989, Ringkasan Sejarah Fi/safat, Yogyakarta: Kanisius. 

1990, Fi/safat Barat A bad XX Inggris-Jerman, Jakarta: Gramedia. 

1993, Etika, Jakarta: Gramedia. 

Brouwer, M.A. W. dan M.P. Heryadi 1986, Sejarah Filsafat Barat Modern dan 

Sezaman, Bandung: Alumni. 
,. 

Budiman, Arif 1995, Teori Pembangunan Dunia Ketiga, Jakarta: Gramedia . 

Cassirer, Ernst 1989, Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Esei Tentang Manusia, 

diindonesiakan oleh A. A. Nugroho, Jakarta: Gramedia. 

Copleston Sj, F 1965, Contemporary Philosophy, London 

Dhakidae, Daniel 2003, Cendekiawan dan Kekuasaan dalam Negara Orde Baru, Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama 
,..- :-• 

Dewey,_John 1998, Budaya dan Kebebasan, Ketegangan Antara Kebebasan Individu dan-: .-

Aksi Kolektif, Penerjemah A. Rahman Zainuddin, Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia. 

Ensiklopedi Nasional Indonesia, 1988, Jilid-1 A-Amy, Jakarta: PT Cipta Adi Pustaka 

Esposito, John L. 2002, Dialektika Peradaban; Modernisme Politik dan Budaya di Akhir 

Abad ke-20, Jakarta: Qalam 

. Fauzi, IV;fuhamad ·(penulis naskah} 1999, STA & PerjuangartKebudaya_qn lndonesia.19q8-

1994, (Biografi), Jakarta: Dian Rakyat. 

189 

,-. 



; 

~ ... 
! 

i. 

~ ~ 

I 
! 
~ 
H H 
~ 

~ 
~ .! 

il ,. 
u 
I 

~ 
I 

~ 
I 
I 
~ 
t' 

I . . 

!./, 

I ~ 
' I I ~ 
~ 

~ 
~ " ~~ 

I 
~ 
r j 
4! 

II ,,: 

.. 

" 

Huntington, Samuel P. 2001, Gelombang Demokratisasi Ketiga, (diterjemahkan dari The 

Third Wave: Democratization in the Late Twentieth Century), Jakarta: Grafiti 

Huijbers, Theo 1991, Manusia Merenungkan Dirinya, Yogyakarta: Kanisius 

Jatman, Darmanto dan Sudharto PH (penyunting) 1986, Mencari Konsep Manusia 

Indonesia (sebuah bunga rampai), Jakarta: Erlangga 

Koentjaraningrat 1974, 'Kebudayaan, Mentalitet dan Pembangunan, Jakarta: PT 

Gramedia. 

1982, Persepsi Tentang Kebudayaan Nasional, Lembaga Research 

Kebudayaan Nasional-LIPI, Jakarta: LIPI 

Lauer, Robert H. 1989 PersefektifTentang Perubahan Sosial, terjemahan Alimudin, 

Jakarta: Bina Aksara 

Leahy, Louis 1991, Esai Filsafat Untuk Masa Kini, Jakarta: PT Temprint 

1993, Manusia Sebuah Misteri, Jakarta: Gramedia 

200 1, Siapakah Manusia: Sintesis Filosofis Tentang Manusia, Y ogyakarta: 

Kanisius 

2002, Horizon Manusia Dari Pengetahuan Ke Kebijaksanaan, Yogyakarta: 

Kanisius 

Leenhouwers, P. 1988, Manusia Dalam Lingkungannya, Rejleksi Filsafat Tentang 

Manusia, diindonesiakan oleh K. J. Veeger M A .. , Jakarta: Gramedia 

Magnis-Suseno, Franz 1991, Etika Dasar, Masalah-masalah Pokok Filsafat Moral, 

Y ogyakarta: Kanisius. 

Marbun, B.N. 2002, Kamus Politik, Jakarta: Pustaka Sinar Harapan 

Maslow, AH 1968, Toward Psychology of Being, New York: Van Nostrand 

Mintargo, Bambang S 1989, Tinjauan: Manusia dan Nilai Budaya, Jakarta: Universitas 

Trisakti 

MM, Sukanto 1989, Filsafat Manusia Dalam Skolastik Islam, Surakarta: LP 3 M UIM. 

Noer, Deliar 1988, Culture, Philosophy and The Future, Essays in honour ofSutan 

. Takdir Alisjahbana on his 80th Birthday, Jakarta: Dian Rakyat. 

Ozias, Stephan us 1990, Citra Manusia Budaya Timur dan_ Barat, Fiores: Nus.a lnd~ .. . . 

190 

"" . :• 
.~~ 



~ 
i . 
r 2 '"? 

i " 
Ill 

i 
I 
~l 

''i L 
t[ 

II I, ,. 

ti 
~ 

I 
~ ,,I 

1' 

I 
Jl 

l ·~ i \~ 
! 
t 
~ 

l 

.. 

~ 

Pabottinggi, Mochtar (penerjemah) 1988, Bertrand Russel: Pergolakan Pemikiran, 

diberi pengantar oleh S. Takdir Alisjahbana, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia 

& Gramedia 

Poedjawijatna, I. R. 1983, Manusia Dengan Alamnya (Filsafat Manusia), Jakarta: Bina 

Aksara · 

Poespowardojo, Soerjanto & K. Bertens (redaktur) 1983, Sekitar Manusia (bunga rampai 

tentang filsafat manusia), Jakarta: Gramedia 

Poespowardojo, Soerjanto 1993, Strategi Kebudayaan, Suatu Pendekatan Filosojis, 

Jakarta: Gramedia. 

Polanyi, Michael 2001, Kajian Tentang Manusia, diberi pengantar oleh Sudarminta, 

Yogyakarta: Kanisius 

S, Arieti 1976, Creativity, The Magic Synthesis, New York: Basic Books 

Said, Edward W. 1995, Kebudayaan dan Kekuasaan; Membongkar Mitos Hegemoni 

Barat, Jakarta: Mizan 

Salam, Burhanudin 1988, Filsafat Manusia: Antropologi Metafisika, Jakarta: Bina 

Aksara 

Sardy, Martin 1982, Kapita Selecta Masalah-masalah Filsafat, Bandung: Alumni 

Sartre, Jean Paul2002, Eksistensialisme dan Humanisme, Diterjemahkan oleh Yudhi 

Murtanto, Jakarta: Pustaka Pelajar 

Shariati, Ali 1984, Tugas Cendekiawan Muslim, Alihbahasa M. Amien Rais, Yogyakarta: 

Shalahuddin Press. 

Sindhunata 1982, Dilema Usaha Manusia Rasional, Jakarta: Gramedia 

Stevenson, Leslie.& David L Haberman 2001, Sepuluh Teori Hakika_t Manusia, 

Penerjemah Yudi Santoso & Saut Pasaribu, Y ogyakarta: Y ayasan Bentang 

Budaya 

Surakhmad, Winarno 1978, Dasar dan Tehnik Research: Pengantar Metodologi 1/miah, 

Bandung: "Tarsito" 

Sutrisno, Slamet (editor) 1986, Tugas Filsafat Dalam Perkembangan Budaya, Pilihan 

· karangan, Yogyakarta: Liberty. 

Sutrisno, Mudji (editor) 1993, A1anusia Dalam Pijar-pijar Kekayaan Dimensinya, 

Y ogyakarta: Kanisius 

191 

-;~·.-.~:;: 



I 
I 

~~ 

--~:· ~ 

J ~ ~· 

I 

k 
~· ,, 
!' 

!I 

l 
1 i, 
~ 

f J 

1 ..
.. ~ 

~ '~ 

I 
r 
!I 
il! 

I 
1
1
1 il, 

~ I ,, 

' 
[I 
I•! 
'ii 

tl 
11 

.. ~ l"Jt. 

l[ 

I . 
l'i 
i!i 
~ 

i 
l 

1: ;, 

ti 

Tim Redaksi Driyarkara 1993, Kapita Selecta Jelajah Hakikat Pemikiran Timur, Jakarta: 

Gramedia 

Udin, S (editor) 1978, Spectrum, Essays presented to Sutan Takdir Alisjahbana on his 

Seventieth birthday, Jakarta: Dian Rakyat 

Peursen, C. A van. 1989, Orien_tgsi Di Alam Filsafat, diterjemahkan oleh Dick.Hartoko, 

Jakarta: Gramedia 

1994, Strategi kebudayaan, diterjemahkan oleh Dick Hartoko, Y ogyakarta: 

Kanisius 

Varma, S. P. 1987, Teori Politik Modern, terjemahan Tohir Effendi, Jakarta: Rajawali 

Veeger, K. J. 1986, Rejleksi Filsafat Sosial Alas Hubungan lndividu Masyarakat 

Dalam Cakrawala Sejarah Sosiologi, Jakarta: Gramedia 

II. Bu~u Sutan Takdir Alisjahbana 

1977 Polemik Kebudayaan, editor Achdiat K. Mihardja, Jakarta: Pustaka Jaya (cetakan 

pertama 1948) 

1981 Pembimbing Ke Filsafat: Metafisika, Jakarta: Dian Rakyat (cet. I th 1947) 

1982 Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat dari Jurusan Nilai2, 

Jakarta: Dian Rakyat (cetakan pertama 1975) 

1985 Seni Dan Sastera Di Tengah-tengah Pergolakan Masyarakat dan Kebudayaan, 

Dian Rakyat, Jakarta 

1986 Antropologi Baru, Jakarta: Dian Rakyat ( cetakan pertama 1966 dalam bahasa· .~ 

lnggris) 

1986 Kelakuan Manusia di Tengah-tengah Alam Semesta, Jakarta: Dian Rakyat (cetakan 

pertama dalam bahasa Jerman) 

1988 Kebudayaan Sebagai Perjuangan, Perkenalan dengan Pemikiran S. Takdir 

Alisjahbana, penyelenggara lgnas Kleiden dkk., Jakarta: Dian Rakyat 

1988 Revolusi Masyarakat dan Kebudaya(m di Indonesia, Jakarta: Dian Rakyat 
• • 0 • ·: •• . . . 

( cetakan pertama 1961 dalam bahasa Inggris diterbitkan oleh Oxford University) 

199 I Philosophy and The Future of Humanity, Jakarta: Dian Rakyat 

192 

........,. .,. 



i 
~ ') 
l'! l 
~ ! 
!; 
! 
/: 
l' 
!I 

I 
i 

it 

~~ 
8 

i ,. 
~ 
~ 
~ 

.. ,\!. ,, 
~·' I . 
~.· ~ ' 
f 
t 
~ J 
)~ ~ 
~ 
n' 

' ~ 

I~ ~ 
~ 
;lj 

!I 
~I 
!!i 
[i 

"" 

ll 

III. Makalah/Majalah 

Asikin Arifdkk., Spektrum STA, Ilmu dan Budaya No.5, Februari 1992, th XIV 

-------, Postmodemisme, Jumal Filsafat, th I no. 1, diterbitkan oleh Lembaga Studi 

Filsafat dan UNAS 

lgnas Kleden, Strategi Kebudayaan, Prisma No.3 th XIV, Maret 1987 

-------, Kualitas Manusia: Tantangan Ilmu Sosial, Prisma No. 9, th XIII, 1984 

S. Takdir Alisjahbana, Sejarah Kebudayaan Indonesia Dari Kebudayaan Asli ke 

Kebudayaan Umat Manusia, makalah yang dipresentasikan pada Kongres 

Kebudayaan tanggal 29 Okt - 3 Nop 1991 di Jakarta 

-------, Toward Reformation of Islamic Thought and Its Potential 

Contribution to The New Emerging World, makalah, tanpa tahun. 

-------, Modern Man and Religion, makalah, tanpa tahun. 

-------,Terlalu Halus, Itulah Kelemahan Kita, Prisma no. 11, 1984 

-------, Kerja Lebih Keras dan Raih yang Terdepan, Prisma, 2 Februari 

1991, him. 62-66 

-------, Sambutan Terhadap Polemik Kebudayaan Dalam Kompas, llmu 

Dan Budaya, th IX no. 3, Desember 1986 

-------, Usaha Pembangunan Desa Sebagai Usaha Kebudayaan, Ilmu 

dan Budaya no. 4-5th V, April-Juni 1983. 

:_{·~ 

193 



I -

~ 
!i 
l 

I ! 
!j 
L 
j: 
11 

II 
,I 

II 
~ 
"t: 

I 
" ji 

~I ' ' 

I,·; 
11 
( 
:'i'' 

:r. 
~~i 

~ 
~~ 

l~i; ;I 

~~ 
'i 
I' 
1:1 
.1: 

! 
1·­
j, 

ii' 
i'l 
!:j 

!!r: 

f 

I 
.I 

f 
' 
f 
! 

.1 
J 

l 
i 

f 

"" 
( . 
• 

LAMP IRAN 

I FIKSI 

-BEBERAPAKARYA 
SUTAN TAKDIR ALISJAHBANA 

Anak Perawan Di Sarang Penyamun, Jakarta: Dian Rakyat, 1991, 112 h. ( cet. Ke-12, 

Cet. Ke-1 th 1940) 

Dian Yang Tak Kunjung P adam, Jakarta: Dian Rakyat, 1986, 134 h. 

Grotta Azzura, Kisah Chinta dan chita, Jakarta: Dian Rakyat, 1990, 651 h. (3 vol) 

Kalah Dan Menang: Fajar Menyihgsing di Bawah Mega Mendung Patahnya Pedang 

Samurai (roman}, Jakarta: Dian Rakyat, 486 h. 

Kebangkitan Suatu Derama Mitos Tentang Bangkitnya Dunia Baru, Jakarta: Dian 

Rakyat, 1984, 84 h. 

Lagu Pemacu Ombak (kumpulan Sajak), Jakarta: Dian Rakyat, 1984,37 h. 

Layar Terkembang, Jakarta: Balai Pustaka, 1990, 139 h. (cet. ke-20) 

Perempuan Di Persimpangan Jalan (kumpulan sajak), Diterjemahkan ke dalam 

Bahasa Inggris oleh Marie Virginia Mohr, Jakarta: Dian Rakyat, 1980, 40 h. 

Puisi Baru ( dikumpulkan dan diuraikan oleh S. Takdir Alisjahbana), Jakarta: Dian 

Rakyat, 1975, 168 h. 

Sajak-sajak Dan Renungan, Jakarta: Dian Rakyat, 1987,47 h. 

Tak Putus Dirundung Malang, Jakarta: Dian Rakyat, 1990, ·116 h. 

Tebaran Mega, Jakarta: Dian Rakyat, 1984,47 h. 

·. 

194 



ii 
~ 

~ 
] 

I 
~ 

ti 

'I 
tl 

. , 

~j 
fi 

~ 
fl 
!r 

,, ,. 
' 1 
I 
I 

I I 
i { 
li \ II !-

~~ JJ ~ . ~ 

,f] J % i ~ I 

I 
~ 
~I 
11' 
r 
I 

!I 
1'1 
!,1 
J!l 

Iii 
~~I ,, 
I ~ 
~i 

i,r: 
·,, 

:'] 
!I 
il 

II 
" 

,;1 

·~- \ 

.. 

II NON-FIKSI 

Amir Hamzah Penyair Besar Antara Dua Zaman dan Uraian Nyanyi Sunyi, Jakarta: Dian 

Rakyat, 1985, 50 h. 

Antropologi Baru, Jakarta: Dian Rakyat, 1985 ( cetakan pertama 1966 da1am bahasa 

Inggris), xii + 345 h. 

Apakah Batjaan Tjabul?, ditulis bersama HAMKA dan Gajus Siagian, Jakarta: Balai 

Pustaka, 1957, viii + 91 h. 

Bahasa Indonesia dan Bahasa Daerah, Jakarta, Pustaka Rakyat, 1954, viii + 20 h . 

Dari Perjuangan dan Pertumbuhan Bahasa Indonesia: kumpulan esai 1932-1957, 

Jakarta: Dian Rakyat, 1988, 235 (cet. Ke-3, cet. Ke-1 th 1957) 

Dasar-dasar Krisis Semesta dan Tanggung Jawab Kit a: Kumpulan 13 Makalah (editor S. 

Takdir Alisjahbana), Jakarta: Dian Rakyat, 1984, xvi + 287 h. 

Dibacakan pada simposium Dasar-dasar Krisis Semesta dan Tanggung Jawab 

Kita, Universitas Nasional 4- 5 Juni 1983 

Kebangkitan Puisi Baru Indonesia, Jakarta: Dian Rakyat, 1978, 126 h 

Kebudayaan Sebagai Perjuangan, Perkenalan dengan Pemikiran S. Takdir 

Alisjahbana, penyelenggara lgnas Kleden dkk., Jakarta: Dian Rakyat, 1988, 

xxxiv + 202 h. 

Kelakuan Manusia c[i Tengah-tengah A/am Semesta, Jakarta: Dian Rakyat, 1986 (cetakan 

pertama th 1982 dalam bahasa Jerman), 47 h. .._ 

Pembimbing Ke Filsafat: Metafisika, Jakarta: Dian Rakyat, 1981 ( cet. I<.e-5, cet. Ke-1. 

Th 1947), 147 h. 

Perkembangan Sejarah Kebudayaan Indonesia Dilihat dari Jurusan Nilai2, 

Jakarta: Dian Rakyat 1982 (cetakan pertama 1975), 50 h. 

Philosophy and The Future of Humanity, Jakarta: Dian Rakyat, 1991, 96 h. 

Polemik Kebudayaan, editor Achdiat K. Mihardja, Jaka~a: Pustaka Jaya 1977, ( cetakan 
. . . 

pertama th 1948), · ·· 

Puisi Lama, Jakarta, Dian Rakyat, 1975, 131 h. 

195 



l: I .. 
u ., 
if 

I 
II 

ji 

~ 
~ 

I 
f] 
f; 

jli 

' ~I 

!j 

II 
H 
d 

~I 
j! 

rl;.i 

j 

~1 

l
i!i 
I 

i 

~ 
i6 
~~ 
r~ 

~ 

~ 
I 
~ 
\! 

li 
!i 
llj 
!~ 
:!! 
Ill 
i' 
!:' 

li 
!I 
~~ 
I 

,, 
II 
I' 
i 

!' 
P( 

' f 

;: 

( ~ 
rrl"""-<,, 
ill~-'\ 
II'· t 

~:: 

" ... 
-·---·------;:-

,_ 

Revolusi Masyarakat dan Kebudayaan di Indonesia, Jakarta: Dian Rakyat, 1988 

(cetakan pertama 1961 dalam bahasa lnggris diterbitkan oleh Oxford University) 

xii + 255 

Sedjarah Bahasa Indonesia, Jakarta: Pustaka Rakyat, 1956, viii + 21 h. 

Seni Dan Sastera Di Tengah-tengah Pergolakan Masyarakat dan Kebudayaan, 

Dian Rakyat, Jakarta, 1985, 175 h. 

Socio-cultural creativity in the converging and restructuring process of the New 

Emerging World, Jakarta: Dian Rakyat, 1983, 104 h. 

Tata Bahasa Baru Bahasa Indonesia, Jakarta: Dian Rakyat, 1973, xi + 97 h. 

The Failure of Modern Linguistic: in the Face of Linguistic problems of the twentieth 

Century, Kuala Lumpur: University of Malaya, 1965, 36 h. 

196 




