
AGNOSTISISME: 

STUDI DI UNIVERSITAS PROF. DR. MOESTOPO 

(BERAGAMA) DAN UNIVERSITAS PARAMADINA 

JAKARTA 
 

Agnostisism: study at University of  Prof. Dr. Moestopo 

(Beragama) and University of Paramadina Jakarta 
 

 ديني( وجامعة بارامادينا جاكرتا) Prof. Dr. Moestopo: دراسة حالة في جامعة اكنوستك

 

DISERTASI 

Diajukan untuk Memperoleh Gelar Doktor Dalam Bidang 

Ilmu Filsafat Agama pada Program Pascasarjana UIN 

Sunan Gunung Djati Bandung 

 

 

Oleh 

Elis Teti Rusmiati 

NIM 3 215 3 003 

 

 

 

 

 

PROGRAM PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SUNAN GUNUNG DJATI  

BANDUNG 

2018 



ii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI  

 

Hurup Arab Hurup Latin  Hurup Arab Hurup Latin 

 th ط   a ا

 zh ظ   b ب 

 ` ع  t ت 

 gh غ  ts ث 

 f ف   j ج

 q ق   h ح

 k ك  kh خ

 l ل   d د

 m م  dz ذ

 n ن  r ر

 w و  z ز

 h ه  s س 

 ‘ ء  sy ش 

 y ي  sh ص

 t ة  dh ض

 

Vokal Pendek  Vokal Panjang 

 â اَ   a ــــَــ

 î يِ   i ــــِـــ

 û وُ   u ــــُـــ

     

Diftong  Pembauran 

 al ال   ay اي 

 al-sy الش   aw او

    wa al و ال 

 



iii 
 

LEMBAR PERNYATAAN 

 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

Nama  : Elis Teti Rusmiati   

NIM  : 3.215.3.003 

Program : Pascasarjana UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

Program Studi : Porgram Doktor (S3) Filsafat Agama 

Judul Disertasi : 

TEOLOGI KONTEMPORER  

STUDI ATAS PEMAHAMAN KEAGAMAAN  

MAHASISWA JAKARTA 

 

Menyatakan dengan sesungguhnya bahwa disertasi ini benar-benar dibuat 

dan disusun oleh penulis yang bersumber kepada pemikiran penulis serta mengacu 

kepada sumber-sumber data tertulis dengan berpedoman kepada tata cara 

penulisan ilmiah. 

 

Bandung,  

Yang membuat pernyataan, 

 

                                                  Materai 6.000 

 

         Elis Teti Rusmiati 

NIM: 3.215.3.003 
 



iv 
 

ABSTRAK 

 

Elis Teti Rusmiati, 3 215  3 003. 2017. Agnostisisme: Studi di Universitas Prof. 

Dr. Moestopo (Beragama) dan Universitas Paramadina Jakarta 

Penelitian ini dilakukan untuk menyikapi lunturnya respons mahasiswa 

terhadap agama. Respons ini tumbuh sejalan dengan munculnya berbagai 

fenomena sosial kegamaan yang mengecewakan. Perilaku kehidupan beragama di 

Indonesia masih kuat dibayang-bayangi tradisi formalisme dan belum mempunyai 

kekuatan untuk mengoreksi distorsi moral dalam kehidupan sosial. Munculnya 

berbagai konflik, kekerasan, intolerasi, makin melemahkan peran agama dalam 

kehidupan. Di sisi lain, sains telah jauh meretas peradaban, melahirkan 

penemuan-penemuan baru yang tidak bisa dijelaskan oleh agama. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk: 1)Mengetahui pemahaman mahasiswa 

tentang eksistensi Tuhan dan agama, 2)Mengetahui dasar pemikiran yang 

dijadikan argumen/landasan dalam membangun pemahaman keagamaan 

mahasiswa, 3)Mengetahui faktor-faktor yang mempengaruhi pemahaman 

keagamaan mahasiswa, 4)Mengetahui otoritas standar nilai baik-buruk, benar-

salah, yang dipegang mahasiswa sebagai pedoman hidup.  

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif dengan pendekatan kualitatif. 

Hasil dari penelitian ini, Pertama, telah terjadi distorsi makna dan fungsi 

agama dalam penilaian beberapa mahasiswa, dengan munculnya berbagai 

fenomena yang mengecewakan. Dengan sikap skeptis 14% informan 

menunjukkan Agnostik-ateis, 50% Agnostik-teis dan 36% dengan sikap apatis 

masih mengakui eksistensi Tuhan dan agama. Kedua,  pandangan teologi 

mahasiswa ini dibangun dengan landasan rasional-empiris. Tidak ada argumen 

rasional dan bukti empiris yang menjelaskan tentang evidensi Tuhan. dan 

landasan epistemologi tentang historisitas agama juga dinilai tidak kuat. Di sisi 

lain, melalui metode ilmiah, sains secara berproses mampu menemukan nilai-nilai 

moralitas dan karenanya norma baik-buruk menjadi produk konstruksi sosial. 

Ketiga, Pemahaman keagamaan mahasiswa ini dipengaruhi oleh dampak negatif 

globalisasi sementara pendidikan agama baik di lingkungan keluarga maupun  di 

lembaga-lembaga formal, dilakukan hanya secara simbolik-ritualistik, tanpa 

memikirkan korelasi antara simbol-simbol ini dengan kenyataan dan aktivitas 

kehidupan di sekitarnya. Doktrinasi agama akhirnya sulit diterjemahkan ketika 

berhadapan dengan perkembangan sains kontemporer. Keempat, otoritas standar 

nilai baik-buruk, benar-salah, yang dibutuhkan adalah etika agama yang dialogis 

bukan dogmatis absolut; Suatu etika yang sesuai perkembangan ilmu pengetahuan 

dan dinamika sosial, karena  norma moral selalu berkembang seiring waktu.  
 

Kata Kunci: Agnostisisme, pemahaman keagamaan, dogmatis absolut, 

mahasiswa. 

 

 

 



v 
 

 

ABSTRACT 

Elis Teti Rusmiati, 3 215 3 003. 2017. Agnostisism: Study At Universitas Prof. 

Dr. Moestopo (Beragama) Dan Universitas Paramadina Jakarta  

This research was conducted as a response to the praxis of to various 

Religious social phenomena that is disappointing. Religious life in Indonesia is 

still strongly overshadowed by formalism and impact has no power to correct 

moral distortions in social life. Various conflict, violence, intoleration, have 

weakened  the role of religion in life. Religion is  considered unable to become  a 

way of life and in capable of fulfilling the needs of contemporary world. On the 

other hand, science has made significant breakthrough in civilisation, has give 

birth to new inventions and discoveries , which to some extent make religion seem 

to lose its relevance.  

The purpose of this study is: 1) To know the students' understanding of the 

existence of God and Religion, 2) to know the arguments in students' Religious 

understanding, 3) to know the factors influencing the students' Religious 

understanding, 4) to know the parameter used by the students for their moral 

judgement.  

This research used descriptive method with qualitative approach. The 

results of this research are: First, there has been a distortion of meaning and 

Religious function in the assessment of some students, due to various 

disappointing phenomena today. 14% of informants show Agnostic-atheist, 50% 

Agnostic-theis; and 36% still recognize the existence of God and Religion but 

indifferently. Second,  these college students’ theological perspectives were built 

on rational-empiric basis. On their perspective, the claim of various Religion on 

the existence of God has no evidential foundation. The epistemological basis 

about Religion history is also not strong enough. On other hand, through scientific 

method, science is gradually able to find the parameter of moral value.   This 

implies that moral parameter is simply a social construction. Third, These college 

students’ Religious comprehension is influenced by negative impacts of 

globalization which is not balanced by religious knowledge and experience. Still 

worse, in the family, and formal institutions, Religious education is mostly focus 

on Symbolic-Ritualistic issues. This has made Religious doctrine oftentimes at 

odds with Contemporary scientific findings. Religion doctrination is ultimately 

difficult to translate when facing  contemporary science development. Fourth, 

Religious ethics, that is dialogic / not absolute dogmatic, is needed; an ethic that 

matches scienctific development and social dynamics.  

 

Keywords: Agnostisism, religion comprehension, absolute dogmatic, college 

students.  



                                                                                                                            vi 

 ملخص
 .Prof. Dr: دراسة حالة في جامعة اكنوستك .2017..003 3 215 3 إيلس تيتي روسمياتي،

Moestopo (وجامعة بارامادينا جاكرتا )ديني 
مع ظهور العديد من الظواهر وفقًا ، لدينلاستجابة الطلاب تلاشى لمعالجة دراسة ال إجراء هذه تم

لا يزال سلوك الحياة الدينية في إندونيسيا يطغى عليه التقليد الشكلي المخيبة للآمال.  الدينيةجتماعية لإا
تلف الصراعات ظهور مخكان   جتماعية.لإولم يكن لديه القدرة على تصحيح التشوه الأخلاقي في الحياة ا

اخترق العلم قد حية أخرى، دور الدين في الحياة. من نالعلى نحو متزايد  افاضعوالعنف والتعصب إ
 .، مما أدى إلى اكتشافات جديدة لا يمكن تفسيرها بالدينالحضارة

( معرفة الأساس المنطقي 2 ،فة فهم الطلاب لوجود الله والدين( معر 1: هدفت هذه الدراسة إلى
 (4 ،لطلاب ل فهم الدينيالمل المؤثرة في ( معرفة العوا3 ،لطلابل فهم الدينيالأساس في بناء المستخدم ك

  .للحياةكالمبادئ طلاب  الالتي يحتفظ بها سيئة واليدة الجعايير لممعرفة السلطة القياسية 
ظاهرة : تدل الأولىالنتائج التالية: الدراسة تج وتنبنهج نوعي.  اوصفي سلوبادراسة أال هستخدم هذت

هناك من على أن  – اللاهوتيةمن الناحية  - المجتمع المعاصروجود الله والدين في ل لطلابل الدينيفهم ال
هناك بعض الذين يختبئون في عدم قدرة و ، على المستوى العمليلا يؤمن بالله والدين على المستوى النظري 

الله وجود  ونيرفضمن  ، بل هناكملالأأدرية( الذي يأتي من خيبة   )اللامعرفة اللهواستحالة الإنسان على 
تجريبي.  عقلانيعلى أساس  اللاهوتيالطلاب تبنى وجهة نظر ة: ثانيال، نظريا وعمليا )الإلحاد(. تماما والدين

كما يعتبر الأساس المعرفي لتاريخ الدين غير قوي. من   ،ية وأدلة تجريبية تشرح أدلة اللهلا توجد حجة منطق
ر على قيم أخلاقية وبالتالي  على العثو  اقادر  تدريجياناحية أخرى، من خلال المنهج العلمي، كان العلم 

يتأثر الفهم الديني للطلاب بالتأثيرات السلبية ة: ثالثال جتماعي.لإلبناء النتاج  سيئةواليدة كانت معايير الج
طقسي، دون  للعولمة، في حين أن التعليم الديني في الأسرة وفي المؤسسات الرسمية يتم فقط بشكل رمزي

صعب ترجمة عقيدة الدين تفي النهاية و رتباط بين هذه الرموز وواقع ونشاط الحياة من حولهم. لإالتفكير في ا
السيئة التي نحتاجها هي الأخلاق يدة و قيم الجالسلطة المعيارية لة: رابعالعند التعامل مع تطور العلم المعاصر.

، جتماعيةلإالعلوم والديناميكيات اتطور مع تناسب التي خلاق الأ ،وارية للدين ليست عقائدية مطلقةالح
 زمن. حيث تتطور الأعراف الأخلاقية دائمًا بمرور ال

 ، طلاب جاكرتا.، الفهم الديني، العولمة، الدوغمائية المطلقة اكنوستك: لمات المفتاحيةالك





x 
 

KATA PENGANTAR 

 

Puji syukur ke hadirat Allah SWT, atas karunia dan pertolongannya, Alhamdulillah 

Disertasi ini bisa terselesaikan dengan baik. Disertasi dengan judul Teologi Kontemporer 

Studi Atas Pemahaman Keagamaan Mahasiswa Jakarta ini dibuat sebagai salah satu 

persyaratan untuk menyelesaikan studi pada program doktor Filsafat Agama di UIN SGD 

Bandung. 

Ucapan terima kasih Penulis sampaikan kepada: 

1. Pimpinan Univesitas Prof. Dr. Moestopo Beragama (UPDM B) khususnya Dr. 

Andriansyah, yang telah memberi dukungan moril dan materil pada 

penyelesaiaan kuliah penulis. 

2. Khudori Faraby, Haedar Faraby, Haekal Faraby, Haetzar Faraby yang telah 

membebaskan penulis dari tugas-tugas rumah selama penulis kuliah. 

3. Para dosen dan staff di Pascasarjana UIN SGD Bandung 

4. Teman-teman seangkatan: Teh Gina, Kang Dadang, Bang Anton, Kang Fahrul, 

Kang Atho dan Kang Iyad yang selalu jadi “Kompor” agar tetap bersemangat. 

5. Semua pihak yang telah turut membantu dalam penyelesaian proses kuliah. 

Semoga Allah memberi pahala berlipat ganda dan melimpahkan rahmat serta karunia-

Nya atas kebaikan Bapak/Ibu/Sdr semua.  

 

 

        Jakarta, 2 Januari 2018 

         Penulis 

 

           

              Elis Teti Rusmiati 

           

           



xi 
 

 

DAFTAR ISI 

Halaman 

HALAMAN JUDUL ........................................................................................... i 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ................................................ ii 

PERNYATAAN ORISINAL DISERTASI ........................................................ iii 

ABSTRAK .......................................................................................................... iv 

LEMBAR PERSETUJUAN................................................................................ ix 

KATA PENGANTAR ........................................................................................  

DAFTAR ISI .......................................................................................................  

 

BAB I   :  PENDAHULUAN 

 A. Latar Belakang Masalah .............................................................. 1 

 B. Perumusan Masalah ..................................................................... 14 

 C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ................................................. 17 

 D. Kerangka Pemikiran .................................................................... 17 

 E. Sistematika Pembahasan .............................................................. 20 

BAB II   : LANDASAN TEORI 

 A. Penelitian Terdahulu.................................................................... 22 

 B. Teologi Kontemporer 

  1. Batasan Pengertian Teologi Kontemporer ............................ 33 

  2. Latar Belakang Munculnya Teologi Kontemporer ............... 39 

  3. Teologi Barat Modern ........................................................... 40 

  4. Teologi Islam ......................................................................... 53 

  5. Paham-paham dalam Teologi ................................................ 62 

 C. Eksistensi Tuhan dan Agama 

  1. Agama dan Religiusitas ........................................................ 75 

  2. Eksistensi Tuhan dan Agama pada Masyarakat  

      Modern .................................................................................. 86 



xii 
 

 

  3. Eksistensi Tuhan dan Agama pada  Masyarakat 

      Kontemporer ......................................................................... 98 

 D. Kritik Terhadap Agama ............................................................... 105 

  1. Bertrand Russell .................................................................... 105 

  2. Richard Dawkins ................................................................... 113 

  3. Sam Harris ............................................................................. 125 

BAB III   : METODOLOGI PENELITIAN 

 A. Pendekatan Penelitian.................................................................. 138 

 B. Waktu, Tempat dan  Fokus Penelitian ......................................... 138 

 C. Pemilihan Informan ..................................................................... 141 

 D. Langkah-langkah Penelitian ........................................................ 142 

 E. Analisis Hasil ............................................................................... 143 

BAB IV   : HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  

 A. Hasil Penelitian 

  1. Kondisi Sosial  Kampus ........................................................ 145 

  2. Posisi dan Tujuan Mata Kuliah  Pendidikan Agama 

      Islam ...................................................................................... 158 

  3. Pemahaman Mahasiswa Tentang Eksistensi Tuhan  

      dan Agama ............................................................................ 166 

 B. Pembahasan 

  1. Tuhan, Agama dan Rasionalitas ............................................ 186 

  2. Agama dan Kekerasan........................................................... 207 

  3. Agama dan Moralitas ............................................................ 221 

  4. Agama dan Spiritualitas ........................................................ 231 

  5. Penguatan Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam................ 241 

BAB V   : SIMPULAN  

 1. Simpulan....................................................................................... 255 

 2. Temuan ......................................................................................... 256 

 3. Saran-saran ................................................................................... 257 

DAFTAR PUSTAKA ......................................................................................... 260  

LAMPIRAN   ............................................................................................ 264 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ............................................................................ 287 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah  

Undang-undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan   

Nasional pasal 37, menyatakan bahwa kurikulum pendidikan tinggi wajib memuat 

mata kuliah Pendidikan Agama. Demikian juga dengan Undang-undang No. 12 

Tahun 2012 tentang Pendidikan Tinggi Pasal 35 ayat (3), mengharuskan 

dimasukkannya mata  kuliah  agama ke dalam kurikulum Pendidikan Tinggi. 

Kebijakan nasional ini kemudian diterjemahakan oleh pihak Perguruan  Tinggi 

bahwa mata kuliah Pendidikan Agama menjadi  mata  kuliah  wajib  yang  

termasuk  dalam  rumpun  Mata kuliah Pengembangan  Kepribadian  (MPK).1  

Mata kuliah Pendidikan Agama di perguruan tinggi umum diberikan kepada 

mahasiswa pada semester awal (pada umumnya di semester satu atau dua). 

Melalui mata kuliah Pendidikan Agama ini diharapkan tertanam: 

1 Peningkatan kualitas dan kuantitas keimanan, ketakwaan, akhlak mulia 

dan pelaksanaan ibadah ritual mahasiswa. 

2 Peningkatan pengetahuan dan keterampilan mahasiswa dalam 

pemecahan problematika kehidupan dengan berlandaskan pada ajaran 

agama, kematangan dan kearifan berpikir serta perilaku mahasiswa 

dalam pergaulan global. 

3 Peningkatan kesadaran mahasiswa dalam pengembangan disiplin ilmu 

dan profesi  yang ditekuninya sebagai bagian dari ibadah. 

Karena pentingnya arti dan fungsi pendidikan agama di pendidikan tinggi, 

pemerintah mengambil langkah strategis dalam merumuskan dan memasukkan 

pendidikan agama pada kebijakan negara di bidang pendidikan. Hal tersebut dapat 

dilihat pada amandemen UUD 1945 pasal 31 ayat 3 yaitu “Pemerintah 

mengusahakan dan menyelenggarakan satu sistem pendidikan nasional yang 

 
1 SK Dirjen Dikti Depdiknas No: 43/DIKTI/Kep/2006 tentang Rambu-Rambu Pelaksanaan 

Kelompok MatakuIiah Pengembangan Kepribadian di Perguruan Tinggi, tertanggal 2 Juni 2006 



2 
 

 
 

meningkatkan keimanan dan ketakwaan serta akhlak mulia dalam mencerdaskan 

kehidupan bangsa”. 

Pendidikan Agama di Perguruan Tinggi Umum merupakan kelanjutan dari 

pengajaran yang diterima oleh peserta didik mulai dari Tingkat Dasar, Sekolah 

Menegah Pertama dan Sekolah Menengah Atas. Belajar agama di Perguruan 

Tinggi bisa dikatakan merupakan tahap terakhir mahasiswa mendalami agama 

secara formal. Asumsinya, pada posisi ini mahasiswa telah memasuki tahap 

“matang” belajar/mendalami agama. Sejatinya, makin dalam seseorang menggali 

agama, makin taat dan khusyuklah dia menjalani ibadah sesuai dengan aturan 

agamanya (baca:makin saleh). Namun tidak demikian kejadiannya.   

Dalam telaah sosiologis, pendidikan Islam sebagai sebuah pranata selalu 

mengalami interaksi dengan pranata sosial lainnya. Ketika berhubungan dengan 

nilai-nilai dan pranata sosial lain di luar dirinya, pendidikan Islam menampilkan 

respons yang tidak sama. Nilai-nilai itu misalnya adalah modernisasi dan 

dominasi ekonomi kapitalis yang dalam beberapa hal membentuk pola pikir 

masyarakat yang juga kapitalistik dan konsumtif. Era globalisasi bahkan 

berpengaruh signifikan atas kelangsungan perkembangan identitas dan nilai-nilai 

agama.  

Dalam kondisi ini, seharusnya yang terjadi adalah dialog positif antara 

prima facie norma-norma agama dengan realitas empirik yang selalu berkembang. 

Meskipun demikian, dalam kenyatannya ‘pertemuan’ (encounter) masyarakat 

agama dengan realitas empirik tidak selalu mengambil bentuk wacana dialogis 

yang konstruktif. Yang terjadi justru sebaliknya, muncul kekhawatiran bahwa 

globalisasi dengan serta-merta menyebabkan posisi agama berada di pinggiran. 

Sebagaimana ditulis oleh Ernest Gellner:  

“One of the best known and most widely held ideas in the social sciences is 

the secularization thesis: in industrial and industrializing societies, in 

influence of religion diminishes. There is a number of versions of this 

theory: the scientific basis of the new technology undermines faith, or the 

erosion of social units deprives religion of its organizational base, or 



3 
 

 
 

doctrinally centralized, unitarian, rationalized religion eventually cuts its 

own throat”.2 

Agama sebagai bagian dari identitas primordial ternyata mengalami 

tekanan-tekanan dari arus globalisasi. Johan Meuleman menyebut adanya tiga 

bentuk respons umat Islam untuk merespon perkembangan globalisasi dan 

modernisme, yaitu: sikap pelarian ke dalam, pelarian ke luar dan keterbukaan 

yang kritis.3 

Salah satu bentuk dari sikap resisten agama terhadap globalisasi4 adalah 

sikap untuk melakukan pelarian ke dalam dan menggali kembali nilai-nilai agama 

untuk dijadikan sebagai sistem tandingan menghadapi sistem-sistem yang 

dilahirkan oleh arus modernisasi dan globalisasi. Sikap resisten ini kemudian 

membangkitkan lahirnya gerakan-gerakan fundamentalisme keagamaan5, yaitu 

sebuah gerakan yang berusaha memahami agama secara rigid dan kaku (tekstual) 

serta menutup diri terhadap berbagai perkembangan modern yang ditopang oleh 

kekuasaan rasionalitas. Dengan sikap militan yang tinggi dan kadang-kadang 

dibumbui dengan sikap radikal, fundamentalisme muncul sebagai fenomena yang 

lahir seiring dengan laju globalisasi, bahkan sebagai bagian yang tidak terelakkan 

lagi dalam sistem global. Apakah ini yang disebut dengan fenomena “kebangkitan 

agama” di era global ataukah sebagai paradoks keagamaan kita tidak bisa begitu 

saja melakukan penilaian. Hanya barangkali yang bisa dikatakan adalah bahwa 

desakan globalisasi telah membangkitkan kerinduan orang akan nilai-nilai 

primordial dan merekatkan identitas kultural maupun keagamaan yang sudah 

 
2 Akbar S Ahmed dan Hastings Donnan (Editor), Islam, Globalization and Postmodernity, 

(Britania Raya: Routledge, 2003), x 
3 Johan Meuleman, Sikap Islam Terhadap Perkembangan Kontemporer, dalam Mukti Ali, 

dkk. 
4 Globalisasi berarti liberalisasi perdagangan dan investasi, regulasi, privatisasi, adopsi 

sistem politik demokrasi dan otonomi daerah. Dengan kata lain globalisasi adalah neo-liberalisme 

yang pada intinya membiarkan pasar bekerja secara bebas. Lihat Abd. A’la, Pembaharuan 

Pesantren. (Yogyakarta : Pustaka Pesantren, 2006), 7. Globalisasi secara sederhana dapat 

disebutkan dengan satu kata : “mendunia”. Artinya, sistem kehidupan Internasional, lintas bangsa, 

negara, budaya dan agama. Mastuhu, Sistem Pendidikan Nasional Visioner, (Tangerang:Lentera 

Hati, 2007), 9. 
5 Meskipun penyebutan fundamentalisme bagi sebuah gerakan yang ingin mengaktualkan 

ajaran agama dalam kehidupan bermasyarakat sangatlah problematik dan debatable, namun secara 

umum gerakan-gerakan ini memiliki keinginan untuk menjadikan agama sebagai alat ideologis 

untuk menentang ideologi-ideologi sekuler yang dihasilkan oleh masyarakat modern. 



4 
 

 
 

sekian lama tercerabut dari akarnya. Globalisasi yang memiliki cakupan yang luar 

biasa, diakui atau tidak telah memarjinalkan sendi-sendi masyarakat yang berakar 

pada tradisi-tradisi yang diilhami oleh nafas keagamaan. Maka kembali kepada 

sendi-sendi agama adalah alternatif yang mungkin untuk membendung laju 

globalisasi, seberapa pun paradoksnya gerakan keagamaan tersebut. 

Sikap kedua yang muncul sehubungan dengan globalisasi adalah usaha 

untuk melakukan pelarian keluar atau sikap akomodatif yang berlebihan sehingga 

lebih merupakan kesan pembaratan. Sikap ini mengasumsikan bahwa baik di 

dalam maupun di luar dunia Barat, manusia sedang berkembang menuju bentuk 

kehidupan yang seragam dan yang berpola Barat. Hanya saja tahap yang dicapai 

masing-masing daerah dan masyarakat berbeda-beda, tetapi pada akhirnya 

semuanya akan sampai ke pola yang sama yaitu pola “modern”. Sikap inilah yang 

dengan secara optimis dinyatakan oleh Fancis Fukuyama dalam The End of 

History, dengan asumsinya yang menyatakan bahwa puncak dari sejarah manusia 

adalah menuju pada titik yang tunggal yaitu pada sistem demokrasi liberal dan 

kapitalisme. Dengan kata lain modernisme yang ditopang system global adalah 

muara dari perjalanan kehidupan manusia.6 

Pandangan kedua ini sebenarnya berasal dari zaman pencerahan Eropa, yang 

diwarnai kritik hampir tak terbatas terhadap tradisi dan agama disertai penilaian 

serba positif akan keberhasilan pemikiran pencerahan (aufklarung) dan optimisme 

yang luar biasa akan masa depan manusia yang dikendalikan oleh nalar berdaulat. 

Walaupun para pemikir pencerahan Eropa sama sekali bukan tidak memerhatikan 

dan bahkan menghargai aspek-aspek tertentu dari peradaban-peradaban di luar 

Eropa, kebanyakan mereka beranggapan bahwa peradaban Eropa adalah paling 

maju dan membawa nalar manusia universal  yang akan membawa seluruh 

 
6 Francis fukuyama  dalam The End of History and Last Man menyatakan bahwa 

Demokrasi liberal sebagai sistem pemerintahan telah meliputi seluruh dunia dalam beberapa tahun 

terakhir, mengatasi ideologi-ideologi lain seperti monarki, fasisme, dan komunisme. Lebih dari itu, 

fukuyama berargumen bahwa demokrasi liberal merupakan “titik akhir evolusi ideologi umat 

manusia (“end point of mankind’s ideological evolution”) dan “bentuk akhir pemerintahan” (“final 

form of human government”) dan karena itu merupakan “akhir dari sejarah” (“end of history”). 

Fukuyama meramalkan tidak ada lagi pertentangan ideologi-ideologi besar dalam akhir sejarah. 

Francis Fukuyama,  (penerj: Mohammad Husein amrullah), The End of History and The 

Last Man (judul terjemahan: Kemenangan Kapitalisme dan Demokrasi Liberal), (Yogyakarta: 

Penerbit Qalam, 1992) 



5 
 

 
 

manusia ke pemikiran dan peradaban yang serupa. Walaupun dalam bentuk dan 

konteks yang berbeda, pada abad-abad selanjutnya pandangan yang sama tetap 

menonjol, baik dalam filsafat idealis G.W.F. Hegel, materialisme Karl Marx, 

positivisme Auguste Comte, maupun dalam sejumlah uraian dalam bidang 

sosiologi, ekonomi, dan politik seperti teori-teori yang dikemukakan okeh Max 

Weber, W.W. Rostow, dan Carl Deutsch. Pengaruh pandangan tersebut juga 

sangat terasa dalam kebijaksanaan penjajahan, yang _di samping berbagai alasan 

lain_ juga didorong oleh rasa hak dan sekaligus kewajiban “memperadabkan” 

bangsa-bangsa terbelakang. Dengan sikap seperti ini, maka agama hanya menjadi 

hiasan dan terbaring kaku dalam kubur sejarah yang perannya diabaikan sama 

sekali bahkan dianggap sebagai    tidak ada sama sekali. Cara berfikir yang 

menafikan peran agama dan sangat percaya kepada nalar berdaulat ini bagi 

sebagian kalangan adalah pilihan yang sangat rasional untuk diikuti, karena itu 

agama mestinya hanya menempati posisi di tempat-tempat ibadah semata dan 

tidak boleh campur tangan dalam kehidupan duniawi yang hanya terbuka bagi 

rasionalitas dan empirikal. 

Sikap ketiga yang diambil oleh agama terhadap dunia kontemporer dan 

desakan globalisasi adalah sikap keterbukaan yang kritis, yaitu dengan tidak 

menolak perkembangan di dunia luar, tetapi juga tidak menyerahkan diri secara 

membabi buta kepadanya. Sikap yang di satu pihak sadar akan hal yang baik dan 

bermanfaat dari luar lingkungan tradisi sendiri dan senang menikmatinya, di lain 

pihak sadar akan nilai dan cita-cita sendiri dan mengendalikan hubungan dengan 

dunia luar atas dasar nilai dan cita-cita itu. Pemikiran yang diajukan sehubungan 

dengan sikap yang ketiga ini adalah sebuah kesadaran bahwa modernisasi di 

samping membawa dampak negatif ternyata juga banyak memiliki nilai-nilai 

positif yang dapat diambil sebagai rujukan dalam beragama. Banyak nilai-nilai 

positif modernisme yang bersesuaian dengan nilai-nilai ajaran agama bahkan 

agama harus berusaha untuk menuntun modernisasi itu agar senantiasa 

bersesuaian dan tetap berjalan di atas rel kebenaran agama. Menolak modernisme 

secara membabi buta dan tidak memiliki sikap kritis kepadanya hanya akan 



6 
 

 
 

melahirkan sikap mundur ke belakang dan hanya melahirkan sikap yang tidak 

toleran kepada identitas dan budaya masyarakat lain.  

Ketiga sikap agama dalam merespons globalisasi telah menunjukkan bahwa 

agama merupakan bagian dalam kehidupan manusia yang cukup unik yang tidak 

dapat dibuang begitu saja. Boleh jadi seseorang menolak agama pada level 

personal, akan tetapi ada warisan keagamaan yang sangat sempurna pada level 

kolektif yang tidak dapat ditolak. Tidak akan mungkin memahami dan 

menjelaskan sebagian besar sejarah dan kebudayaan manusia tanpa warisan 

tersebut. Tradisi-tradisi agama seringkali menjadi matrik kebudayaan. Secara 

global tradisi-tradisi keagamaan tidak hanya merupakan sumber-sumber penting 

kebudayaan masa lalu, kekayaan warisannya dapat memberi kita jalan lain yang 

sama pentingnya untuk berfikir secara kreatif pada masa sekarang ini. 

Selain faktor globalisasi di atas, yang menarik untuk dikaji lebih mendalam 

ialah sebuah hasil penelitian yang menyimpulkan bahwa tingkat pendidikan 

berkorelasi negatif terhadap ketaatan beragama. Hasil penelitian yang 

dipublikasikan dalam Personality and Social Psychology Review7 ini 

menunjukkan bahwa rata-rata orang yang religius memiliki kecerdasan yang lebih 

rendah. Miron Zuckerman dan Jordan Siberman dari University of Rochester dan 

Judith Hall of Northeastern University melakukan studi tersebut melalui meta-

analisis dari 63 studi yang dilakukan antara tahun 1928 hingga 2012. Untuk 

penelitiannya ini, keduanya mengecek kembali sampel studi, kualitas analisis, 

metode penelitian, serta bias yang mungkin ada dalam setiap studi. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa 53 studi menyatakan, orang-orang 

religius memang memiliki kecerdasan lebih rendah. Hanya 10 studi yang 

menyatakan sebaliknya. Kecerdasan dalam studi ini didefinisikan sebagai 

kemampuan mengemukakan alasan, merencanakan, menyelesaikan masalah, 

berpikir secara abstrak, menguraikan gagasan, berpikir cepat, serta belajar dari 

pengalaman. Singkatnya, kecerdasan adalah kemampuan analisis. Kecerdasan bisa 

 
7 Personality and Social Psychology Review (PSPR) adalah sebuah jurnal yang memuat 

teori, konsep serta review hasil-hasil penelitian tentang Kepribadian dan Psikologi Sosial. 

http://journals.sagepub.com/loi/psra  Bisa diakses juga melalui http://sains.kompas.com diakses 2-

1-2017 jam 21.46 WIB 

http://journals.sagepub.com/loi/psra
http://sains.kompas.com/


7 
 

 
 

diukur dari tes IQ, tes masuk universitas, IPK, dan sebagainya. Sementara itu, 

religiusitas adalah kepercayaan terhadap hal-hal supernatural dan kesadaran untuk 

menjalankan ritual keagamaan, dan lainnya. Religiusitas bisa diukur dari frekuensi 

datang ke tempat ibadah atau keanggotaan pada organisasi agama tertentu. 

Dalam penelitian itu kemudian dianalisa apa yang membuat orang-orang 

dengan kecerdasan tinggi lebih tidak religius atau cenderung ateis. Alasan pertama 

adalah bahwa orang-orang dengan kecerdasan tinggi cenderung tidak mau 

berkompromi dan menerima dogma begitu saja. Bila berada di lingkungan 

masyarakat yang religius, orang-orang tersebut kemungkinan justru menjadi ateis. 

Alasan kedua adalah bahwa orang-orang dengan kecerdasan tinggi akan percaya 

pada bukti empirik, sesuatu yang memang bisa dilihat. Zuckerman 

mengungkapkan, orang-orang dengan kecerdasan tinggi berpikir lebih analitis, 

yaitu secara terkontrol, sistematis, dan lebih lambat. Hal ini berbeda dengan 

orang-orang religius yang cenderung kurang analitis dan berpikir cepat. Alasan 

ketiga, orang dengan kecerdasan tinggi tidak religius kemungkinan adalah karena 

fungsi-fungsi agama sebenarnya bisa dipenuhi oleh kecerdasan. 

Hasil penelitian itu menyebutkan bahwa ada tiga hal saat kecerdasan bisa 

menggantikan agama. Pertama, agama berfungsi sebagai kontrol. Dengan 

demikian, percaya kepada Tuhan membuat seseorang lebih mampu mengontrol 

diri. Namun, orang dengan kecerdasan tinggi bisa mengontrol diri tanpa agama 

dengan mengandalkan kecerdasan; Kedua, agama juga berfungsi sebagai regulasi 

diri. Kenyataannya, fungsi ini juga bisa digantikan oleh kecerdasan. Jadi, regulasi 

untuk mencapai tujuan dan lainnya bisa diperoleh tanpa agama; Ketiga, 

kecerdasan bisa menggantikan fungsi agama yang membuat seseorang bisa 

menghargai dirinya sendiri. 

Dijelaskan dalam penelitian tersebut bahwa orang religius memiliki 

kebanggaan atas dirinya. Namun, ternyata orang-orang yang percaya kepada 

Tuhan juga punya kebanggaan yang sama. Terakhir, kebutuhan tempat bersandar. 

Bagi orang religius, Tuhan dianggap tempat bersandar saat terluka atau kecewa. 

Bagi orang yang punya kecerdasan tinggi, tempat bersandar tak harus Tuhan, bisa 

jadi teman. Pada bagian lain dijelaskan, orang yang punya kecerdasan tinggi lebih 



8 
 

 
 

cenderung untuk menikah dan berhasil dalam pernikahannya, serta cenderung 

`tidak bercerai. Dengan demikian, mereka memiliki teman atau tempat bersandar 

sehingga tidak memiliki kebutuhan akan Tuhan.  

Dijelaskan bahwa hasil studi ini mungkin hanya valid untuk wilayah 

Amerika Serikat, Inggris, dan Kanada, di mana 87 persen orang yang diambil 

sampelnya berasal. Kesimpulan akan korelasi religiusitas dan kecerdasan tidak 

bisa diambil pada masyarakat yang dominan ateis, seperti Skandinavia, atau yang 

dominan religius, mungkin seperti Indonesia. Oleh karena itu studi empirik lebih 

lanjut, perlu dilakukan. 

Mahasiswa Jakarta adalah sekelompok masyarakat yang tergolong katergori 

berpendidikan tinggi seperti pada penelitian di atas. Kasus serupa sangat mungkin 

terjadi. Di sisi lain, banyak pula faktor yang justru turut mempengaruhi pola 

berpikir mahasiswa tentang citra agama. Beberapa waktu terakhir ini banyak 

peristiwa yang dikait-kaitkan dengan agama atau yang dinilai bersumber dari 

agama, kemudian menyebabkan citra agama menjadi tidak menarik. 

Dalam beberapa kasus misalnya, agama disinyalir telah menjadi pemicu 

kejadian-kejadian di luar kemanusiaan. Agama juga dituding sebagai “kambing 

hitam” atas munculnya perpecahan kemudian dijadikan legetimasi atas tindakan-

tindakan destruktif, suatu realitas yang berlawanan dengan hakikatnya sebagai 

sumber damai dan rahmat. Sebagian kalangan mahasiswa Jakarta menilai agama 

tidak lagi menjadi penyejuk bagi manusia, tetapi malah berkesan sebagai sumber 

konflik. Dalam skala luas contohnya pergolakan politik yang terjadi di Irak dan 

Suriah dengan isu ISIS yang menggunakan label agama. Kasus ini telah 

mempengaruhi opini masyakat dunia sekaligus mendapat perlawanan dari para 

penguasa karena dianggap sebagai pemecah belah persatuan. Dalam kasus lokal 

contohnya adalah konflik Tolikara di Papua di mana agama dalam setiap 

pergolakan sosial selalu dijadikan sebagai pengobar agresivitas untuk melawan 

umat agama lain. Demikian juga dalam pertarungan politik di Indonesia, isu 

agama yang selalu menjadi alat efektif yang dipergunakan untuk kepentingan-

kepentingan politik.  



9 
 

 
 

Di sisi lain, semakin banyak ajaran agama yang dinilai sebagian kalangan 

mahasiswa sebagai tidak masuk akal atau dilebih-lebihkan oleh orang-orang yang 

terlalu fanatik agama _yang bisa jadi hal itu karena keterbatasan kemampuan 

dalam menafsirkan masing-masing  kitab sucinya_. Banyak juga terjadi di mana 

tokoh-tokoh agama saling menjatuhkan agama lain padahal seharusnya setiap 

agama mengajarkan kebaikan dan hidup berdampingan. 

Realitas tentang “wajah” agama yang berkesan buruk seperti ini kemudian 

mempengaruhi pola pikir sebagian mahasiswa Jakarta dan secara perlahan mulai 

mempertanyakan kebenaran ajarannya. Karena tidak menarik, lambat laun muncul 

sikap tak acuh terhadap agama dan pada titik tertentu sampai pada keyakinan 

bahwa  untuk menuju kedamaian dan keberlangsungan hidup manusia, tidak perlu 

kehadiran agama. Agama-agama yang ada sekarang atau yang pernah ada, dinilai 

tidak cukup untuk membuat manusia hidup baik.  

Pola pikir kritis mahasiswa seperti ini terjadi rata-rata ketika memasuki 

semester lima. Adapun penanaman nilai-nilai agama melalui mata kuliah 

Pendidikan Agama diperoleh mahasiswa pada umumnya di semester-semester 

awal (satu atau dua). Setelah secara formal mengikuti belajar agama tahap akhir di 

Perguruan Tinggi ini ternyata   tidak berbanding lurus dengan ketaatan terhadap 

agamanya. Ataukah sikap kritisnya ini bisa jadi merupakan tahap “matang” 

mahasiswa belajar/mendalami agama?  

Penelitian pendahuluan yang dilakukan penulis terhadap mahasiswa di 

Jakarta ini menunjukkan adanya gejala sikap religiusitas yang menjauh dari 

agama. Hasil penelusuran awal hal ini disebabkan, selain tingkat pendidikan yang 

berkorelasi negatif _seperti hasil penelitian yang termuat dalam PSPR di atas_ 

juga berbagai kasus yang mengatasnamakan/mengaitkannya dengan agama. 

Selain itu juga tidak bisa dihindarai bahwa modernitas kehidupan metropolitan 

Jakarta pun telah turut berpengaruh terhadap pergeseran pemahaman agama 

mahasiswa. Lingkungan hidup metropolitan serta kondisi sosial yang dinamis 

turut berkontribusi dalam melahirkan karakter teologi berdasarkan perspektif 

mereka.  



10 
 

 
 

Seorang mahasiswa yang dijadikan informan penelitian ini ketika ditanya 

tentang pemahaman keagamaannya8 menjawab, ia sudah jenuh melihat kenyataan 

bahwa agama-agama yang ada tidak bisa lagi memberi kedamaian dan kesejukan 

bagi kehidupan. Padahal, dosen agamanya selalu mengatakan bahwa hakikat 

tujuan kehadiran agama adalah untuk kebaikan manusia. VnA juga mengaku 

bahwa keteladanan orang tuanya di rumah juga mengecewakan karena sering 

tidak sesuai dengan doktrin-doktrin agama yang mereka ajarkan. Kekecewaan ini 

kemudian menyebabkan keraguan terhadap kebenaran agama. Keraguan terhadap 

agama berarti keraguan akan Tuhan sebagai yang menurunkan ajarannya melalui 

agama. Menurut VnA, sejauh ini tidak ada indikasi yang memastikan bahwa 

Tuhan sesuai dengan deskripsi agama-agama yang ada sekarang, atau agama yang 

pernah ada. Dari pengamatan dan pengalaman informan, hampir seluruh orang 

yang beragama mempercayai adanya Tuhan karena didoktrinnya seperti itu sejak 

kecil.  Kemudian tertanamlah keyakinan bahwa mempertanyakan keberadaan 

Tuhan adalah dosa atau bahwa pembicaraan tentang Tuhan, memang tidak 

memiliki standar logika yang objektif. Tradisi inilah yang kemudian 

menyebabkan pemahaman tentang Tuhan menurut versi masing-masing yang 

nyaman mereka percayai, sementara tidak ada bukti bahwa Tuhan yang mereka 

percayai itu ada. Segala hal yang sering disangkutpautkan dengan Tuhan seperti 

datangnya petir, tumbuhnya-tumbuhan, kematian, adanya manusia, adanya alam 

semesta, secara perlahan mampu dijelaskan oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan 

semakin jauh dengan penjelasan versi agama dan kitab suci. Seandainya pun 

masih ada yang manusia belum tahu, itu bukanlah alasan untuk mempercayai 

Tuhan ada. Ibarat ketidaktahuan manusia dahulu kala terhadap petir membuat 

orang percaya dan menyembah Jupiter. Jika Tuhan memang ada dan maha bijak, 

maka dia akan tahu bahwa kepercayaan diraih dengan usaha dan pembuktian 

secara objektif. 

Menurut mahasiswa lainnya9 yang juga ditanya tentang pandangannya 

terhadap agama menjelaskan, dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari 

 
8 Penjelasan mahasiswa VnA, semester 5, UPDM B, 19-05-2016, jam 23.06 WIB 
9 Penjelasan mahasiswa AdN, semester 7, UPDM B, 18-12-2016, jam 20.46 WIB 



11 
 

 
 

segi religinya. Menurutnya, "Teknologi akan mengubah segala hal, termasuk 

agama; semakin tinggi tingkat intelegensi dan selektifnya seseorang maka orang 

tersebut akan makin jauh dari agama”.  Hal ini disebabkan karena, menurutnya,  

bahwa agama itu bukanlah sesuatu hal yang layak untuk dijadikan keharusan 

dalam kehidupan. Lebih lanjut ditanyakan: "Gimana cara teknologi dapat 

mengubah posisi agama yang berfungsi sebagai pedoman hidup manusia?” 

“Gimana cara manusia tahu mana yang "benar" dan mana yang "salah"?”. 

Mahasiswa AdN menjawab: "Teknologi dapat membuktikan sesuatu yang tidak 

diketahui sebelumnya. Dengannya pikiran manusia akan terbentuk dan akan 

menjelaskan sesuatu yang tidak dapat dijelaskan oleh Tuhan melalui kitab dan 

kehadiran-Nya". 

Paham keagamaan seperti ini di kalangan mahasiswa di Jakarta  mulai 

menggejala, diantaranya sebagai respons kekecewaan terhadap kasus-kasus yang 

lahir dari sebab konflik agama, atau yang mengatasnamakan agama. Oleh 

kelompok ini, agama dinilai tidak mampu membawa ketenangan bagi kehidupan 

sebagaimana yang dijanjikan kitab sucinya. Sebaliknya, agama malah terkesan 

menjadi pemicu/sumber konflik antar pemeluknya. Dalam pandangan mereka, 

kalau memang agama itu benar,  tentu tidak akan terjadi hal-hal yang 

mengecewakan sebagaimana diuraikan di atas. 

Meskipun mengandung kontradiksi dan paradok secara logis, kekerasan atas 

nama agama tidak sukar untuk ditemukan sepanjang sejarah peradaban manusia. 

Paradok yang dimaksud, tampak dalam pertentangan antara idealitas agama 

sebagai yang mengajarkan nilai-nilai luhur, dengan munculnya beberapa 

kelompok atau individu di tengah masyarakat yang dengan mengatasnamakan 

agama malah berbuat kekerasan dan kerusakan.  

Contoh kasus ini ialah pembunuhan wartawan-wartawan Charlie Ebdo di 

Paris (Januari 2015) sungguh menggetarkan hati dunia. Agama digunakan untuk 

membenarkan kekerasan. Peristiwa ini terangkai erat dengan berbagai peristiwa 

kekerasan atas nama agama lainnya, seperti ISIS (Negara Islam Irak dan Suriah) 

yang terus melakukan pembunuhan massal di Irak dan mengancam negara-negara 

di Timur Tengah lainnya. Di Nigeria, kelompok Islam ekstrimis Boko Haram juga 



12 
 

 
 

melakukan pembunuhan massal (Mei 2011). Beberapa waktu lalu, kelompok 

Islam ekstrimis juga melakukan pembunuhan massal terhadap anak-anak di 

Pakistan. Di Israel, agama Yahudi dijadikan dasar sekaligus pembenaran untuk 

melakukan penindasan nyaris tanpa henti kepada Palestina.10 

Kristenisasi juga digunakan untuk pembenaran bagi proses penjajahan 

Eropa atas seluruh dunia. Jutaan manusia dari berbagai belahan dunia mati dalam 

rentang waktu lebih dari 300 tahun, akibat peristiwa ini. Sumber daya alam 

dikeruk demi kekayaan bangsa-bangsa Eropa. Beragam budaya dan cara hidup 

hancur di dalam proses penjajahan yang juga memiliki tujuan/motif Kristenisasi 

seluruh dunia  itu. Penjajahan bangsa  Portugis di Indonesia tahun 1512 atau di 

Malaka tahun 1511, tidak terlepas dari tujuan agama yang dikenal dengan istilah 

Gospel. Gospel adalah tugas suci menyebarkan agama Nasrani.  

Di India, sebelum Natal 2014, sekitar 5000 keluarga diminta untuk 

memeluk kembali Hinduisme. Mereka yang tidak mau mengubah agama diminta 

untuk keluar dari India. Sebagai bangsa, India juga terus dikepung oleh konflik 

yang terkait dengan agama. Fenomena yang sama berulang kembali: agama 

digunakan untuk membenarkan tindak kekerasan, guna membela kepentingan 

ekonomi dan politik yang tersembunyi.11 

Kasus yang paling mutakhir di tanah air adalah dugaan penistaan agama 

yang sedang memanas saat ini, yang dilakukan oleh seorang kepala daerah, yang 

setelah diproses melalui hukum, sekarang berkembang statusnya menjadi 

Terdakwa. Kasus ini membuahkan kegaduhan di tengah-tengah masyarakat, ada 

yang menghujat tetapi juga ada yang mendukungnya. Media massa  kemudian 

mempertontonkan bagaimana antar pemeluk agama saling menghujat.  Terlepas 

dari urusan ditunggangi kepentingan politik/tidak yang memang sedang 

menghangat menjelang pemilihan gubernur kasus penistaan terhadap agama ini 

juga semakin memperpanjang deretan kekecewaan terhadap agama.   

Wacana tentang kekecewaan terhadap agama ini berkembang seiring dengan 

sikap apatisme terhadap perkembangan kehidupan keberagamaan di Indonesia, 

 
10 http://www2.jawapos.com diakses tgl 26-07-2017 jam 20.32 WIB 
11 http://www.kompasiana.com/wiradharmapurwalodra/melegalkan-kekerasan-melalui-

agama_55acc3902cb0bd6d08da1155  

http://www2.jawapos.com/
http://www.kompasiana.com/wiradharmapurwalodra/melegalkan-kekerasan-melalui-agama_55acc3902cb0bd6d08da1155
http://www.kompasiana.com/wiradharmapurwalodra/melegalkan-kekerasan-melalui-agama_55acc3902cb0bd6d08da1155


13 
 

 
 

khususnya pada sebagian kalangan mahasiswa di Jakarta. Agama yang selama ini 

diyakini sebagai penuntun kehidupan dan menjanjikan kebahagiaan di akhirat  

nanti, disangsikan. Dalam pandangan sebagian kalangan mahasiswa di Jakarta, 

atas nama agama, orang bisa saling menyalahkan, saling menyerang dan 

menganggap orang yang berada di luar dirinya sesat atau bahkan harus 

dimusnahkan. Dalam penafsir partikularnya, agama bahkan digunakan sebagai 

ideologi dan dasar legetimasi teologis untuk melakukan tindakan-tindakan 

destruktif. 

Wajah agama yang destruktif ini menjadi semakin buruk ketika pada bagian 

lain dianggap tidak bisa “berdialog” dengan perkembangan modernitas, sains dan 

dianggap tidak toleran serta bertolak belakang  dengan hak zasi manusia (HAM). 

Wajah buruk agama bahkan diperparah dengan penampilan para tokoh agama 

yang cenderung mudah menghakimi tanpa penjelasan yang memadai serta  

memberikan janji-janji penghiburan yang dinilai sangat sulit dijangkau dengan 

nalar. 

Sikap tak acuh terhadap agama akhirnya menjadi pilihan. Dengan wajah 

agama yang paradoks sebagaimana yang dijelaskan tadi, sebagian kalangan 

mahasiswa di Jakarta meyakini bahwa agama bukanlah penjamin sebuah 

kebahagian atau surga. Seorang informan lain menjelaskan12, agama dianalogikan 

sebagai “kendaraan dalam garasi”, jika itu hanya tercatat pada sebuah Kartu 

Tanda Penduduk (KTP) saja. Tanpa bahan bakar yang baik, kendaraan hanyalah 

seonggok besi yang tidak dapat mengantarkan seseorang ke tempat tujuan. Agama 

tanpa pikiran, perkataan dan perbuatan yang baik, tidak akan mengantarkan 

manusia menuju surga. VnA mempertanyakan, jika orang-orang yang mengaku 

memiliki agama merasa jauh lebih budiman dibandingkan para Agnostik dan 

Atheist, lalu mengapa masih banyak ditemukan orang-orang yang rajin beribadah 

bahkan memiliki gelar keagamaan, berbuat hal-hal tidak terpuji? 

Pergerakan mahasiswa yang memiliki pandangan “beda” tentang agama ini, 

lebih mirip dengan fenomena gunung es, hanya sedikit saja yang terlihat atau 

terdata, tetapi sebenarnya mereka merupakan sekumpulan besar orang-orang yang 

 
12 Wawancara dengan VnA, Mahasiswa semester 5 UPDM B,  14  September  2017 



14 
 

 
 

skeptis terhadap agama. Gerakan mereka biasanya hanya terkoneksi melalui 

media sosial dan sebagian ada juga yang secara terbuka menggunakan media 

online. Sebagian besar dari mereka adalah anak-anak yang sikapnya sopan, 

memiliki perilaku moral yang baik serta nilai akademis yang tinggi. Sebagian dari 

mereka mengaku pendirian keyakinannya sebagai agnostik, sementara sebagian 

yang lain tidak memberikan sebutan nama.  Istilah agnostik biasanya mereka 

dapatkan informasi dari teman-teman sekitarnya, buku-buku dan internet. 

Kemajuan teknologi dan pesatnya pergaulan membuat informasi seolah tidak 

berbatas (borderless). 

Namun demikian, penelitian ini sama sekali tidak dimaksudkan untuk men-

generalisir pemahaman mahasiswa Jakarta secara keseluruhan atau mahasiswa 

dalam lingkungan kampus tertentu sesuai dengan lokasi penelitian. Penelitian ini 

hendak mengungkap bahwa ada pemahaman keagamaan tertentu yang 

berkembang di kalangan mahasiswa, yang mungkin saja luput dari perhatian 

masyarakat umum. Fakta ini yang kemudian mendorong penulis merasa 

bertanggung jawab dengan melakukan penelitian lebih mendalam. Berdasarkan 

latar belakang dan fenomena-fenomena tersebut dilakukanlah penelitian untuk 

penulisan disertasi ini dengan judul Teologi Kotemporer: Studi atas Pemahaman 

Keagamaan Mahasiswa Jakarta. 

 

B. Perumusan Masalah  

Agama _apa pun nama agamanya_ dalam literatur sejarah pertumbuhannya, 

lahir untuk menolong manusia, membawanya memasuki peradaban baru yang 

lebih menghargai kemanusiaannya dan mengenali eksistensi dirinya. Historisitas 

agama muncul sebagai reaksi dan dekonstruksi terhadap sistem yang totaliter, 

otoriter, diktator dan dari semua sistem kehidupan yang melemparkan manusia 

dalam objek kekuasaan an sich di mana harkat dan martabatnya sudah tidak diakui 

lagi. Agama-agama lahir untuk membebaskan manusia dari penderitaan, 

kebodohan bahkan penindasan/tirani. Pesan sentral nilai-nilai pembebasan ini 

tertuang jelas di dalam berbagai kitab suci baik Al-Quran, Injil, Taurat, Wedha 

dan kitab suci lainnya yang sarat memuat ajaran ketuhanan. Penegasan 



15 
 

 
 

pembebasan manusia ini menempatkan agama berada pada posisi yang 

berlawanan dengan kekuatan-kekuatan amoral yang tidak manusiawi. Agama 

menjadi lawan bagi kedzaliman, ketidakadilan, penindasan hak asasi manusia dan 

tindakan amoral lainnya. 

Dalam catatan sejarah, Islam lahir (612 M) pada kondisi masyarakat Arab 

jahiliyah (zaman kebodohan/kegelapan) yang tidak mengenal perikemanusiaan 

dan hidup saling menindas. Demikian juga agama yang dibawa Yesus lahir di 

tengah-tengah ketidakadilan dan kekejaman Raja Herodes bahkan tiang salib 

menjadi akhir perjuangan Yesus. Protestan muncul sebagai buah reformasi gereja 

yang dipicu oleh berbagai macam situasi mulai dari politik, transisi ekonomi, 

nilai-nilai moral yang buruk dan hegemoni dogma  Gereja Katholik atas Negara. 

Kristen, setelah itu kemudian resmi sebagai agama kekaisaran romawi (abad ke-

15 M). Demikian juga agama Buddha, lahir saat kondisi sosial dan politik India 

yang sangat memprihatinkan, banyak rakyat menderita padahal kehidupan raja di 

Istana sangat mewah. 

Pada dasarnya, ajaran agama mengajak kepada kebaikan. Hakikat hadirnya 

agama sejatinya juga untuk kebaikan manusia. Tetapi pada kenyataannya, kini 

agama dinilai tidak menarik lagi bagi sejumlah mahasiswa di Jakarta. Kebaikan 

yang ditawarkan agama, disangsikan. Alih-alih menerima kehadiran agama, 

eksistensi Tuhan pun bagi mereka bahkan dianggap bukan sesuatu yang definitif. 

Keterbatasan rasio manusia diyakininya hanya bisa memahami Tuhan secara 

subjektif, bukan objektif.  

Secara pribadi ada beberapa mahasiswa yang secara terbuka mengaku 

dirinya sebagai agnostik. Dalam ranah filsafat, tokoh-tokoh agnostik muncul 

melalui proses perenungan yang panjang.  Menjadi agnostik adalah pilihan yang 

didukung oleh argumen yang memadai atas ketidakpuasan akal dalam 

memberikan bukti yang bisa diverifikasi secara rasional. Yang penting untuk 

dilakukan penelitian lebih lanjut adalah, jika pada masa-masa sekarang banyak 

dari kalangan mahasiswa yang mengaku dirinya agnostik, apakah juga melalui 

proses yang sama? Jangan-jangan hanya sebagai semacam pelarian dari sikap 

apatis mereka terhadap agama yang diakibatkan oleh rangkaian berbagai 



16 
 

 
 

kekecewaan. Sebuah kompensasi dari harapan yang begitu besar terhadap agama 

yaitu untuk menuntun dan menjawab berbagai problematika kehidupan, ternyata 

tidak didapatkan. 

Fenomena keberagamaan ini sangat menarik dan penting untuk diteliti lebih 

mendalam karena: 1) Di bangku kuliah merupakan tahap terakhir mahasiswa 

secara formal belajar pendidikan agama. Asumsinya, pada tahap ini mereka 

mencapai tahap kematangan beragama, bukan malah meragukan dan menjauh dari 

agama. Ataukah sebaliknya, sikap kritisnya ini merupakan tahap awal kematangan 

beragama mereka? 2) Keraguan terhadap kehadiran agama menyebabkan 

pergeseran pemahaman (keyakinan) bahkan pada beberapa mahasiswa muncul 

wacana agnostik. Secara historis, dalam ranah filsafat agnostik lahir dari hasil 

proses perenungan panjang yang didukung oleh argumen yang memadai atas 

ketidakpuasan akal dalam memberikan bukti tentang Tuhan yang bisa diverifikasi 

secara rasional. Sedangkan fenomena yang terjadi di kalangan mahasiswa di 

Jakarta ini, sikap agnostik lahir dari sebuah kekecewaan. Untuk kasus ini perlu 

kajian lebih mendalam; 3) Studi komprehensif tentang perkembangan pemahaman 

keagamaan, khususnya di kalangan mahasiswa Jakarta, jarang dilakukan, padahal 

kota metropolitan menjadi gerbangnya globalisasi yang selalu paling awal 

mengalami dinamika perubahan, termasuk dalam budaya dan pemahaman agama. 

Penelitian ini akan mengkaji tentang pemahaman keagamaan di kalangan 

mahasiswa di Jakarta yang meliputi masalah: 

1. Bagaimana pemahaman mahasiswa Jakarta tentang Tuhan dan agama? 

2. Dasar apa yang dijadikan argumen/landasan mahasiswa Jakarta dalam 

membangun pemahaman keagamaan tersebut? 

3. Faktor-faktor apa  yang memengaruhi pemahaman keagamaan 

mahasiswa Jakarta? 

4. Otoritas (standar nilai baik-buruk) apa yang dipegang oleh mahasiswa  

Jakarta sebagai pedoman hidup? 

 

 

 

 



17 
 

 
 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian   

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tentang pemahaman keagamaan 

di kalangan mahasiswa di  Jakarta yang meliputi: 

1 Pemahaman mahasiswa Jakarta tentang eksistensi Tuhan dan agama 

2 Dasar pemikiran yang dijadikan argumen/landasan dalam membangun 

pemahaman keagamaan mahasiswa Jakarta 

3 Faktor-faktor yang memengaruhi pemahaman keagamaan mahasiswa 

Jakarta 

4 Otoritas standar nilai baik-buruk yang dipegang mahasiswa Jakarta 

sebagai pedoman hidup  

 

Adapun manfaat penelitian ini diharapkan: 

1) Secara Teoretis 

Hasil penelitian ini bermanfaat bagi pengembangan keilmuan, khususnya 

perkembangan pemikiran tentang eksistensi Tuhan dan agama  dalam 

perspektif filsafat. Dinamika zaman telah turut memengaruhi dan 

membentuk pola pikir mahasiswa sehingga membentuk sudut pandang 

tersendiri dalam memahami eksistensi Tuhan dan agama.  Dengan 

demikian kajian yang terkait dengan tema ini juga harus dilakukan secara 

terus menerus. 

2) Secara praktis hasil penelitian bisa membuka khazanah berpikir dalam 

usaha untuk memecahkan berbagai persoalan kehidupan keberagamaan 

khususnya di Indonesia.  Hasil penelitian ini juga diharapkan mampu 

membuka wawasan bahwa pemahaman keagamaan di kalangan 

mahasiswa di Jakarta telah berkembang sedemikian rupa, sehingga bisa 

dirmuskan langkah-langkah apa saja yang perlu dibenahi.  

 

D. Kerangka Pemikiran  

 

Modernitas kehidupan metropolitan tidak bisa dihindari telah melahirkan 

pola pikir sebagian kalangan mahasiswa Jakarta berkakter rasional, individual dan 



18 
 

 
 

pragmatis. Pola pikir ini salah satunya memengaruhi pemahaman keberagamaan 

yang tumbuh pada sebagian mahasiswa sejalan dengan sikap kritis yang 

dimilikinya. Di sisi lain banyak peristiwa tidak menarik yang dikait-kaitkan 

dengan agama sehingga dalam penilaian sebagian kalangan mahasiswa Jakarta, 

agama disinyalir telah menjadi pemicu kejadian-kejadian di luar kemanusiaan. 

Agama dinilai tidak lagi menjadi penyejuk bagi manusia, tetapi malah dituduh 

sebagai sumber konflik. Kekakuan hukum/norma agama dinilai membatasi 

kreatifitas serta bertolak belakang dengan perubahan modernitas. Realitas yang 

dinilai mengecewakan ini menyebabkan mahasiswa mempertanyakan kembali 

tentang hadirnya agama. Kondisi ini kemudian membawa pada teologi baru, 

sebuah karakter pemahaman keberagamaan yang berbeda dengan yang selama ini 

dipahami secara umum.  

Dalam pendirian mereka, untuk menuju kedamaian dan keberlangsungan 

hidup manusia, tidak perlu kehadiran agama. Agama-agama yang ada sekarang 

atau yang pernah ada, tidak cukup untuk membuat manusia hidup baik. 

Sebaliknya, kemampuan rasionalitas manusia dinggap mampu menemukan nilai-

nilai moralitas dalam kehidupan sehingga bisa mengetahui baik dan buruk. 

Sebagian mahasiswa yang berpandangan seperti ini mengaku bahwa dirinya 

tergolong dalam paham agnostik, tetapi sebagian yang lain belum secara pasti 

mengakuinya sebagai agnostik.  

Penanaman nilai-nilai agama bagi mahasiswa di perguruan tinggi umum 

sudah ditanamkan sejak semester awal (pada umumnya di semester satu atau dua), 

melalui mata kuliah Pendidikan Agama, bahkan mata kuliah ini menjadi  mata  

kuliah  wajib  yang  termasuk  dalam  rumpun  Matakuliah Pengembangan  

Kepribadian  (MPK). Sebagai mata pelajaran lanjutan dari pengajaran yang 

diterimanya sejak dari Tingkat Dasar, Sekolah Menegah Pertama dan Sekolah 

Menegah Atas, Belajar agama di Perguruan Tinggi merupakan tahap terakhir 

mahasiswa mendalami agama secara formal. Asumsinya, pada posisi ini 

mahasiswa telah memasuki tahap “matang” belajar/mendalami agama, yang 

sejatinya makin dalam seseorang menggali agama, makin taat dan khusyuklah dia 

menjalani ibadah sesuai dengan aturan agamanya (baca:makin saleh).    



19 
 

 
 

Dalam sejarahnya, agnostik muncul untuk menggambarkan filsafat yang 

menolak semua klaim pengetahuan spiritual atau mistis. Agnostik dipahami 

bahwa nilai kebenaran dari suatu klaim tertentu _umumnya berkaitan dengan 

teologi, metafisika, keberadaan Tuhan, Dewa, dan lainnya_ tidak dapat diketahui 

dengan akal pikiran manusia yang terbatas. Seorang agnostik meyakini bahwa 

tidak mungkin untuk dapat mengetahui secara definitif pengetahuan tentang 

“Yang-Mutlak". Walaupun perasaan secara subjektif dimungkinkan, namun 

secara objektif pada dasarnya seorang agnostik tidak memiliki informasi dasar 

yang dapat diverifikasi secara rasional dalam meyakini tentang “Yang Mutlak”. 

Seorang agnostik menunda untuk mengiyakan atau menolak akan keberadaan 

Tuhan sampai ditemukan bukti yang kongkret tentang keberadaannya. 

Dasar pemikiran yang melandasi muculnya agnostik dalam ranah filsafat, 

berbeda dengan tumbuh dan berkembangnya agnostik _sebagaimana pengakuan 

dirinya sebagai penganut paham ini_  di kalangan mahasiswa Jakarta. Posisi 

penelitian ini mencoba memahami/merekonstruksi pemahaman keberagamaan 

mahasiswa Jakarta dengan cara menggali bagaimana konsep Tuhan/agama yang 

mereka pahami dan argumen apa yang melandasi pemikirannya itu. Kemudian 

menganalisis faktor-faktor apa memengaruhi pemikiran keberagamaan mahasiswa 

serta bagaimana konsep moralitas (nilai baik-buruk) dibangun bila tanpa 

bimbingan agama. Hasil rekonstruksi pemahaman itu kemudian dianalisis, 

didiskusikan dan dikritisi dengan teori-teori filsafat tentang eksistensi Tuhan dan 

agama, baik dengan pemikiran filsuf Barat maupun Timur (Islam), serta dengan 

kritik agama dari pemikiran tokoh abad XXI.   

 

 

 

 

 

 

 

 

https://id.wikipedia.org/wiki/Teologi
https://id.wikipedia.org/wiki/Metafisika


20 
 

 
 

        Gambar Kerangka Pemikiran 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

E. Sistematika Pembahasan 

 

Bab pertama, berisi tentang pendahuluan untuk mengantarkan penelitian 

secara keseluruhan. Bab ini terdiri dari lima sub bab yaitu: latar belakang masalah, 

perumusan masalah, tujuan dan kegunaan penelitian, kerangka pemikiran dan 

sistematika pembahasan. Pendahuluan ini mengarahkan pada maksud analisis 

mengenai pemahaman mahasiswa tentang eksistesi Tuhan dan agama yang 

dibahas dalam disertasi ini, yang akan dikembangkan dalam bab-bab berikutnya. 

Bab dua merupakan landasan teori terkait dengan pemikiran yang 

mengarah pada tema tentang teologi dan pemahaman keagamaan. Pada bagian 

pertama dibahas tentang penelitian-penelitian terdahulu yang temanya terkait 

dengan penelitian ini. Bagian kedua dibahas mengenai teologi kontemporer dan 

latar belakang munculnya, kemudian teologi yang berkembang khususnya pada 

abad  XX, baik dalam tradisi Islam maupun Barat/Kristen. Pada bagian ini dibahas 

pula Teisme yang membangun argumen sendiri dalam mengembangkan dan 

pemahaman 
keagamaan 

mahasiswa di Jakarta 

Konsep-konsep 

keagamaan 
Modernisasi 

Sumber-sumber 

ajaran agama 

 

Kondisi sosial 



21 
 

 
 

mempertahankan pemikiran-pemikirannya sebagaimnana juga dalam Ateisme dan 

Agnostisisme. Perkembangan teologi ini penting dibahas untuk melihat sudut 

pandang pemahaman keagamaan yang berkembang di kalangan mahasiswa. 

Bagian ketiga menguraikan tentang Eksistensi Tuhan dan Agama. Pada bab ini 

dibahas tentang agama dan religiusitas, dan eksistensi Tuhan dan agama  dalam 

pandangan masyarakat modern dan kontemporer serta argumen  yang mendukung 

pemahaman tersebut dan faktor-faktor yang memengaruhinya. Bab ini akan 

mengantarkan pada pemikiran mengenai faktor-faktor yang berpengaruh terhadap 

perkembangan sudut pandang mahasiswa dalam memahami eksistensi tuhan dan 

agama. Bagian ketiga membahas tentang Kritik Agama yang berkembang pada 

abad XXI, khususnya melalui pemikiran Bertrand Russell, Richard Dawkins dan 

Sam Harris.  Pemikiran mereka turut memengaruhi pandangan masyarakat dunia 

tentang pandangan sains terhadap agama serta bahaya fundamentalisme agama. 

Russell berbicara tentang paham ketuhanan yang berada di antara dua kutub 

keyakinan, Dawkins melakukan penyadaran kepada individu untuk bersikap kritis 

dan menolak semua hal yang tidak rasional dengan penekanan kepada 

pemahaman akan sains, sementara pemikiran Harris lebih menekankan uraiannya 

kepada bahaya yang akan timbul dari politisasi agama, ketika agama menguasai 

suatu negara atau dunia.  

Bab tiga menguraikan tentang metodologi penelitian. Dalam bab ini 

dibahas tentang pendekatan penelitian, waktu, tempat dan fokus penelitian, 

pemilihan informan, langkah-langkah penelitian serta analisis hasil. 

Bab empat menyajikan data mengenai pandangan mahasiswa tentang 

eksistensi tuhan dan agama sekaligus analisisnya. Pembahasan pada bab ini 

dilakukan dengan  cara mendiskusikan dengan berbagai pandangan para ahli, 

membuat perbandingan-perbandingan, mengklasifikasikan dan menyampaikan 

opini pribadi.    

Bab  lima penutup,  berisi  simpulan  yang  merupakan jawaban  dari  

perumusan  masalah, saran  yang  bertitik  tolak  dari  kesimpulam tersebut, serta 

temuan baru dari hasil penelitian.  

 



22 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI  

 

A. Penelitian Terdahulu 

Beberapa penelitian terdahulu yang terkait dengan permasalahan 

pemahaman keagamaan mahasiswa ialah: 

1) Penelitian mengenai pemikiran dan gerakan keagamaan mahasiswa dengan 

judul Varian Pemikiran dan Gerakan Keagamaan Mahasiswa di Berbagai 

Universitas. Penelitian ini dilakukan oleh Sulaiman dari Balai Litbang 

Agama Semarang tahun 2012 dan dimuat dalam Jurnal "AI-Qalam" Volume 

18 Nomor 2, Juli-Desember 2012, dan terbit juga dalam jurnal HARMONI 

Juli-September 2012 hlm 48-55. Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui 

varian pemikiran dan gerakan keagamaan mahasiswa di beberapa 

universitas yakni Universitas Gajah Mada (UGM) Yogyakarta, Universitas 

Airlangga Surabaya dan Universitas Negeri Surakarta (UNS) Surakarta. 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah mixed methods, 

yakni suatu pendekatan yang merupakan kombinasi kuantitatif dan 

kualitatif.  Pendekatan ini dipilih dengan maksud untuk memperkuat 

kesahihan temuan-temuan penelitian, di mana teknik pengumpulan data 

kuantitatif yang menggunakan questioner,  hasil temuannya ditindaklanjuti 

dengan pengumpulan data observasi, wawancara dan focus group 

discussion (FGD).  

 

Dalam penelitian ini diuraikan tentang latar belakang yang menjadi alasan 

dilakukannya penelitian yaitu permasalahan berubahnya sistem politik 

pasca runtuhnya Orde Baru, yang membawa pengaruh bagi perkembangan 

Islam dan ormas Islam. Berbagai kelompok muncul, baik dari sayap radikal 

yang berorientasi pada perubahan sistem sosial dan politik maupun sayap 

liberal yang berorientasi sebaliknya. Berdiri di tengahnya adalah sayap 

Islam moderat yang harus menerima tekanan dari berbagai sisi tersebut. 

Ketiga sayap Islam ini saling berebut klaim dan pengaruh, tidak jarang 



23 
 

 
 

menimbulkan benturan terbuka di masyarakat. Islam radikal atau Islam 

garis keras termasuk yang paling banyak menikmati keterbukaan sistem 

politik ini. Salah satu gerakan Islam yang berkembang pesat  adalah paham 

salaf yakni memahami dan melaksanakan ajaran agama Islam secara 

harfiyyah sesuai yang termaktub dalam Alquran dan sunnah shahihah. 

Pemahaman keagamaan, menurut Peneliti ini, dikembangkan oleh 

kelompok Salafi, Hizbut Tahrir, Majelis Mujahidin Indonesia dan yang 

lainnya.  

 

Berkaitan dengan kehadiran pemikiran keagamaan kontemporer, peneliti 

mengutip pendapat Imam Tholkhah dan Abdul Aziz1 yang mengemukakan 

bahwa gerakan Islam kontemporer setidaknya bersumber dari empat faktor 

laten: Pertama, pandangan pemurnian agama yang tidak hanya terbatas 

kepada praktik keagamaan, melainkan juga pemurnian atas sumber agama 

itu sendiri yaitu penolakan terhadap sumber ajaran selain Alquran. Kedua, 

dorongan untuk mendobrak kemapanan paham keagamaan mainstream 

yang berkaitan dengan kebebasan setiap Muslim untuk menjadi pemimpin 

bagi dirinya dalam memahami ajaran Islam dan tidak terikat (taklid buta) 

dalam bentuk apapun. Ketiga, pandangan tentang sistem kemasyarakatan 

yangdiidealisasikan seperti kepemimpinan tunggal di  bawah seorang amir, 

atau sistem umah wahidah (khilafah Islamiyyah). Keempat, sikap (menolak) 

terhadap pengaruh Barat seperti modernisme, sekularisme, kapitalisme dan 

lainnya. Dalam konteks ini Islam ditempatkan sebagai sistem alternatif yang 

mengungguli  paham atau ideologi tersebut. Perkembangan pemahaman 

keagamaan tersebut, menurut penilaian peneliti, terus berjalan dan 

merambah sampai ke dunia kampus. Sistem kehidupan kampus modern 

lebih merupakan sistem kehidupan terbuka sehingga mereka yang baru 

mulai menjalani kehidupan sebagai mahasiswa modern mengalami 

keterkejutan keagamaan. Ketika mahasiswa memerlukan bimbingan dalam 

 
1 Abdul Aziz dan Imam Tholkhah, ed.,Gerakan Islam Kontemporer di Indonesia, (Jakarta: 

PT. Temprint, 1989), 7 



24 
 

 
 

situasi baru, justru dakwah dan khutbah-khutbah pemikiran Islam 

fundamental dan radikal lebih mempertajam  keterkejutan keagamaan tanpa 

alternatif yang lebih berarti. Oleh karena itu, mereka sangat intensif 

melakukan kajian-kajian Islam yang cenderung memperkuat budaya 

keagamaannya. Akibatnya, mahasiswa kampus modern mudah dimobilisasi 

dalam kajian intensif maupun kegiatan ekslusif. 

 

Fenomena pemikiran dan gerakan keagamaan di berbagai kampus di 

Indonesia, meurut peneliti ini, merupakan suatu realita yang patut dikaji 

lebih dalam. Fenomena ini makin terlihat di beberapa universitas umum atau 

perguruan tinggi umum (PTU) yang tidak berafiliasi keagamaan. Para 

mahasiswa di beberapa universitas  tersebut memiliki aktivitas keagamaan 

yang ditengarai memiliki pemikiran yang mengarah kepada paham 

tekstualis atau fundamentalis. Pemikiran keagamaan yang bersifat 

fundamentalis adalah pemahaman keagamaan yang bersifat normatif dan 

harfiyyah dalam memahami ajaran pokok agama.  Fenomena tersebut dapat 

diamati secara sepintas dalam berbagai aktivitas keagamaan yang 

berkembang di berbagai kampus di tanah air, biasanya terdapat kelompok 

kajian keagamaan yang menekankan terhadap kajian teks secara literal. 

 

Dengan latar belakang tersebut, Sulaiman melakukan penelitian mengenai 

varian pemikiran keagamaan dan gerakan keagamaan mahasiswa ini di 

berbagai universitas negeri non afiliasi Kementerian Agama. Adapun 

pertanyaan penelitian yang diajukannya ialah: bagaimanakah varian-varian 

pemikiran dan gerakan keagamaan mahasiswa, dan sejauhmana pengaruh 

pemikiran keagamaan terhadap gerakan keagamaan mahasiswa di UGM  

Yogjakarta, Universitas Airlangga Surabaya, dan UNS Surakarta. 

 

Penelitian yang dilakukan Sulaiman ini menggunakan pendekatan mixed 

methods, yakni suatu penelitian yang menerapkan kombinasi dua 

pendekatan (kualitatif dan kuantitatif) dalam satu penelitian. Pendekatan ini 



25 
 

 
 

dimaksudkan untuk memperoleh pemahaman yang lebih baik dan sekaligus 

memperluas pembahasan. Selain itu, pendekatan mixed methods 

dimaksudkan untuk memperkuat kesahihan temuan-temuan penelitian. 

Temuan dari satu jenis studi dapat dicek pada temuan-temuan yang 

diperoleh dari jenis studi  yang lain. Dalam penelitian kuantitatif, penelitian 

ini bersifat survey yang bersifat menjelaskan fenomena (explanatory 

research). Tujuannya adalah untuk menjelaskan suatu keadaan yang terjadi 

ketika penelitian dilakukan  dan dirancang untuk menentukan besaran 

hubungan suatu variabel dengan variabel lain. Variabel yang hendak 

dijelaskan dalam penelitian ini adalah gerakan keagamaan, sedangkan 

variabel yang menjelaskan yaitu pemikiran keagamaan, jaringan 

komunikasi dan motivasi keagamaan mahasiswa. Dalam pendekatan  

kualitatif, penelitian bersifat studi kasus yang mendeskripsikan variasi-

variasi pemikiran keagamaan dan gerakan keagamaan mahasiswa di tiga 

universitas sasaran. 

 

Dalam penelitian ini, sasaran penelitian adalah universitas negeri non agama 

yang berada di Jawa Tengah, Yogjakarta, dan Jawa Timur. Dalam hal ini, 

penelitian berada di UNS Surakarta, UGM Yogjakarta dan Universitas 

Airlangga Surabaya.  Alasan pemilihan lokasi didasarkan atas dinamika 

keberagamaan di tiga universitas tersebut.Atas pertimbangan ini, maka 

ketiga universitas tersebut dipandang cukup signifikan tingkat kemajuan 

aktivitas keagamaannya sebagai sasaran penelitan. Karena itu, populasi 

penelitian ini adalah mahasiswa muslim di tiga universitas dengan jumlah  

sampel responden sebanyak 495 mahasiswa. Dalam pemilihan sampel 

responden ini dilakukan secara proporsional sesuai dengan variasi 

organisasi mahasiswa intra, seperti UKMI, UKM Rohis, UKMKI dan atau 

SKI. 

 

Analisis data dalam penelitian ini meliputi dua tahap, yakni analisis 

deskriptif dan analisis korelasional. Data yang telah dikumpulkan dan 



26 
 

 
 

ditabulasi, kemudian dianalisis secara deskriptif persentase dan 

penghitungan mean. Melalui penerapan analisis deskriptif persentase dan 

mean itu akan diperoleh gambaran  secara utuh terhadap variabel-variabel 

penelitian. Untuk mengetahui kecenderungan data, selanjutnya ditetapkan 

standar kualifikasi berdasarkan hasil penghitungan mean dan standar 

deviasi. Hasil perolehan mean dan standar deviasi itu kemudian dijadikan 

sebagai landasan untuk menetapkan  kualifikasi, yang dalam hal ini 

dikelompokkan ke dalam empat kualifikasi, yaitu baik, cukup, agak baik 

dan kurang. 

 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran keagamaan memiliki 

pengaruh yang signifikan terhadap gerakan keagamaan mahasiswa, 

meskipun temuannya tidak sinergis antara kedua variabel itu. Pemikiran 

keagamaan cenderung cukup kontekstual, namun gerakan keagamaan 

cenderung radikal. Hal ini mungkin terjadi karena orientasi pemikiran 

keagamaan mahasiswa bukan kepada ideologi gerakannya, melainkan 

kegiatan keislamannya. 

 

2) Penelitian dengan judul Mahasiswa di Pusaran Fundamentalisme Islam: 

Studi Kasus di Universitas Indonesia oleh Nafi’ Muthohirin, dimuat dalam 

jurnal MAARIF Vol. 9, No. 1 — Juli 2014 hlm 109-136. Dalam penelitian 

ini digambarkan bahwa selama kurang lebih tiga dekade terakhir, kampus 

Universitas Indonesia (UI) diwarnai berbagai aktivitas keislaman yang 

dimotori para aktivis Jamaah Salafi, Harakah Tarbiyah, dan Hizbut Tahrir 

Indonesia (HTI). Kemunculan ketiganya membuat terkejut beberapa 

Organisasi Mahasiswa Ekstra Kampus (ORMEK) berbasis Islam yang 

sudah eksis sebelumnya, seperti HMI, IMM, dan PMII di perguruan tinggi 

negeri tersebut. Pasalnya, gerakan mereka lebih dari sekedar menarik 

mahasiswa untuk aktif di acara-acara bercirikan Islam, tetapi berupaya 

menguasai posisi-posisi strategis di dewan kemahasiswaan. Kehadiran 

mereka membawa cara berfikir keislaman yang rigid, tertutup, dan literatif. 



27 
 

 
 

Pemahaman keagamaan yang ekslusif seperti itu menjadi benih bagi 

tumbuhnya gerakan Islam radikal. Tentu, masyarakat merasa terancam 

karena sejumlah organisasi Islam trans-nasional tersebut tidak mengakui 

demokrasi sebagai sistem pemerintahan yang sah di negeri ini.  

 

Pada pembahasan di bagian awal, penelitian ini akan mengulas varian 

gerakan fundamentalisme Islam di Universitas Indonesia, kemudian 

membahas tipologi dan respons gerakan fundamentalisme Islam kampus 

terhadap pokok-pokok pikiran negara modern.  

 

Penelitian ini membuktikan beberapa hal yang menyebutkan bahwa 

sejumlah gerakan Islam fundamentalis telah tumbuh dan berkembang di 

Universitas Indonesia. Di antara beberapa bukti yang dapat dijadikan dasar 

yang ditemukan dalam penelitian ini ialah: Pertama, terdapat organisasi 

berbasiskan Islam seperti Harakah Tarbiyah, HTI dan Jamaah Salafi di 

kampus ternama tersebut. Ketiga gerakan ini sama-sama berideologikan 

Islam, namun dengan cita-cita menjadikan agama sebagai dasar Negara 

meski dengan cara dan strategi perjuangan yang berbeda.  

Kedua, karena bercita-cita ingin mendasarkan agama sebagai basis Negara, 

ketiganya menolak demokrasi sebagaimana yang saat ini dipraktikkan 

bangsa Indonesia. Bahkan, mereka juga menolak sikap cinta Tanah Air: 

patriotisme dan nasionalisme. Pemahaman seperti ini dapat disaksikan 

melalui berbagai aktivitas para kadernya, baik HTI, Harakah Tarbiyah 

maupun Jamaah Salafi di Universitas Indonesia. 

Ketiga, indikasi adanya gerakan Islam fundamentalis di Universitas 

Indonesia dapat diketahui dari ramainya berbagai aktivitas yang mengambil 

tema Islam. Mereka kerap mengadakan kajian, seminar, training 

berlandaskan Islam, halaqah, usrah, dan berbagai kegiatan pembinaan Islam 

lain. Yang lebih mencolok secara fisik, model penampilan para aktivis Islam 

fundamentalis tampak berbeda dibanding mahasiswa Islam yang lain. Para 

akhwât (mahasiswi) memakai jilbab panjang, warna gelap, dan sebagian 



28 
 

 
 

menutupi muka dan tangan mereka. Sementara para ikhwân (mahasiswa) 

memiliki ciri khas memelihara jenggot, berbaju koko, memakai sandal 

gunung, dan bercelana di atas mata kaki. Di satu sisi fenomena ini 

merupakan berita yang menggembirakan dalam konteks penciptaan 

lingkungan kampus yang islami. Namun di sisi yang lain meningkatnya 

aktivitas keagamaan itu diiringi dengan proses infiltrasi berbagai gerakan  

yang memiliki kecenderungan fundamentalistis. Penelitian ini dengan tegas 

membenarkan bahwa kini kekuatan kelompok Islam fundamentalis tidak 

hanya membangun pengaruh di lingkaran masyarakat secara lebih luas, 

tetapi juga lebih sistematis menyusup ke banyak perguruan tinggi di 

Indonesia. Universitas Indonesia adalah satu fakta yang tidak terbantahkan. 

Penelitian tesis ini menemukan bahwa sejumlah gerakan Islam 

fundamentalis tumbuh subur di kampus bergensi itu.  

 

3) Penelitian tentang Studi Agama & Etika Islam Dan Keberagamaan 

Mahasiswa "Z" Generation: Kajian di Lingkungan Kampus ITB Bandung 

oleh Yedi Purwanto, Institut Teknologi Bandung (ITB), yang dimuat di 

Walisongo, Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, Vol. 24 No. 2, November 

2016 hlm 423-450. Penelitian ini dilakukan terhadap mahasiswa ITB pada 

tahun 2016. Peneliti ini menilai bahwa dampak negatif jauhnya masyarakat 

dari agama adalah munculnya berbagai macam permasalahan sosial. Hal ini 

terjadi karena kemungkinan mereka mengalami kekosongan jiwa. Perilaku 

yang koruptif, pergaulan antara lelaki dan wanita tanpa batas, 

penyimpangan seksual, perdukunan dan hal-hal negatif lainnya merupakan 

dampak dari jauhnya masyarakat dari agama. Untuk mengatasi hal tersebut, 

menurut peneliti ini maka pendidikan Islam di kampus, terlebih perguruan 

tinggi umum (PTU) memiliki peranan yang sangat penting. Hal ini karena 

mahasiswa yang merupakan objek didik di kampus adalah generasi yang 

akan  berperan membangun negeri.  

 



29 
 

 
 

Institut Teknologi Bandung (ITB) yang merupakan salah satu PTU di 

Indonesia, di samping bermuara kepada pengembangan sains dan teknologi, 

juga memberikan pendidikan sosial yang diantaranya berbentuk pendidikan 

agama. Hal ini penting karena kebutuhan manusia pada umumnya tidak 

hanya mengembangkan kemampuan otak, tapi juga kehalusan jiwa. 

Menurut peneliti ini, otak yang cerdas tetapi jiwanya hampa dari agama 

hanya akan menambah beban masalah bagi negeri, begitu pun sebaliknya. 

ITB sebagai salah satu PTU mempunyai peran dalam mengisi kekosongan 

jiwa mahasiswanya dengan mata kuliah pendidikan agama. Pendidikan 

agama di ITB sejauh ini tidak bertujuan untuk menjadikan mahasiswa 

sebagai ulama yang tahu ilmu-ilmu agama hingga ke akarnya, akan tetapi 

bertujuan mencetak seorang teknokrat, birokrat atau ilmuan pada bidangnya 

masing-masing yang mengaplikasikan nilai-nilai agama. Sehingga saat 

mereka terjun di dunia kerja dengan profesinya masing-masing, mereka 

dapat menjaga nilai-nilai kesusilaan, terlebih dapat  menjaga diri dari nilai-

nilai yang dilarang menurut agama. 

 

Penelitian ini bertujuan untuk: pertama, untuk menelaah kedudukan 

pendidikan agama di dunia pendidikan Indonesia, kususnya perguruan 

tinggi. Kedua, mengkaji model pendidikan yang ideal khususnya bagi 

kalangan mahasiswa yang masuk kategori generasi “Z”. Ketiga, mengkaji 

peran pendidikan agama Islam di lingkungan Institut Teknologi Bandung 

dalam mencetak generasi yang cerdas otak dan kokoh jiwa. Adapun metode 

penelitiannya dengan mengkaji litelatur-litelatur berkaitan dengan 

pendidikan, khususnya pendidikan generasi muda dan mengkaji system dan 

kegiatan pendidikan agama Islam di lingkungan Institut Teknologi 

Bandung. 

 

Kesimpulan dalam penelitian ini disebutkan bahwa pendidikan agama di 

lingkungan Perguruan Tinggi Umum sangat diperlukan, tidak hanya sebatas 

melaksanakan peritah undang-undang, akan tetapi amanah yang harus 



30 
 

 
 

dilaksanakan demi tercetaknya generasi unggulan baik sebagai teknokrat, 

birokrat, akademisi atau pengusaha yang pandai dari segi intelektual, namun 

shaleh secara spiritual. ITB dan Mesjid Salman terus bekerjasama  dalam 

membangun karakter mahasiswa dengan berbagai macam kegiatan 

keagamaan. Meskipun usaha ini tidak mudah dan membutuhkan waktu yang 

tidak sebentar, akan tetapi peran pendidikan agama Islam di ITB 

memberikan dampak yang besar bagi para mahasiswa terutama dalam 

menghadapi Tantangan Global bidang sosial keagamaan akhir-akhir ini.  

 

Dalam situasi di mana teknologi informasi menjadi sesuatu yang tidak  

terhindarkan dalam kehidupan, termasuk kehidupan mahasiswa, ternyata 

kebanyakan mahasiswa mengandalkan perolehan keilmuan keagamaannya 

dengan cara belajar dalam forum dunia nyata, meskipun ada juga yang 

memanfaatkan IT untuk belajar agama. Dengan demikian meski generasi 

muda merupakan kelompok sosial yang sangat dekat dengan IT namun 

mereka memiliki kekuatan untuk memilih media untuk belajar agama. 

Bahkan mereka juga meyakini bahwa IT mengganggu aktifitas keagamaan 

mereka. 

 

Dalam pembentukan spiritualitas mahasiswa ITB, keberadaan Masjid  

Salman tidak boleh diabaikan. Peran masjid Salman sangat sentral dalam 

mengejawantahkan berbagai dakwah islamiyah mahasiswa ITB. Program-

program yang ditawarkan oleh Masjid Salman memiliki daya tarik 

tersendiri, baik bagi mahasiswa ITB sendiri maupun mahasiswa di luar ITB. 

Model diseminasi informasi, model pendidikan yang ditawarkan 

memberikan  penanaman spiritualitas yang mendalam bagi peserta didik. 

Penggunaan IT daam proses pendidikan dan pelatihan di Masjid Salman 

merupakan jawaban bagi kebutuhan untuk mendekatkan generasi muda ke 

masjid. 

 



31 
 

 
 

4) Penelitian dengan judul Membendung Arus Paham Keagamaan Radikal di 

Kalangan Mahasiswa PTKIN oleh Toto Suharto dan Ja’far Assagaf dari  

FITK IAIN Surakarta, yang dimuat dalam  Al-Tahrir, Vol. 14, No. 1 Mei 

2014 halaman 157-180.  

 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kondisi wilayah Surakarta yang memang 

memang memiliki keunikan tersendiri. Di wilayah ini menjamur kelompok-

kelompok Islam berpaham keagamaan radikal yang sering melakukan 

sweeping, sehingga sering disebut kelompok vigilante (suka main hakim 

sendiri). Pemahaman Islam radikal ini tak jarang disemaikan melalui 

aktivitas masjid. Penelitian ini berpatokan pada hasil penelitian sebelumya 

yang dilakukan oleh Center for Study of Religion and Culture (CSRC) UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta pada 2010 yang menyebutkan bahwa dari 10 

masjid di Surakarta yang diteliti sebagai bahan kajian, ternyata terdapat tiga 

masjid yang diduga menjadi arena penyemai benih paham keagamaan 

radikal.1 Penelitian mutakhir oleh Muhammad Wildan menyebutkan bahwa 

di Surakarta terdapat sembilan kelompok vigilante lokal yang siap menjadi 

akar pemahaman Islam  radikal.2 Temuan ini  menunjukkan bahwa 

pemahaman keagamaaan radikal di wilayah Surakarta berada pada tingkat 

“mengkhawatirkan”, yang perlu mendapat perhatian serius. 

 

Dunia Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN), menurut 

peneliti ini, dalam konteks tersebut seyogyanya menjadi counter terhadap 

pemahaman keagamaan radikal di wilayah ini. Di sini peran setiap kampus 

penting dalam upaya mengcounter paham keagaman radikal, agar tidak 

 
2 Yaitu Front Pemuda Islam Surakarta (FPIS), Laskar Jundullah, Laskar Umat Islam 

Surakarta (LUIS), Tim Hisbah, Laskar Hizbullah Sunan Bonang, Hawariyyun, Brigade Hizbullah, 
Barisan Bismillah, dan Al-Islah, ditambah dua gerakan Islam yang berpusat di Jakarta, yaitu Gerakan 
Pemuda Ka’bah (GPK) yang berafiliasi dengan PPP, dan Front Pembela Islam (FPI). Lihat 
Muhammad Wildan, “Memetakan Islam  Radikal: Studi atas Suburnya Gerakan Islam Radikal di 
Solo, Jawa Tengah” dalam Conservative Turn: Islam Indonesia dalam Ancaman Fundamentalisme, 
Martin van Bruinessen (ed.), terj. Agus Budiman, Cet. I (Bandung: Mizan, 2014), 292-294. Lihat juga 
Muhammad Wildan, “Mapping Radical Islamism in Solo: a Study of Proliferation of Radical Islamism 
in Central Java, Indonesia”, Al-Ja>mi’ah, Vol. 46, No. 1, 2008/1429, 55-56. 



32 
 

 
 

masuk ke kampus-kamus PTKIN di Indonesia. Sejak tahun akademik 

2007/2008, FITK IAIN Surakarta mengadakan Program Pendampingan 

Pengembangan Kepribadian Muslim Integral (P3KMI) dalam rangka 

meningkatkan kompetensi lulusannya.3 Dalam melaksanakan program yang 

diperuntukkan bagi mahasiswa semester I dan II tersebut, bahkan 

diterbitkan buku panduan oleh Tim P3KMI.  

 

Surakarta merupakan wilayah yang menjamur kelompokkelompok Islam 

yang memiliki paham keagamaan radikal. Banyak pihak mengharapkan 

paham keagamaan radikal tersebut bisa dibendung oleh IAIN Surakarta 

sebagai salah satu PTAI yang ada di wilayah ini. Sejak 2006/2007 hingga 

sekarang, FITK IAIN Surakarta mengadakan Program P3KMI (Program 

Pendampingan  Pengembangan Kepribadian Muslim Integral) yang materi 

kurikulumnya dituangkan dalam sebuah buku panduan. Permasalahan yang 

dirumuskan dalam penelitian ini ialah apakah materi kurikulum dalam buku 

panduan P3KMI ini telah mencerminkan paham Islam moderat atau bahkan 

memperkuat paham Islam radikal? Hasil penelitian ini menemukan bahwa 

banyaknya referensi Gerakan Tarbiyah yang dijadikan rujukan dalam 

penyusunan buku panduan P3KMI, secara ideologis, mengindikasikan 

bahwa materi kurikulum dalam buku panduan ini tidak cukup kuat untuk 

melakukan counter terhadap paham keagamaan Islam radikal bagi para 

mahasiswa FITK IAIN Surakarta. Bahkan, melihat materi kurikulumnya 

yang lebih merupakan modul mentoring yang biasa digunakan oleh Gerakan 

Tarbiyah dalam melakukan pengkaderan melalui halaqah, usroh, mantuba, 

mutaba‘ah, dan materi-materi lainnya dalam melakukan mentoring, kuat 

dugaan bahwa buku panduan P3KMI itu justru menjadi bagian dari Gerakan 

Tarbiyah itu sendiri, atau setidaknya menjadi penyemai ideologi Gerakan 

Tarbiyah. 

 
3 4Tim P3KMI Fakultas Tarbiyah dan Bahasa IAIN Surakarta 2012, Muslim  Integral: Buku 

Program Pendampingan Pengembangan Kepribadian Muslim Integral (P3KMI), Cet. I (Yogyakarta: 
Cipta Media Aksara, 2012), 2-3. 



33 
 

 
 

 

”Konten (buku ini) dari mahasiswa”, demikian penegasan Syamsul. 

Pertanyaannya, sejauh mana materimateri kurikulum yang dimuat dalam 

buku P3KMI tersebut mencerminkan upaya counter atas paham keagamaan 

radikal, sehingga mahasiswa memiliki pandangan Islam moderat? 

Sebagaimana diketahui, Kementerian Agama adalah lembaga formal milik 

pemerintah yang berupaya menanamkan Islam moderat bagi Islam  

Indonesia. bagian dari Gerakan Tarbiyah itu sendiri, atau setidaknya 

menjadi penyemai ideologi Gerakan Tarbiyah.  

 

Saran dari hasil penelitian ini ialah bahwa materi kurikulum P3KMI perlu 

diredesain ke arah paham keagamaan Islam moderat, supaya menjadi 

counter-radical bagi kalangan mahasiswa. Muatan-muatan kurikulum 

seperti Islam rahmah bagi semua, toleransi, dialog, inklusif, teks dan 

konteks, ijtihad, humanisme, pluralisme, multikulturalisme, dan lain-lain, 

perlu dijadikan catatan khusus dalam mendesain ulang materi  kurikulum 

ini ke depan, sehingga tidak bernuansa ideologis-politis. 

 

B. Teologi Kontemporer 

1. Batasan Pengertian Teologi Kontemporer 

Secara umum dikemukakan bahwa kata teologi dalam bahasa Indonesia 

bersumber dari bahasa Latin, sementara bahasa Latin itu sendiri akarnya adalah dari 

bahasa Grik Tua. Dalam bahasa Grik Tua dan Grik Romawi, kata ‘theologia’ terdiri 

atas patahan kata ‘theo’ dan ‘logos’. Kata ‘theo’ dalam pengertian bahasa Grik tadi 

adalah kata panggilan untuk dewa atau para dewa (theos). Selanjutnya, kata ‘logos’ 

dalam bahasa Grik berarti akal, wacana, doktrin, teori atau sains.4 Selanjutnya, kata 

tersebut beralih ke bahasa Inggris, menjadi ‘theology’ dimaknakan dengan ‘ilmu 

agama’5 atau sedikit yang lebih rinci, dimaknakan dengan ‘formal study of the 

 
4 Lorens Bagus, Kamus Filsafat (Jakarta: Gramedia, 1996), h. 1090. Bandingkan dengan 

Joesoef Sou’yb, Perkembangan Theologi Modern (Jakarta: Rimbow, 1987), 1-2. 
5 John M Echols dan Hassan Shadaly, Kamus Inggris Indonesia (Jakarta: Gramedia, 1988), 

586 



34 
 

 
 

nature of God and of the foundations of religious belief,’6 jadi suatu ilmu yang 

secara khusus membicarakan tentang dasar-dasar kepercayaan dari suatu 

kepercayaan atau agama. 

Lorens Bagus menulis bahwa pada awalnya, kata teologi dianggap 

bersangkutan dengan mitos atau mitologi; Hesiodos dan Orpheus adalah contoh 

terdepan untuk arti tersebut.7 Selanjutnya, Lorens menyatakan bahwa Pseudo- 

Dionysius membedakan antara teologi positif (berdasarkan Alkitab),  teologi 

negatif dan teologi superlatif (sesuai dengan pandangan Neoplatonik tentang Allah 

sebagai yang ‘ter’ dalam segala segi). Karena tiada satupun pendekatan- pendekatan 

tersebut mencukupi, akhirnya dianjurkan satu bentuk teologi baru yang disebut 

teologi mistik. 

Menurut Joesoef Sou’yb, kata ‘theologia’ itu mengandung makna sebagai 

suatu ajaran pokok atau sebuah teori atau sebuah ilmu tentang permasalahan Tuhan 

dalam pengertian yang seluas-luasnya, atau dengan kata lain, suatu disiplin ilmu 

yang berbicara tentang permasalahan ilahiyat.8 Kalau demikian, maka 

sesungguhnya teologi itu adalah bagian dari filsafat, karena obyek dari filsafat itu 

sendiri adalah tentang ‘yang ada dan yang mungkin ada’9 Yang ada, baik yang ada 

secara mutlak dalam pengertian ada dengan sendirinya dan tidak tergantung  kepada 

selain dirinya sendiri (dalam bahasa agama “Tuhan”), maupun yang ada tidak 

mutlak, karena keberadaannya tergantung kepada sesuatu diluar dirinya (dalam 

bahasa agama: makhluk/alam maujudat). 

Kalau demikian, maka dapat dipahami bahwa ada teologi yang berbasis 

pemikiran semata-mata (berbasis filsafat) dan ada teologi yang berbasis pada ajaran 

atau nash agama.10 Dalam hal ini setiap agama mempercayai adanya Tuhan dan 

mengakui adanya tata hubungan antara Tuhan dengan makhluk-Nya, dan itu masuk 

dalam wilayah pembahasan teologi. Kalau demikian halnya, maka setiap agama 

 
6 AS Hornby (Eds.) Oxford Advanced Learner’s Disctionary of Current English (Oxford: 

Oxford University Press, 1986), 895-896. 
7 Lorens Bagus, Kamus Filsafat, hlm 1-2 
8 Joesoef Sou’yb, Perkembangan Theologi Modern (Jakarta: Rimbow, 1987), 2. 
9 Nihaya, Filsafat Umum, dari Yunani Sampai Modern (Makassar: T. Pen., 1999), 19 
10 Abdul Asiz Dahlan, Sejarah Perkembangan Pemikiran dalam Islam (Jakarta: Beunebi 

Cipta, 1987), 13. 



35 
 

 
 

memiliki teologinya sendiri-sendiri. Ada teologi Kristen, teologi Katolik, teologi 

Hindu, teologi Buddha, teologi Yahudi, teologi Konghuchu, dan ada  teologi 

Islam.11 

Teologi lazim dipahami secara umum sebagai “ilmu tentang ke- Tuhan-an”, 

sebab dilihat dari akar katanya, berasal dari theos (Tuhan) dan logos (ilmu, 

pengetahuan). Teologi dengan demikian, berbicara tentang Tuhan. Tidak ada 

teologi tanpa Tuhan. Wacana substantif dalam teologi selalu dan dipastikan 

berpusat pada Tuhan, dan konteks teologi selalu  berarti konteks ketuhanan. 

Jika demikian, bisa dikatakan bahwa tuhan adalah “penanda” utama teologi; 

Tuhan adalah Alpha dan Omega teologi, titik berangkat sekaligus titik akhir dari 

refleksi dan pemikiran dalam teologi. Seluruh fondasi teologi dibangun atas 

kehadiran Tuhan sebagai faktor pertama. Karena demikian fundamentalnya 

pembicaraan tentangh Tuhan dalam teologi, maka dapat disimpulkan bahwa subjek 

“Tuhan” adalah eidos, substansi, sekaligus idea, yang memungkinkan teologi ada 

sebagai sebuah wacana. 

Karena teologi terkait dengan “Tuhan” dan “pengetahuan” itu sendiri, maka 

dapatlah disimpulkan bahwa teologi adalah: 

1. Ilmu tentang hubungan dunia ilahi (atau ideal, atau kekal tak berubah) 

dengan dunia fisik. 

2. Ilmu tentang hakikat Sang Ada dan kehendak Allah (atau para dewa). 

3. Doktrin-doktrin atau keyakinan-keyakinan tentang Allah (atau para dewa) 

dari kelompok-kelompok keagamaan tertentu dari para pemikir 

perorangan. 

4. Kumpulan ajaran mana saja yang disusun secara koheren menyangkut 

hakikat Allah dan hubungan-Nya dengan umat manusia dan alam semesta. 

5. Usaha sistematis untuk menyajikan, menafsirkan, dan membenarkan 

secara konsisten dan berarti, keyakinan akan para dewa dan/atau Allah.12 

 
11 Abdul Asiz Dahlan, Sejarah Perkembangan Pemikiran dalam Islam, (Beunebi Cipta: 

1987), 15 
12 Lorens Bagus, Kamus Filsafat, (Jakarta: Gramedia, Cet. Ke-4, 2005),  1090. 



36 
 

 
 

Teologi bertumpu pada tiga hal, yaitu “pembicaraan”, “pengetahuan”, dan 

“kebenaran”. Ketiga matra ini tidaklah terpisahkan. Ketiganyalah yang menjadikan 

teologi sebagai sebuah disiplin ilmu tentang Tuhan yang berbeda dengan ilmu-ilmu 

lainnya. Perbedaan ini sangatlah fundamental dan mendasar, karena, sebagai 

sebuah disiplin ilmu, teologi mempunyai objeknya yang khas untuk dibicarakan, 

dan objek tersebut adalah sesuatu yang transendental (Tuhan). Karena 

ketransendentalannya, maka teologi, sebagai akibatnya, juga mempunyai status 

transendental dan menduduki posisi istimewa di antara ilmu-ilmu lain.13 

Dilihat dari aspek metodologis, teologi menurut Muhammad Al- Fayyadl 

dapat dibagi ke dalam dua hal, yaitu teologi sebagai “sistem keyakinan” dan teologi 

sebagai “kajian”.14 Pertama, sebagai sistem keyakinan, teologi menunjuk pada 

pandangan dunia yang dibentuk oleh cita-cita ketuhanan (ideals of divinity) yang 

secara intrinsic terkandung di dalam praktik keberagamaan itu sendiri. sebagai 

sistem keyakinan, teologi adalah seperangkat doktrin yang diyakini dalam suatu 

agama, dan dijalankan secara penuh sadar oleh pemeluknya. 

Karenanya, teologi merupkan sesuatu yang historis dan kontekstual. Ia 

bersifat historis karena terjadi di dalam suatu lingkup kesejarahan tertentu 

(misalnya, kemunculan Gereja dalam agama Kristen, atau peristiwa tahkim dalam 

Islam, yang kemudia melahirkan ilmu kalam. Selanjutnya, ia bersifat kontekstual 

karena disituasikan oleh konteks tertentu, yang historis dan partikular. 

Kedua, sebagai sebuah kajian, teologi menunjuk pada wacana yang 

dikembangkan dari studi, telaah, dan pendekatan atas konsep-konsep ketuhanan. 

Dalam konteks ini, sebagai sebuah kajian, teologi lebih bersifat kritis daripada 

normatif. Karena ia terdiri dari sekumpulan wacana, maka teologi dalam pengertian 

 
13 Muhammad Al-Fayyadl, Teologi Negatif Ibn ‘Arabi: Kritik Metafisika Ketuhanan, 

(Yogyakarta: LKiS, 2012), hlm. 5. Al-Fayyadl menambahkan, bahwa analisis makna logos dan 

theologia ini dengan implicit menunjukkan bagaimana teologi mengalami transformasi dalam 

dirinya. Teologi ternyata bukan semata wacana tentang Tuhan, tetapi juga suatu system pengetahuan 

yang, pada gilirannya, mengidentifikasi apa arti “kebenaran”. Dengan kata lain, ia menjadi suatu 

sistem yang menentukan mana yang “benar” dan “tidak benar”, dan mendefinisikan, membatasi, 

sekaligus memisahkan secara tegas hubungan antara keduanya. Pada titik ini, teologi mengintervensi 

wacana tentang Tuhan dengan menegaskan bahwa ada wacana tertentu yang “benar”, dan 

sebaliknya, ada wacana-wacana lain yang “tidak benar” atau “menyimpang dari kebenaran”. 
14 Muhammad  Al-Fayyadl, Teologi Negatif Ibn ‘Arabi, 63-64. 

 



37 
 

 
 

ini adalah sebuah diskursus filosofis tentang konsep ketuhanan. Teologi ini 

mengkaji pandangan-pandangan ketuhanan yang sangat inti dan pelik, dan karena 

itu pendekatannya tidak lagi bersifat historis sebagaimana teologi dalam pengertian 

pertama, melainkan bersifat epistemolopgis dan ontologis. 

Dalam perkembangannya, rumusan teologi kemudian dimaknai secara 

variatif sesuai dengan masing-masing agama. St. Eusebius, seorang peletak teologi 

Kristen setelah St. Origenes, misalnya, merumuskan definisi teologi sebagai 

pengetahuan tentang Tuhan umat Kristen dan tentang Kristus. Ia mengemukakan 

definisi ini untuk membersihkan teologi dari mitos-mitos pagan yang diwariskan 

oleh Neo-Platonisme dan para filusuf Yunani Kuno. Pendapat ini kemudian diikuti 

oleh St. Thomas Aquinas di Abad Pertengahan yang mendefinisikan teologi sebagai 

sacra doctrina, pengetahuan suci dan sacral tentang ajaran-ajaran utama agama 

Kristen.15  

Adapun kata kontemporer mengandung arti: pada waktu yang sama; semasa; 

sewaktu; pd masa kini; dewasa ini.16 Penggunaan kata kontemporer biasanya 

diaplikasikan pada istilah kesenian, ilmu-ilmu sosial, dan mahzab-mahzab filsafat.  

Dalam dunia kesenian, arti seni kontemporer adalah perkembangan seni yang 

terpengaruh dampak modernisasi. Seni Kontemporer berkembang di Indonesia 

seiring makin beragamnya teknik dan medium yang digunakan untuk memproduksi 

sebuah karya seni, juga karena telah terjadi suatu percampuran antara praktik dari 

disiplin yang berbeda, pilihan artistik, dan pilihan presentasi karya yang tidak 

terikat batas-batas ruang dan waktu. Beberapa ciri dari Seni Kontemporer adalah: 

• Dihilangkannya sekat antara berbagai kecenderungan artistik, 

ditandai dengan meleburnya batas-batas antara seni rupa, teater, tari, 

dan musik. 

• Keberadaan disiplin ilmu seperti sains dan sosial sebagai intervensi 

dalam karya, terutama yang dicetuskan sebagai pengetahuan populer 

atau memanfaatkan teknologi mutakhir. 

 
15 Muhammad Al-Fayyadl, Teologi Negatif Ibn ‘Arabi, (LKiS: 2012),  64 
16 https://kbbi.web.id/kontemporer   

https://kbbi.web.id/kontemporer


38 
 

 
 

Dalam kajian-kajian filsafat, filsafat kontemporer mengusung perubahan dari 

model pemikiran filsafat sebelumnya yang memiliki karakteristik teosentris dan 

dogmatis, menjadi filsafat yang lebih terbuka dengan pola pikir antroposentris. 

Filsafat kontemporer muncul sebagai kritik bagi filsafat modern yang 

teosentris. Filsafat kontemporer secara khusus melengkapi sisi-sisi filsafat modern 

yang memiliki karakteristik didasari oleh perasaan (feelings) dan keinginan atau 

gairah (desires) daripada pengetahuan (knowledge). Kedua penilaian itu didasari 

oleh intuisi yang sulit dipertahankan dengan argumentasi logis. 

Filsafat kontemporer hadir dengan menempatkan manusia sebagai subjek 

sentral pada semesta dan mendasarkan segala pemikirannya berdasarkan teori 

antroposentris yang berfokus pada perilaku manusia dan hubungannya dengan 

kondisi kosmis dan sosial pada suatu waktu. 

Adapun istilah teologi kontemporer, muncul pertama kalinya di Swiss pada 

tahun 1919, dipelopori oleh Karl Barth dengan dilatarbelakangi oleh gerakan 

renainssance yang muncul di Italia pada abad XIV. Renainssance artinya kelahiran 

kembali kebudayaan klasik Yunani dan Romawi. Dalam perkembangannya gerakan 

ini memunculkan gerakan humanisme yang menempatkan manusia sebagai pusat 

segala sesuatu dan mendengungkan kedaulatan rasio. Kedaulatan rasio ini 

dipelopori oleh Immanuel Kunt, pada tahun 1724-1804. Faktor lain yang 

mempengaruhi munculnya teologi kontemporer adalah rasionalisme yang 

dipelopori oleh Descartes, empirisme dengan pemikiran Yunani Kuno yang 

menekankan matematika, logika, dan metode observasi. Materialisme yang 

menganggap alam semesta adalah materi yang tidak terbatas dan yang bukan materi 

adalah tidak ada. Selain itu, eksistensialisme yang dipelopori oleh Kierkegaard. 

Paham ini menekankan bahwa manusia adalah bereksistensi dan manusia yang 

bereksistensi adalah bebas. 

Teologi kontemporer ini merupakan upaya menjawab konteks sosial yang ada 

dan bentuknya praktis, bisa pada teologi pembebasan, lingkungan, humanistik dan 

lain-lainnya. Intinya teologi kontemporer tidak bersifat teoritis, hanya menyajikan 

langkah praktis perwujudan dari nash dalam menghadapi persoalan yang ada atau 

dihadapinya. 



39 
 

 
 

2. Latar Belakang Munculnya Teologi Kontemporer 

 

Selama ini pola pikir dan logika yang digunakan dalam ilmu teologi (aqidah, 

dokrin, dogma) adalah pola pikir deduktif, pola pikir yang tergantung pada sumber 

utama (teks).  Dalam hukum logika, selain pola pikir deduktif dikenal pula pola 

pikir induktif. Pola pikir induktif mengatakan bahwa ilmu pengetahuan bersumber 

dari reakitas empiris-historis. Realitas empiris-historis yang berubah-ubah, yang 

bisa ditangkap oleh indra dan dirasakan oleh pengalaman dan selanjutnya 

diabtraksikan menjadi konsep-konsep, rumus-rumus, ide-ide, gagasan-gagasan, 

dalil-dalil yang disusun sendiri oleh akal pikiran.17 

Dalam pola pikir induktif tidak ada sesuatu apapun yang disebut ilusif. Semua 

yang dikenal manusia dalam dunia konkret ini dapat dijadikan bahan dasar ilmu 

pengetahuan, tidak terkecuali ilmu teologi. Persolan-persoalan yang dihadapi pada 

masa sekarang ini lebih diwarnai isu-isu yang menuntut masalah kemanusiaan 

secara universal. Isu seperti demokrasi, pluralisasi agama dan budaya, hak asasi 

manusia, lingkungan hidup, kemiskinan struktural, menjadi tantangan sekaligus 

menjadi agenda persoalan yang dihadapi oleh generasi kini. Isu-isu tersebut jelas 

berbeda dengan isu-isu abad pertengahan dan zaman klasik yang biasa diangkat 

dalam kajian teologi dan falsafah islam klasik.18 

Ketika dihadapkan pada isu-isu tersebut, pengembangan dan pembaharuan 

ilmu teologi memang merupakan keniscayaan. Tahap awal dalam upaya 

pengembalian “keseimbangan” antara bobot ilmu teologi klasik yang bermuatan 

moralitas normative dan tuntunan perkembangan ilmu pengetahuan kontemporer 

yang bersifat empiris mutlak, diperlukan kritik epistemologis yang mendasar.19 

Selain itu, secara praktis, teologi tidak bisa menjadi “pandangan yang benar-

benar hidup” yang memberi motivasi tindakan dalam kehidupan konkrit manusia. 

Hal ini karena penyusunan teologi tidak didasarkan atas kesadaran murni dan nilai-

nilai perbuatan manusia, sehingga muncul keterpecahan (split) antara keimanan 

 
17 Amin Abdullah, Filsafah Kalam, (Pustaka Pelajar, Yogyakarta: 1995), 89 
18 Amin Abdullah, Filsafah Kalam....89 
19 Amin Abdullah, Filsafah Kalam... 49 



40 
 

 
 

teoritik dan keimanan praktis dalam umat, yang gilirannya melahirkan sikap-sikap 

moral ganda atau “sinkritisme kepribadian”.20 

Dalam upaya merekonstruksi untuk menuju sebuah format teologi yang bisa 

berdialog dengan realitas dan perkembangan pemikiran yang berjalan saat ini, maka 

objek kajian ilmu teologi klasik yang  bersifat transendent-spekulatif, seperti 

pembahasan tentang sifat-sifat Tuhan, yang relevansinya kurang jelas dengan 

kehidupan masa kini harus diganti dengan kajian yang lebih aktual, seperti 

hubungan Tuhan dengan manusia dan sejarah, korelasi antara keyakinan agama dan 

pemeliharaan keadilan dan masih banyak lagi aspek lain. Dengan kata lain, perlu 

diupayakan pergeseran wilayah pemikiran yang dahulu hanya memusatkan 

perhatian kepada persoalan-persoalan ketuhanan (teologi), ke arah paradigma 

pemikiran yang lebih menelaah dan mengkaji secara serius persoalan kemanusiaan 

(antropologi).21 

 

 

3. Teologi Barat Modern 

 

Timbulnya pemikiran teologi modern di Barat (Kristen) hampir sama dengan 

perkembangan pemikiran modern dalam Islam. Masing-masing punya latar 

belakang atau konteks yang mendasari pemikirannya. Misalnya di Islam ada latar  

belakang perjumpaan dengan budaya Barat dan situasi intern yang ada pada umat 

Islam di negara atau daerahnya masing-masing. Di kalangan Kristen pun demikian, 

pemikiran modernnya berkaitan dengan situasi atau konteks yang  terjadi di negara 

atau daerahnya masing-masing. Pemikiran modernnya tersebut merupakan jawaban 

terhadap masalah yang timbul di negara ataum daerahnya berkaitan dengan 

perjumpaan dengan budaya atau situasi intern umatnya. 

Lahirnya pemikiran teologi Kristen modern di Eropa tidak lepas dari situasi 

yang terjadi di Eropa. Situasi tersebut antara lain peristiwa Pencerahan (Aufklarung 

atau Enlightement) di  Eropa pada abad ke-18. Pada peristiwa tersebut terjadi 

 
20 Hanif, Min al-Aqidah ila al-Tsaurah,I, (maktabah matbuli: Kairo, 1991),  59 
21 Hasan hanafi, Dirasat Islamiyyah, (Maktabah al-Anjilo al-Mishriyyah: Kairo),  205 



41 
 

 
 

perubahan dramatis dalam kebudayaan Eropa. Di Eropa orang makin percaya pada 

terang akal dan daya pikir. Akal dipandang sebagai terang yang membimbing 

manusia.  Semua tradisi dalam berbagai bidang kehidupan (termasuk politik dan 

ilmu pengetahuan) diteliti secara kritis dalam terang akal budi. Pencerahan ini di 

samping mempengaruhi politik, ilmu pengetahuan, dan  pendidikan, juga 

mempengaruhi gereja. Semua tuntutan terhadap kekuasaan dikaji dan diteliti dalam 

terang akal budi. Apa yang sebelumnya diterima sebagai hukum ilahi mulai 

dipertanyakan dan semakin banyak bidang kehidupan yang tidak lagi  dikuasai oleh 

gereja atau didominasi ajaran agama (proses sekularisasi). Wilayah teologi pun 

dipengaruhi oleh paradigma ini. Dogma-dogma gereja mulai diperiksa secara kritis. 

Pada masa Reformasi, tradisi gerejawi akan ditolak jika tidak sesuai dengan 

Alkitab, sedang pada masa  Pencerahan, Alkitablah yang dikaji secara kritis terlepas 

dari ajaran gerejawi. 

Kalau pada abad ke-16 tradisi-tradisi Kristen menekankan perbedaan antara 

satu dengan yang lain, sedang pada abad ke-17 dan seterusnya terutama bagaimana 

mempertahankan teologi dan iman Kristen umumnya di tengah kecenderungan  

ilmu pengetahuan yang hanya mengakui otonomi akal. Banyak ahli yang menganut 

prinsip-prinsip pencerahan menentang kekuasaan gereja dan iman Kristen 

berdasarkan wahyu ilahi. Oleh sebab itu dapat dimengerti jika  banyak teolog yang 

menentang sikap dan pandangan tersebut. Meskipun demikian, dapat diakui bahwa 

periode Pencerahan sangat mempengaruhi metode ilmu teologi hingga kini. Di 

samping itu penelitian ilmiah objektif juga makin mempengaruhi dalam studi 

teologi. 

Namun metode dan pendekatan ini berkembang dalam konteks kebudayaan 

tertentu. Ada suatu kenyataan yang tidak dapat dielakkan, bahwa dalam beberapa 

fakultas teologi terjadi pergumulan hebat di sekitar pendekatan Pencerahan.  

Banyak pihak tidak menyetujui pendekatan tersebut dan bertanya: apakah iman 

bersifat rasional belaka? Jika tidak, bagaimana hal ini dapat dijelaskan?    

Di samping Pencerahan, ada hal lain yang mempengaruhi teologi modern 

Eropa, yaitu peristiwa-peristiwa yang terjadi pada abad ke-20. Beberapa peristiwa 

tersebut antara lain pecahnya Perang Dunia Pertama pada tahun 1914. Perang Dunia 



42 
 

 
 

Pertama merupakan pengalaman kolektif bagi manusia Eropa dan Amerika bahwa 

zaman baru sungguh- ungguh telah mulai. Mereka kehilangan nilai-nilai yang 

dijunjung tinggi sebelumnya. Kebenaran yang dianggap  kebenaran yang tertinggi 

selama berabad-abad hancur dengan tiba-tiba. Di samping pengalaman pahit, abad 

ke-20 juga memperlihatkan beberapa perkembangan yang sangat dahsyat dan luas, 

yang tidak ada bandingannya dalam seluruh sejarah umat  manusia. Hal yang sangat 

menonjol adalah perkembangan di bidang teknik. Perkembangan dari kapal terbang 

sampai pesawat ruang angkasa; dari kereta kuda sampai mobil-mobil paling 

mewah; perkembangan komunikasi sampai kepada transistor dan TV. Demikian 

juga perkembangan dalam  bidang ilmu pengetahuan. Hampir setiap bidang ilmu 

berkembang dengan dahsyat bila dibandingkan dengan masa-masa sebelumnya. 

Misalnya dalam bidang ilmu kedokteran, ilmu alam, ilmu hayat, sosiologi, dan 

seterusnya. 

Pada abad ke-20 juga ada pertambahan jumlah penduduk yang sangat besar, 

kemerdekaan bangsa-bangsa baru atau dengan kata lain akhir dari kolonialisme dan 

imperialsme abad-abad sebelumnya. Secara singkat dapat  dikatakan bahwa pada 

abad ke-20 ini memperlihatkan beberapa perkembangan yang sangat besar sehingga 

menggoncangkan struktur, bukan hanya dari salah satu bangsa atau benua tetapi 

struktur seluruh dunia. Tidak mengherankan bahwa beberapa perkembangan  

tersebut ikut juga mempengaruhi pemikiran-pemikiran teologi.  

Ada beberapa teolog Kristen modern di Eropa yang mengungkapkan 

pemikiran-pemikiran teologisnya. Mereka berusaha menjawab tantangan zaman 

dengan mengaitkannya pada Injil. Secara praktis mereka ingin mengungkapkan 

iman Kristennya dalam  konteks zaman modern di Eropa. Salah satu teolog yang 

dibahas di sini ialah Friederich Schliermacher dan Karl Bath. 

 

1)  Friederich Schliermacher (1768-1834)  

Friederich Schliermacher lahir di Breslau, di selatan Polandia. Ayahnya 

seorang pendeta Reformed-calvinisme di Prassian Army (North Germany) yang 

sangat dipengaruhi Pietisme dari kaum Moravian. 



43 
 

 
 

Schliermacher mempunyai perjalanan  iman yang unik. Ia mengalami depresi 

setelah meninggalkan kelompok Moravian dan dipengaruhi oleh pemikiran 

Immanuel Kant (ia bertemu dengan Kant pada tahun 1791 di Koningberg) yang 

menekankan bahwa “man’s god is  simply to fulfil his moral duty here and now 

without reference either to God or a here-after.” Selanjutnya imannya hidup lagi 

karena pengaruh temannya yang saleh, Count Dohna, yang mengajar privat 

anaknya. Tetapi ia meninggalkan pengalaman imannya yang indah tersebut  dan 

kembali terpengaruh oleh Kant dan Spinoza, selanjutnya karena pengaruh mereka 

Schlier-macher mengembangkan Phantheisme sepanjang sisa hidupnya. Ia dua kali 

mengambil ujian untuk menjadi pendeta Gereja Reformed dan  selanjutnya 

melayani di Berlin. 

Schliermacher begitu terkenal pada zamannya. Ia menjadi Dekan pertama di 

Universitas Berlin dan menjadi dosen Etika, Ekesgese Perjanjian Baru, Dogmatika 

dan Filsafat. Ia menikah dengan janda yang bernama Von  Willlich. Kematian anak 

laki-laki satu-satunya menimbulkan kesedihan yang sangat mendalam dalam 

hidupnya.   Ia menulis buku Reden Uber die religion und die Gebeldeten unter  ibren 

Verachteren. Buku tersebut terbit pada tahun 1799. Pada cetakan pertama ia belum 

berani mencantumkan namanya dan masih memakai nama samaran. Buku ini 

sangat laku, sampai dicetak tiga kali (tahun 1805, 1821, dan 1831) semasa ia hidup, 

dan tetap diterbitkan sampai abad ke-20 baik dalam bahasa aslinya maupun 

terjemahannya. Ia pun menulis buku yang lebih tebal dan lebih  sistematis yang 

bejudul Dar Christliche Galeube atau Akidah Kristen, terbit pada tahun 1821.   

Pemikiran teologi Schliermacher didasarkan pada persangkaan bahwa antara 

manusia dengan Allah ada jurang pemisah yang tidak mungkin dijembatani oleh 

manusia. Manusia yang pembawaannya tidak berbeda dengan  binatang tidak 

mungkin bisa mempunyai pengetahuan (knowledge) mengenai hal-hal yang 

supranatural. Ia juga percaya bahwa Allah tidak mungkin menjadi Allah yang 

dikenal manusia bila Allah menyatakan diri-Nya melalui hal-hal yang  supranatural, 

misalnya melalui miracles (keajaiban-keajaiban). 

Schliermacher percaya bahwa Allah tidak mungkin dapat dikenal oleh 

manusia bila kehadiran dan penyataan diri-Nya berada di seberang daya 



44 
 

 
 

kemampuan pemahaman dan persepsi manusia. Pemikiran ini tampaknya ingin  

melepaskan sama sekali iman Kristen mengenai supra-natural God yang disaksikan 

Alkitab. Baginya realitas adanya pengetahuan tentang Allah dalam diri manusia 

terjadi karena knowledge of God itu sendiri menyatu di dalam  perkembangan 

pengetahuan dan pengalaman manusia dengan dunia di luar dirinya. Dengan 

pemikiran seperti itu ia akhirnya sampai pada konsep Allah yang pantheistik.  

Menurut Schliermacher pengalaman dengan Allah selalu ditandai dengan 

munculnya perasaan kehangatan kasih spontanitas atau tidak dibuat-buat dan 

keterlibatan pribadi secara penuh. 

Bagaimana mungkin hal itu dapat dialami manusia? Schliermacher 

menyatakan bahwa pengalaman agama hanya dapat dialami bila manusia mengasihi 

sesamanya. Pada saat orang Kristen benarbenar mengasihi sesama manusia, orang 

Kristen akan merasa bahagia dan saatsaat  seperti ini tidak lain adalah moments of 

enco-untering with God yang kalau disadari akan memberikan feeling of absolute 

dependency atau perasaan ketergantungan mutlak kepada Allah. Dalam hal ini ia 

menyatakan  bahwa untuk menerima kehidupan dunia Spirit di dalam dirinya 

sendiri dan dengan demikian menjadi beragama, seseorang pertama harus mengerti 

kemanusiaan, dan ini hanya dapat dia lakukan di dalam  cinta dan melalui cinta. 

Inilah mengapa antara kemanusiaan dan agama sangat  dekat kaitannya. Kerinduan 

untuk cinta, sungguh-sungguh memenuhi dan berulang, membawa seseorang tak 

terelakkan menjadi beragama.  Selanjutnya ia mengatakan bahwa Allah dapat 

dikenal manusia melalui perenungan atau kontemplasi.  

Adapun Gereja, bagi Schliermacher hanyalah merupakan wujud dari salah 

satu agama yang mempunyai keunikan tersendiri, sama seperti agama-agama lain 

di dunia ini. Keunikan Gereja terletak dalam semangatnya mendemonstrasikan  

persekutuan dan kesatuan antar anggotanya secara murni. Suatu manifestasi yang 

hanya terjadi karena gereja merupakan bagian dari agama yang positif (benar). 

 

2)  Karl Barth (1886-1968) 

Karl Barth lahir pada tanggal 10 Mei 1886 di Basel. Ayahnya, Fritz Barth 

(1856-1912) adalah seorang pendeta dan dosen di Sekolah Pendidikan Pendeta di 



45 
 

 
 

Basel.23 Setelah belajar di Universitas Bern, Berlin, Tubingen dan  Marburg ia 

menjadi pendeta Calvinis di Swiss. Sewaktu melayani gereja di Safenwil, dekat 

Aarau, ia menulis tafsiran Surat Paulus kepada Jemaat Roma, terbit pada tahun 

1919. Buku ini menurut seorang Katolik dampaknya bagaikan  ledakan bom di 

tempat bermain para teolog. Barth menjadi pemimpin reaksi Ortodoksi Baru 

terhadap liberalisme abad ke-19. Ia menjadi guru besar teologi di Universitas 

Gottingen, Munster dan Bonn. Bersamaan dengan menanjaknya Adolf Hitler ia 

menjadi  pemimpin Gereja yang Mengaku dan pemrakarsa utama dari Deklarasi 

Bremen pada tahun 1934. Pada tahun 1935 ia diberhentikan oleh Hitler dan 

dikembalikan ke Swis. Di sana ia menjadi guru besar teologi di Basel sampai ia 

pensiun pada tahun 1962. Ia meninggal  pada tahun 1968.  

Barth dididik oleh banyak teolog liberal terkemuka dari awal abad ke-20. 

Namun selama Perang Dunia I ia mulai mempertanyakan ajaran mereka. 

Kekejaman perang menyebabkan optimisme liberal tentang kemajuan dan  

kesempurnaan manusia ditantang. Barth sangat terkejut, karena hampir semua 

mantan gurunya pada awal bulan Agustus 1914 telah menandatangani proklamasi 

yang mendukung politik perang dari kaisar Jerman. Oleh sebab itu ia berpendapat  

bahwa teologi abad ke-19 tidak lagi mempunyai masa depan. Barth terpengaruh 

teman-temannya, yaitu Christoph Blumhart dan Edward Thurneysen, di samping 

karya Kierkegaard dan Dostoyevski, dan khususnya dengan membaca Alkitab 

sendiri. Ia sampai  pada suatu pendapat bahwa liberalisme sudah bangkrut. 

Liberalisme yang menyanjung manusia dengan mengorbankan Allah, yang lebih 

mempelajari agama manusia dari pada penyataan Allah. Ia mengatakan bahwa 

kapal  hampir kandas, sudah tiba saatnya untuk banting stir 180 derajat. Hal inipun 

dilakukan oleh Barth dalam karyanya Surat kepada Jemaat Roma. Ia menekankan 

keilahian Allah, “Allah sama sekali lain,” “perbedaan kualitatif yang tak  terbatas” 

antara Allah dan manusia. Kita tidak akan mengatakan “Allah” dengan mengatakan 

“manusia” dengan suara nyaring. Teologi bukan penyelidikan filsafat atau 

pengalaman keagamaan manusia, tetapi pelajaran firman Allah.  Pada tahun 1927 

Barth menerbitkan jilid pertama dari serial buku mengenai Dogmatika Kristen. 

Tetapi buku ini dicela karena berdasarkan pada filsafat eksistensialis. Oleh karena 



46 
 

 
 

itu Barth memutuskan untuk mulai kembali  dan pada tahun 1932 muncullah jilid 

pertama dari Dogmatika Gerejawi.  

Selama hidupnya tidak kurang dari 12 jilid yang tebal dari Dogmatika 

Gerejawi telah diterbitkan, yang secara kasar kurang lebih 6 juta kata. Bagian-

bagian dari jilid ke-13 yang tidak lengkap kemudian diterbitkan oleh Barth dan  

kawan-kawannya. Dogmatika Gerejawi tidak ada bandingannya dalam hal panjang 

dan ketelitiannya. Bahkan Ikhtisar Teologi karya Thomas Aquino kelihatan kecil 

bila dibandingkan karya ini. Paus Pius XII, yang membuat rumusan “yang tidak 

dapat salah” dari kenaikan Maria ke Surga dalam  tulisannya Munificentissimus 

Deus, menyebut Barth sebagai teolog terbesar setelah Santo Thomas Aquino, suatu 

penghormatan yang luar biasa. Sungguh menarik, meskipun Barth sangat kritis 

terhadap Katolisisme-Roma, tulisantulisannya mendapat perhatian dan penilaian 

positif dari banyak sarjana Katolik, seperti Hans Kung. Barth sendiri memberi 

komentar bahwa uraian yang  paling komprehensif, analisis yang paling mendalam, 

bahkan evaluasi yang paling menarik dari Dogmatika Gerejawi dan karya lainnya 

sampai sekarang (1958) datang dari kubu Katolik, memang ada beberapa 

pengecualian misalnya Berkouwer.  

Salah satu ciri pemikiran awal Barth yang mencolok adalah pemberontakan 

neo-ortodoks terhadap liberalisme. Barth pernah belajar pada beberapa teolog 

liberal yang terkenal, misalnya Harnack dan Hermann. Bahkan sebelum terbit buku 

tafsirannya tampaknya  Barth juga mengikuti cara pemikiran mereka. Yesus yang 

digambarkan oleh Harnack bukanlah Anak Allah yang unik supranatural, tetapi 

hanya personifikasi kasih dan cita-cita manusia yang paling ideal. Alkitab, menurut  

Hermann, bukanlah Firman Allah yang tanpa salah, tetapi kitab biasa saja, penuh 

kesalahan, sehingga apabila hendak menemukan kebenaran di dalamnya harus 

dilakukan keritik-kritik yang radikal. Ukuran untuk kebenaran adalah  pengalaman, 

perasaan. Teologi Harnack dan Hermann adalah Idealisme, yang ditandai oleh garis 

pietisme yang dalam dan mementingkan pengalaman Kristen yang praktis. 

Pada tahun 1919 (dan lebih kuat lagi dalam revisi tahun 1921), Barth 

mencoba menolak sebagian besar  liberalisme klasik. Perasaan ngeri dalam Perang 

Dunia I telah menolong menghancurkan dunia mimpinya. Ia menyadari bahwa 



47 
 

 
 

Jerman yang berbudaya, Inggris  yang liberal, dan Perancis yang beradab, saling 

bertempur bagaikan binatang gila.  Ketika perang mulai meletus, para dosen Barth 

mengikuti orang-orang yang mendukung Jerman. Guru-guru Barth yang liberal 

tersebut telah dibuka kedoknya sebagai guru agama dari suatu  kebudayaan dan 

terikat pada kebudayaan tersebut. 

Melalui tafsiran surat Roma tersebut Barth mencoba menolak ajaran mantan 

gurunya. Dalam liberalisme, Allah dianggap imanen (hadir) di dalam dunia. 

Sebaliknya Barth menunjukkan Allah hanya sebagai “Yang Mutlak Berbeda”  dari 

manusia (the Wholly Other). Subyektivitas liberalisme pada abad ke-19 telah 

menempatkan manusia sebagai pengganti Allah. Barth menyatakan bahwa biarlah 

Allah tetap sebagai Allah dan bukan manusia. Liberalisme telah meninggikan 

penggunaan agama yang berbudaya, sedangkan Barth mengutuk agama sebagai 

dosa yang utama. Liberalisme  membangun teologi di atas dasar etika. Sebaliknya 

Barth membangun etika di atas dasar teologi. 

Tafsiran Barth pada tahun 1921 mencanangkan suatu pandangan baru tentang 

penyataan atau wahyu yang masih dominan pada masa itu. Berlawanan dengan 

liberalisme sebelumnya, ia menekankan bahwa manusia memerlukan  wahyu. Oleh 

karena itu ia memilih istilah “teologia Firman Allah” untuk ide-ide barunya. 

Meskipun demikian, dalam tekanannya pada penyataan tersebut, ia sangat hati-hati 

membedakan Alkitab  dari identifikasi mutlak dengan Firman Allah. Hal ini 

merupakan warisan dari Kant. Menurut Barth seorang bisa saja membaca Alkitab 

tanpa mendengar Firman Allah. Alkitab hanyalah suatu tanda atau symbol, tetapi 

paling tidak  merupakan symbol dan melalui symbol tersebut Firman Allah datang 

kepada manusia. Hubungan antara Allah dengan Alkitab tetap nyata, tetapi tidak 

langsung. 

Menurut Barth, Alkitab adalah Firman Allah sejauh Allah berbicara 

melaluinya. Alkitab dengan demikian menjadi Firman Allah di dalam peristiwa ini. 

Sebelum menjadi nyata bagi manusia, sebelum terpancar di dalam kehidupan 

manusia, sebelum berbicara kepada manusia dalam situasi eksistensial, Alkitab  

bukanlah Firman Allah. Oleh sebab itu, menurut Barth, Allah merupakan suatu 

catatan penyataan masa lalu, dan janji untuk penyataan masa yang akan datang. 



48 
 

 
 

Tafsiran Barth memperkenalkan suatu metode baru untuk menjelaskan 

teologi, yaitu dialektika. Istilah ini segera dihubungkan dengan pemikiran Barth, 

meskipun metode tersebut dipinjam dari beberapa tulisan filsuf Eksistensialis 

Kierkegaard. Kierkegaard pernah menyatakan bahwa semua penyataan  teologi 

berciri paradoks dan tidak dapat dipadukan. Manusia hanya dapat memegang kedua 

unsur paradoks ini dalam keadaan tetap berlawanan, dan memegangnya secara 

demikian dilakukan melalui iman (yang didefinisikan sebagai emosi manusia yang 

tertinggi). Penerimaan paradoks itulah yang disebut sebagai loncatan iman. 

Barth sangat dipengaruhi oleh konsep ini ketika ia menyiapkan revisi untuk 

edisi kedua tafsiran surat Roma. Barth menyatakan bahwa selama ada di dunia ini, 

para teolog tidak dapat melakukan hal lain dalam teologi kecuali  dengan 

menggunakan metode “pernyataan dan lawan pernyataan.” Para teolog tidak berani 

mengucapkan secara mutlak kata akhirnya. Paradoks bukanlah suatu kebetulan 

dalam teologi Kristen. Paling tidak hal itu termasuk salah satu  bagian inti pemikiran 

teologi. Menurut Barth, sifat penyataan yang sebenarnya berlanjut melalui pradoks: 

Allah yang tersembunyi namun dinyatakan, pengenalan manusia akan Allah dan 

pengenalan manusia akan dosa, setiap orang dipilih tetapi juga ditolak  sebab 

berdosa di dalam Kristus, Yesus sekaligus sebagai Ya dan Tidaknya Allah, manusia 

dibenarkan oleh Allah, tetapi pada saat yang sama dia adalah sorang yang berdosa. 

Salah seorang pengamat pernah berkata dengan tepat bahwa menurut teologi 

dialektika Barth, penyataan yang datang dari atas kepada  manusia di dalam 

kontradiksi dosa dan di dalam keterbatasan hanya dapat mengena pada pikiran 

manusia sebagai serangkain paradoks. 

Barth mencoba memulihkan penafsiran tentang konsep transendensi Allah 

yang mutlak. Sesungguhnya, metode dialektika Barth ini tampaknya berhubungan 

dengan pemikirannya bahwa Allah itu senantiasa Subyek, tidak  pernah Obyek. 

Bagi Barth, Allah bukanlah satu bagian di dalam dunia bendabenda. Allah adalah 

Yang Mutlak Berbeda (Wholly Other) yang tidak terbatas dan juga berdaulat, yang 

dapat dikenal hanya apabila Ia berbicara  kepada manusia. Ia tidak dapat dijelaskan 

sebagaimana suatu benda dapat dijelaskan, manusia hanya dapat berbicara kepada-

Nya. Oleh karena itu, teologi dilarang mengukur-Nya melalui pemikiran yang 



49 
 

 
 

langsung atau sempit.  Manusia tidak dapat berbicara tentang Allah, manusia hanya 

dapat berbicara kepada Allah. Menurut Barth, sifat Allah menuntut supaya 

peryataan manusia kepada-Nya harus selalu berselubungkan kontradiksi. Manusia 

tidak dapat menyebut  Dia dekat, kecuali menyebutnya jauh. 

Tema utama Barth yang diduga berlawanan dengan liberalisme adalah 

perbedaan kwalitatif yang tak terbatas antara kekekalan dan waktu, surga dan bumi, 

Allah dan manusia. Allah tidak boleh diidentifikasikan dengan apapun di  dalam 

dunia, bahkan tidak juga dengan perkataan-perkataan Alkitab. Allah mengunjungi 

manusia seumpama garis singgung yang tampaknya menyentuh lingkaran, namun 

sesungguhnya tidak menyentuhnya. Allah berbicara kepada  manusia seperti sebuah 

bom yang meledak di bumi. Sesudah meledak, yang tertinggal adalah kawah hangus 

di tanah. 

Barth juga menekankan suatu sikap baru yang tidak peduli terhadap sejarah 

dalam dunia teologi. Tologi abad ke-19 telah mencoba menemukan Yesus Historis 

di belakang Kristus Supranatural di dalam Alkitab.  Teolog-teolog liberal klasik 

seperti Harnack telah mencoba menemukan inti-inti yang bersifat fakta sejarah 

tentang Yesus di dalam Injil-injil yang mereka anggap tidak dapat dipercaya. Barth  

mencela penyelidikan tersebut sebagai suatu yang tidak penting. Penyataan tidak 

memasuki sejarah. Penyataan hanya menyentuh sejarah seperti sebuah garis 

singgung menyinggung lingkaran. Di  dalam sejarah tidak ada sesuatu apapun yang 

dapat menjadi dasar iman. Iman adalah ruang kosong yang diisi, tidak dari sejarah 

yang di bawah, melainkan dari penyataan yang dari atas. Barth, sebagaimana 

Kierkegaard dan Franz  Overbeck, membagi sejarah menjadi dua tingkat, yaitu 

Historie dan Geschichte. Historie merupakan kumpulan seluruh fakta historis masa 

lalu, yang secara obyektif dapat dibuktikan benar. Sedang Geschichte berhubungan 

dengan hal-hal  yang menyentuh saya secara eksistensial, menuntut sesuatu dan 

menghendaki janji setia dari saya. Kebangkitan Yesus termasuk dalam lingkup 

Geschichte, bukan Historie. Barth menganggap lingkup Historie tidak bernilai bagi 

orang Kristen, Yesus harus ditemui dalam  lingkup Geschichte.  

 



50 
 

 
 

Di dalam bukunya Romerbrief, Barth menyatakan bahwa iman ialah 

ketakjuban manusia terhadap incognito Ilahi. Iman ialah kasih kepada Allah 

berdasarkan kesadaran akan perbedaan manusia secara kualitatif dengan Allah.  

Iman merupakan pengaminan (peng-iaan) manusia akan penolakan Allah terhadap 

manusia yang dilakukan di dalam Kristus. Iman berarti bahwa orang secara terharu 

berhenti di hadapan Allah dan menyadari akan kehinaaannya. Iman  berarti 

berakhirnya segala penyerbuan yang idealistis terhadap Allah, akhir segala pretensi 

yang menganggap telah melihat dan mengerti Allah. Iman bersifat paradoksal. 

Pengalaman keagamaan tidak memberi kepastian iman. Siapa saja yang beriman, 

ia menanti di ambang, ia  bahkan tidak boleh menentukan bahwa ia beriman, ia 

hanya percaya bahwa ia beriman. 

Berdasarkan uraian di atas, Barth menentang apa yang disebut religi. Menurut 

Barth, religi merupakan kebalikan dari pada iman, sebab religi merupakan usaha 

manusia untuk menghampiri Allah. Di dalam religi manusia  melanggar garis batas 

yang mematikan, yang memisahkan Allah dengan manusia. Di dalam religi segala 

jarak dikaburkan, karena manusia bermaksud mendahului untuk memiliki apa yang 

seharusnya ditunggu datangnya dari Allah. Oleh  karena itu religi merupakan 

pemberontakan manusia terhadap Allah. Di dalam religi manusia ingin menjadi 

seperti Allah. Gejala religi berlaku juga bagi agama Kristen, bahkan di dalam agama 

Kristen ada jurang yang menganga, yang  memisahkan Allah dengan manusia. 

Gereja sebenarnya merupakan religi yang diorganisasikan untuk 

memperhatikan beberapa kepentingan manusia terhadap Allah. Gereja merupakan 

alat manusia manusia untuk mengatur mempertahankan dan memperjuangkan  

hubungan manusia dengan Allah. Gereja dalam kenyataannya tidak mau menjadi 

orang asing di dunia ini, bahkan senantiasa mencoba menarik perhatian dunia. 

Gereja lapar dan dahaga terhadap hasilhasil yang positif di dalam dunia, takut  

kesepian di padang gurun dunia ini. Oleh karena itu, Gereja sebenarnya ateis. 

Meskipun demikian, menurut Barth, Gereja memang harus ada. Sebab 

bagaimanapun juga di dalam Gereja ada Injil. Padahal Injil itu harus diberitakan  

kepada manusia. Gereja sebagai suatu kemungkinan yang bersifat religius gerejawi 

tidak dapat dihindari, tetapi Gereja juga merupakan tempat Allah menyalurkan 



51 
 

 
 

karya-Nya kepada manusia. Maka orang Kristen tidak boleh  keluar dari Gereja. Ia 

harus tetap di Gereja, tetapi dengan kesadaran bahwa ada perbedaan yang sangat 

besar antara Injil dan Gereja. Gereja berdiri di tengah-tengah bencana yang tidak 

dapat dielakkan.  Pendeta di dalam Gereja harus berfungsibsebagai komandan yang 

berdiri di pos yang sebenarnya tidak dapat dipertahankan lagi. Ia tidak boleh 

mengokohkan posnya, ia harus membiarkan  posnya tetap menjadi pos yang tidak 

dapat dipertahankan lagi. Hal ini sama kedudukannya dengan kemah perjanjian di 

padang gurun. Kemah terus bergerak dari satu tempat ke tempat lain. Kemah tidak 

boleh dijadikan Bait Allah, tidak dapat dijadikan kuil seperti yang  terjadi pada 

bangsa-bangsa kafir.  

Sebelum menulis bukunya Kirchliche Dogmatik, Barth terinspirasi oleh 

Anselmus dari Canterbury melalui bukunya Cur Deus (Mencari Pengetahuan). 

Anselmus mengajarkan bahwa “Fides quaerit intellectum” (Iman mencari  

pengetahuan). Terutama dengan ajarannya ini telah mempengaruhi pikiranpikiran 

teologis Barth dalam bukunya Kirchliche Dogmatik. Di dalam buku tersebut Barth 

berbicara panjang lebar tentang Trinitas (Allah Tritunggal).  Pertanyaan pokok 

dalam pembahasannya  ialah “Apakah ajaran tentang Trinitas yang dahulu dianggap 

benar, sekarang tidak berlaku lagi? Apakah manusia pada waktu ini hidup  _dan 

terus hidup_ tanpa Allah? Bagaimanakah manusia dapat memenuhi perintah untuk 

mengasihi Allah, kalau ia tidak mengetahui apa-apa tentang Allah? 

Menurut Barth, ajaran tentang Trinitas bukanlah produk atau hasil dari 

kesombongan manusia -juga bukan bentuk pemikiran metafisis, yang pada waktu 

itu telah usang- tetapi berdasar dari Injil. Ajaran ini mau mengatakan  kepada 

manusia bahwa Allah tidak sama dengan manusia. Allah tidak sepi atau sunyi dalam 

diri-Nya sendiri, seperti manusia. Allah tidak tergantung pada sesuatu yang 

berhadapan dengan Dia, seperti manusia. Allah juga tidak membutuhkan  manusia 

(sebagai ciptaan). Sungguhpun demikian Ia menghendakinya, seperti yang 

diucapkan oleh Angelus Silesius bahwa “saya tahu, bahwa Allah tanpa saya sama-

sekali tidak dapat hidup, kalau seandainya saya tidak ada, Ia akan mati.” Itu berarti 

bahwa Allah,  karena kasih dan kebaikan-Nya yang berlimpah-limpah, memberikan 

juga kehidupan kepada manusia sebagai ciptaan. Karena itu ajaran tentang Trinitas 



52 
 

 
 

menurut Barth harus merupakan alasan bagi manusia untuk merasa kagum  terhadap 

kasih Allah dan untuk mengasihi-Nya dan mempersembahkan puji-pujian kepada-

Nya. 

Allah menjadi ajaran sentral Barth. Topik pembicaraan tentang predestinasi 

Kristen, menurut Barth adalah berbicara tentang kemuliaan kasih dan anugerah 

Allah dalam Yesus Kristus bagi manusia. Barth dengan keras mengkritik ajaran 

tradisioanal tentang  predestinasi, sebab ajaran tersebut lebih dekat pada ajaran 

tentang takdir. Kalau predestinasi Kristen dipahami sebagai takdir, maka Allah 

digambarkan sebagai kuasa yang menakutkan. Padahal Allah adalah Allah yang 

Mahakasih. Bukan saja dalam Yesus Kristus Ia menyatakan  diri-Nya, juga di dalam 

Dia Ia telah mempredestinasikan (telah memilih) manusia. Karena itu manusia tidak 

boleh bimbang. Yesus Kristus adalah jaminan manusia. Di Golgota Ia menanggung 

hukuman Allah, sambil menjadi manusia  yang ditolak oleh Allah. Ia bukan saja 

telah mati, tetapi Ia juga telah dibangkitkan Allah dan dimuliakan. Sebagai wakil 

manusia Ia dipilih oleh Allah untuk menerima kemuliaan. Bersama-sama dengan 

Dia semua orang turut diselamatkan. Di dalam Dia mereka dipilih (dipredestinasi) 

oleh Allah untuk menerima kemuliaan dan keselamatan yang kekal. Barth berusaha 

membangkitkan orang Kristen untuk mengagumi kasih  Allah yang tidak terbatas 

itu dan untuk memuji nama-Nya. Menurut banyak komentator, usaha ini menjadi 

motif utama dalam karyanya yang begitu besar. Karena Barth tidak henti-hentinya 

merasa kagum, selanjutnya tidak henti-hentinya memuji Allah dan bersaksi  melalui 

beberapa khotbah dan karya dogmatisnya, tentang perbuatan-perbuatan-Nya yang 

besar. 

Berdasarkan uraian di atas tampaklah bahwa Karl Barth dalam pemikiran 

teologinya lebih memfokuskan pada bidang Teologi Dogma, yaitu menguraikan 

ajaran-ajaran pokok dalam  iman Kristen. Ia membahas masalah metode dialektika 

dalam teologi, transendensi Allah yang Mutlak, historie dan gesschichte, iman dan 

religi, Trinitas, dan predestinasi. Meskipun ia belajar pada beberapa teolog liberal 

seperti Harnack  dan Hermann, tetapi ia justru menentang pemikiran guru-gurunya 

tersebut. Ia menekankan pendekatan dialektika dalam mempelajari Alkitab. Ia 

mengkritik para teolog liberal lebih banyak menembangkan pendekatan monolog, 



53 
 

 
 

bukan  dialog dengan Alkitab. Aliran Karl Barth dikenal sebagai neo-ortodoks. 

Pemikiran Karl Barth dipengaruhi oleh beberapa temannya misalnya Cristoph 

Blumhart dan Edward Thurneysen dan karangan Kierkegaard dan Dostoyevski,  

tetapi terutama karena membaca Alkitab itu sendiri. 

Demikianlah, pemikiran teologi Kristen modern di Eropa berkaitan erat 

dengan perkembangan aliran filsafat, ilmu pengetahuan, teknologi, sosial, politik, 

dan seni-budaya yang ada di Eropa pada era modern. Pemikiran teologi Friederich 

Schliermacher, bercorak liberal. Dia berusaha menafsirkan Injil dari perspektif 

filsafat, science dan teknologi, sosial, politik, seni dan budaya yang ada pada era 

modern. Adapun pemikiran teologi Karl Barth bercorak neo-ortodoks. Ia 

mengabaikan semua penafsiran yang dilakukan oleh para teolog liberal. Ia 

memandang Injil sebagai sesuatu yang unik yang tidak bisa ditafsirkan model 

teolog liberal. 

 

4. Teologi Islam 

 

Teologi Islam berkembang dalam tiga periode, yaitu periode klasik, abad 

pertengahan dan modern.   Mengawali kelahirannya pada masa klasik, teologi Islam 

mengalami masa kemajuan dan masa disintegrasi yang terjadi antara tahun 650-

1250 M., yang disebut sebagai periode klasik. Masa kemajuan ini meliputi masa 

Rasulullah, masa Khulafa al-Rasyidin, masa Bani Umayyah, dan masa keemasan 

Daulah Abbasiyah. Menurut Harun Nasution, persoalan yang pertama-tama muncul 

sehingga lahir perdebatan dalam bidang kalam atau teologi adalah persoalan politik, 

tetapi persoalan politik ini segera meningkat menjadi persoalan teologi. Perang 

saudara yang menghasilkan perpecahan teologis, terutama sekali dipicu oleh 

peristiwa arbitrase, ketika Ali bin Abi Thalib diangkat sebagai Khalifah.  

Periode pertengahan berlangsung antara tahun 1250-1800 M., meliputi masa 

kemunduran budaya dan peradaban Islam yang diawali dengan kehancuran 

Baghdad sebagai pusat budaya Islam. Pada masa ini berdiri tiga kerajaan besar yaitu 

Daulah Turki Utsmani di Turki, Daulah Shafawiyah di Iran, dan Daulah Mongol di 

India. Perkembangan teologi pada periode pertengahan adalah hasil 



54 
 

 
 

penyederhanaan dari perkembangan teologi masa disintegrasi di penghujung 

periode klasik yang ditandai dengan disingkirkannya filsafat sebagai metode 

pemahaman agama. Dalam praktiknya metode filsafat yang awalnya dijadikan alat 

untuk menjelaskan teks wahyu dalam kaitannya dengan problem dasar relasi 

manusia, alam dan Tuhan, telah diarahkan secara terbatas semata-mata untuk 

menjustifikasi atau merasionalisasi wahyu. Dengan demikian filsafat yang cukup 

dominan dalam alam pikir Mu’tazilah pada periode klasik telah menjadi semacam 

antek suruhan teologi, yang mengakibatkan otoritas filsafat sebagai pengetahuan 

menjadi kabur dan kurang kritis terhadap agama.  Hasilnya tradisi berpikir kritis 

dalam filsafat menjadi pudar. 

Periode modern terjadi antara tahun 1800 hingga sekarang. Masa ini lahir 

sebagai imbas dari kolonialisasi yang melanda di hampir seluruh dunia Islam. 

Ketika itu umat Islam mulai banyak belajar dari Barat dalam rangka 

mengembalikan balance of power. Periode ini umumnya ditandai dengan 

munculnya usaha umat Islam mengatasi problematika teologis umat Islam periode 

pertengahan yang mengungkung. Usaha tersebut umumnya dilakukan oleh 

kelompok pembaru Islam yang dapat diklasifikasi dalam beberapa corak mulai dari 

revivalisme pra-modernis yang muncul pada abad ke-18 dan 19 di Arabia, India 

dan Afrika, melalui pembukaan kembali pintu ijtihad dan mengeyahkan segala 

bentuk tahayul yang ditanamkan oleh sufisme, serta meninggalkan gagasan tentang 

kemapanan mazhab. Gerakan revivalisme pramodernis dikumandangkan oleh 

gerakan Wahabiyah di Arab, Syah Waliyullah di India dan gerakan Sanusiah serta 

Fulaniyah di Afrika.22 

Revivalisme pra-modernis merupakan gerbang periode modern dalam 

pemikiran Islam yang ditandai dengan munculnya kesadaran umat Islam untuk 

melepaskan diri dari belenggu kekuatan asing yang menjajah berbagai wilayah 

dunia Islam. Revivalisme pra-modernis secara umum berpandangan bahwa segala 

kebid’ahan dikategorikan sebagai yang sesat. Gerakan tersebut hanya memandang 

idealisme yang suprematif pada masa lampau, lalu berkeyakinan bahwa segala yang 

 
22 Lihat Fazlur Rahman (terj.) Metode dan Alternatif Neomodernisme Islam (Bandung: 

Mizan, 1994), 18. 



55 
 

 
 

baru (bid’ah) harus dihancurkan. Karena itu identifikasi wahabiyah dewasa ini 

identik dengan penganut faham salafiyah yang secara radikal berpandangan amat 

transendental dan merupakan gerakan revolusi spritual transendental.23 Substansi 

gerakan ini baru menyentuh perubahan tradisi umat Islam kepada tradisi aslinya 

dan belum diarahkan pada masalah yang lebih luas seperti masalah perlunya 

pembangunan ekonomi dan sosial. 

Ciri-ciri umum dari gerakan pemurnian tersebut adalah: ada keprihatinan 

yang mendalam terhadap degenerasi sosio-moral umat Islam dan berusaha untuk 

mengubahnya, sarat dengan himbauan kembali pada Islam sejati dan mengeyahkan 

segala bentuk takhayul yang ditanamkan oleh sufisme, meninggalkan gagasan 

tentang kemapanan dan finalitas mazhab, serta berupaya untuk melaksanakan 

ijtihad, sarat dengan himbauan untuk mengenyahkan segala bentuk pandangan yang 

mengungkung kebebasan manusia, penuh dengan himbauan untuk melaksanakan 

pembaruan, bahkan melalui kekuatan senjata jika diperlukan. 

Gerakan revivalisme pra-modernis dalam kenyataannya belum mampu 

menggelorakan semangat teologis yang kondusif bagi pembangunan dunia Islam 

secara keseluruhan, karena mereka tetap terpengaruh oleh sikap ekstrim teologi 

periode pertengahan yang bercorak wahyu terutama pada penekanan untuk 

melaksanakan pembaruan walaupun dengan kekuatan bersenjata. Hal ini jelas 

mengindikasikan masih kentalnya truth claim dalam pembaruan tersebut, sehingga 

mendorong munculnya gerakan pembaruan baru dalam dunia Islam yang dikenal 

dengan modernisme Islam yang sangat terpengaruh dan mengidolakan Barat 

modern. 

Modernisme Islam yang muncul pada paruh abad ke-19 dan awal abad ke-20 

sangat berbeda dengan revivalisme pra-modernis. Modernisme Islam sangat terpola 

dan terpengaruh oleh metode pemikiran Barat, dengan memfokuskan pada 

pembaharuan terhadap isi ijtihad, khususnya masalah pembaruan sosial, politik, 

pendidikan, status wanita, ataupun HAM yang muncul dari hasil persentuhannya 

 
23 Lihat Hasan Sho’ub, Islam dan Revolusi Pemikiran: Dialog Kreatif Ketuhanan dan 

Kemanusiaan (Surabaya: Risalah Gusti, 1997), 67-67. 

 



56 
 

 
 

dengan Barat. Pola penafsiran yang ditawarkan oleh para pembaru modernisme 

klasik, walaupun tetap bertumpu pada al-Qur’an dan sunnah Nabi dalam artian 

historis (biografi Nabi), amat skeptis terhadap hadits tekstual Nabi yang tidak 

ditopang oleh kritisisme ilmiah. Gerakan tersebut dikenal juga dengan modernisme 

klasik karena ia merupakan gerakan pertama yang sangat terpola pada pemikiran 

Barat, yang dilakukan dengan mengadopsi seluruh metode pemikiran Barat 

modern.  

Tiga sampai empat dasawarsa terakhir ini dinamika pemikiran Islam 

menunjukkan trend yang sama sekali baru. Perkembangan ini ditandai dengan 

lahirnya karya-karya akademis dan intelektual sebagai pembacaan ulang terhadap 

warisan budaya dan intelektual Islam. Bila dilihat dari awal kemunculannya, 

fenomena pemikiran baru ini sesungguhnya merupakan respons atas kekalahan 

bangsa Arab di tangan Israel pada perang enam hari Juni  1967. Peristiwa itulah 

yang menjadi garis pemisah antara apa yang disebut dengan pemikiran modern dan 

pemikiran kontemporer, Problem utama pemikiran Islam Kontemporer umumnya 

terkait sikap terhadap tradisi di satu sisi dan sikap terhadap modernitas di sisi yang 

lain. Berbeda dengan pemikiran tradisional yang menyikapi modernitas dengan 

apriori demi  konservasi, juga berbeda dengan pemikiran modern yang menyikapi 

tradisi sebagai sesuatu yang mesti dihilangkan demi kemajuan; pemikiran Islam 

Kontemporer bersikap kritis terhadap tradisi dan modernitas sebelum akhirnya 

mempertemukan keduanya, dalam kerangka menjawab tantangan kontemporer.  

Pemikiran Islam kontemporer umumnya ditandai dengan lahirnya suatu 

kesadaran baru atas keberadaan tradisi di satu sisi dan keberadaan modernitas di 

sisi yang lain, serta bagaimana sebaiknya memahami keduanya. Tidak bisa 

dihindari akhirnya “tradisi dan modernitas” menjadi isu pokok dalam pemikiran 

Islam kontemporer. Apakah tradisi harus dilihat dengan kacamata modernitas 

ataukah modernitas harus dilihat dengan kacamata tradisi atau bisakah keduanya 

dipadukan?  

Berbeda dengan pemikiran Islam tradisional yang melihat modernitas sebagai 

semacam dunia lain, dan berbeda pula dengan pemikiran Islam modernis yang 

menggilas tradisi demi pembaharuan, pemikiran Islam kontemporer melihat bahwa 



57 
 

 
 

“tradisi” adalah prestasi sejarah, sementara “modernitas” adalah realitas sejarah. 

Dengan demikian maka tidak bisa menekan tradisi apalagi menafikannya hanya 

demi pembaharuan; rasionalisasi atau modernisasi sebagaimana perspektif  

modernis selama ini.24 Juga tidak bisa menolak begitu saja apa-apa  yang datang 

dari “produk modernitas”, terutama perkembangan sains dan teknologi. Karena 

sekalipun banyak mengandung kelemahan _karenanya juga dikritik_ tetap banyak 

memberikan penjelasan atas problem kehidupan, keilmuan, mungkin juga 

keberagamaan. 

Menurut Fazlur Rahman, Modernisme adalah usaha untuk melakukan 

harmonisasi antara agama dan pengaruh modernisme dan westernisasi yang 

berlangsung di dunia Islam. Usaha itu dilakukan dengan menafsirkan dasar-dasar 

doktrin supaya sesuai dengan semangat zaman.25 

Yusuf al-Qardhawi memberikan pengertian Tajdid Yaitu pembaharuan atau 

modernisme yakni upaya mengembalikan pemahaman agama kepada kondisi 

semula  sebagaimana masa nabi, ini bukan berarti hukum agama harus persis sama 

seperti yang terjadi pada waktu itu, melainkan melahirkan keputusan hukum untuk 

masa sekarang sejalan dengan maksud syar’i dengan membersihkan dari unsur-

unsur bid’ah, khurafat, atau pikiran pikiran asing.26 

Memperhatikan pernyataan di atas, berarti teologi kontemporer orientasinya 

pada transformasi sosial masyarakat, melakukan langkah praktis karena perintah 

nash. Sedangkan aliran teologi klasik sebagaimana sering didiskusikan, hanya 

berkutat pada persoalan hakikat yang berdasarkan atas penafsiran terhadap wahyu 

Allah dan Sunnah berhubungan dengan ketuhanan, keimanan, takdir, dosa, kafir, 

imamah, khalifah dan perbuatan-perbuatan manusia. 

Aliran teologi kontemporer ini bisa saja orang memandang sebagai Islam kiri, 

Islam liberal, Islam progresif khazanah. Kadang-kadang aliran ini bisa saja dinilai 

 
24 M. Arkoun dan Louis Gardet, Islam Kemarin dan Hari Esok, (Bandung: Pustaka, 1997), h. 

120. M. Arkoun membedakan antara modernism material dan modenisme pemikiran. Yang 
pertama terkait kerangka eksternal eksistensi manusia seperti industrialisasi. Sedangkan 
modernism pemikiran adalah mencakup metode atau kerangka berfikir dan sikap rasional yang 
mempercayai rasionalitas lebih sesuai dengan realitas. 

25 Fazlur Rahman, Islam, (Chicago:The University of chicago press, 1982), 215 - 216 
26 Dr. Yusuf Qardhawi, Dasar-dasar pemikiran Hukum Islam, (taqlid dan ijtihad), tt.h. 96 



58 
 

 
 

positif dan negatif. Positif jika dapat bergerak dalam bidang ekonomi, sosial dan 

politik serta benar-benar fokus dan maju dibidang kajiannya. Tetapi juga bisa 

negatif bila dilihat sebagai sebuah gerakan mandiri yang tampak menantang dunia. 

Beberapa tokoh yang berperan dalam perkembangan Teologi Islam 

Kontemporer di Indonesia ialah: 

a) Harun Nasution 

Harun Nasution lahir pada hari Selasa 23 September 1919 di Sumatera. 

Ayahnya, Jabar Ahmad adalah seorang ulama yang mengetahui kitab-kitab Jawi.  

Pendidikan formalnya dimulai dari sekolah Belanda HIS, selama tujuh tahun. 

Pendidikan Agama didapat pertama kali dari lingkungan keluarganya dengan 

belajar mengaji, shalat dan ibadah lainnya.27  Harun melanjutkan pendidikan 

formalnya ke Modern Islamietishe Kweekschool (MIK) di Bukittinggi pada tahun 

1934, kemudian ke Universitas Al-Azhar, Mesir. Sambil kuliah di Al-Azhar beliau 

kuliah juga di Universitas Amerika di Mesir. Pendidikannya lalu dilanjutkan ke Mc. 

Gill, Kanada pada tahun 1962. 

Tahun 1969 Harun menjadi dosen di IAIN Jakarta, IKIP Jakarta dan di 

Universitas Nasional. Harun kemudian menjadi figur sentral dalam jaringan 

intelektual yang terbentuk di kawasan IAIN Ciputat sejak tahun 70-an. Sentralitas 

Harun Nasution di dalam jaringan itu tentu saja banyak ditopang kapasitas 

intelektualnya dan kedudukan formalnya sebagai rektor. 28 

Harun memilih problematika akal dalam system teologi Muhammad Abduh 

sebagai bahan kajian disertasinya di Universitas Mogill, Mentreal, Kanada. 

Menurut Harun, besar kecilnya peranan akal dalam system teologi suatau aliran 

sangat menentukan dinamis atau tidaknya pemahaman seseorang tentang ajaran 

Islam. Bagi Harun, akal melambangkan kekuatan manusia. Karena akal, manusia 

mempunyai kesanggupan untuk menaklukkan kekuatan makhluk lain di sekitarnya. 

Bertambah tinggi akal manusia, bertambah tinggi pula kesanggupannya untuk 

mengalahkan makhluk lain. Bertambah lemah kekuatan akal manusia, bertambah 

 
27 Abdul Halim, Teologi Islam Rasional,. (Jakarta: Ciputat Pers, 2001),  3. 
28 Zaim Uchrowi dan Abdul Rozak, Ilmu Kalam, (Bandung: CV. Pustaka Setia, 2003),  240-

241 



59 
 

 
 

lemah pulalah kesanggupannya untuk menghadapi kekuatan-kekuatan lain 

tersebut.29 

Dalam sejarah Islam, akal mempunyai kedudukan tinggi dan banyak dipakai, 

bukan dalam perkembangan ilmu pengetahuan dan kebudayaan saja, akan tetapi 

dalam perkembangan ajaran-ajaran keagamaan Islam sendiri. Pemikiran akal dalam 

Islam diperintahkan Al-Qur’an sendiri. Bukanlah tidak ada dasarnya apabila ada 

penulis-penulis, baik di kalangan Islam sendiri maupun di kalangan non-Islam, 

yang berpendapat bahwa Islam adalah agama rasional. 30 

“Pembaharuan teologi” yang menjadi predikat Harun pada dasarnya dibangun 

atas asumsi bahwa keterbelakangan dan kemunduran umat Islam Indonesia (juga di 

mana saja) adalah disebabkan “ada yang salah” dalam teologi mereka. Pandangan 

ini serupa dengan pandangan kaum modernis lain pendahulunya (Muhammad 

Abduh, Rasyid Ridha Al-Afghani, Sayid Amer Ali, dan lain-lain) yang memandang 

perlu untuk kembali kepada teologi Islam yang sejati. Retorika ini mengandung 

pengertian bahwa umat Islam dengan teologi fatalistic, irasional, predeterminisme 

serta penyerahan nasib telah membawa nasib mereka menuju kesengsaraan dan 

keterbelakangan. Dengan demikian, jika hendak mengubah nasib umat Islam, 

menurut Harun, umat Islam hendaklah mengubah teologi yang berwatak free-will 

rasional, serta mandiri. Tidak heran jika teori modernisasi ini selanjutnya 

menemukan teologi dalam khazanah Islam klasik sendiri yakni teologi 

Mu’tazilah.31 

Dalam pemikiran Harun,  hubungan akal dan wahyu memang menimbulkan 

pertanyaan, tetapi keduanya tidak bertentangan. Akal mempunyai kedudukan yang 

tinggi dalam Al-Qur’an. Orang yang beriman tidak perlu menerima bahwa wahyu 

sudah mengandung segala-galanya. Wahyu bahkan tidak menjelaskan semua 

permasalahan keagamaan. 

 
29 Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan,  (Jakarta: 

UI Press, 1983), 56. 
30  Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam (Jakarta: UI Press, 1980),  101. 
31 Mansoer Faqih, Mencari Teologi Tertindas (KHidmad dan Kritik untuk Guruku Prof. 

Harun Nasution)”, dalam Refleksi Pembaharuan Pemikiran 70 th Harun Nasution, (Jakarta: LSAF, 

1989) 



60 
 

 
 

Dalam pemikiran Islam, baik di bidang filsafat dan ilmu kalam, apalagi di 

bidang ilmu fiqih, akal tidak pernah membatalkan wahyu. Akal tetap tunduk kepada 

teks wahyu. Teks wahyu tetap dianggap benar. Akal dipakai untuk memahami teks 

wahyu dan tidak untuk menentang wahyu. Akal hanya memberi interpretasi 

terhadap teks wahyu sesuai dengan kecenderungan dan kesanggupan pemberi 

interpretasi. Yang dipertentangkan dalam sejarah pemikiran Islam sebenarnya 

bukan akal dan wahyu, tetapi penafsiran tertentu dari teks wahyu dengan lain dari 

teks wahyu itu juga. Jadi, yang bertentangan sebenarnya dalam Islam adalah 

pendapat akal ulama tertentu dengan pendapat akal ulama lain. 

 

b) Nurcholis Madjid 

Nurcholis Madjid yang populer dipanggil Cak Nur lahir di Jombang, Jawa 

Timur, 17 Maret 1939 dan meninggal di Jakarta, 29 Agustus 2005 pada umur 66 

tahun. Ia adalah seorang pemikir Islam, cendekiawan dan budayawan Indonesia 

putra KH. Abdul Madjid yang dikenal sebagai pendukung Masyumi. Setelah 

melalui pendidikian di berbagai pesantren termasuk pesantren Gontor Ponorogo 

Cak Nur menempuh studi kesarjanaan di IAIN Jakarta tahun 1961 sampai 1968 dan 

menyelesaikan studi doktoralnya di Universitas Cikago Amerika Serikat (1978-

1984) dengan disertasi tentang filsafat dan kalam Ibnu Taimiyah. 

Cak Nur berjasa ketika bangsa Indonesia mengalami krisis kepemimpinan 

pada tahun 1998. Dia sering diminta nasihat oleh Presiden Soeharto terutama dalam 

mengatasi gejolak pasca kerusuhan  Mei 1998 di Jakarta setelah Indonesia dilanda 

krisis yang hebat. Atas saran beliau, akhirnya presiden Soeharto Mengundurkan diri 

dari jabatannya untuk menghindari gejolak yang lebih parah.32 

Cak Nur dikenal sebagai pemikir pluralis yang berdiri tegak di atas fundamen 

ajaran dan nilai-nilai etis Al-Qur’an. Teologi ini berangkat dari kesadaran 

kemajemukan atau pluralitas umat manusia yang merupakan kenyataan yang telah 

menjadi kehendak Tuhan. Tegasnya bahwa Allah menciptakan umat manusia 

berbangsa-bangsa dan bersuku-suku, agar mereka saling mengenal 

 
32 Nurcholis Madjid. Teologi Islam Rasional ”Apresiasi Terhadap Wacana Praktis Harun 

Nasution”,  (Ciputat: Cetakan, 2005). 



61 
 

 
 

dan  menghargai (Q.S. 49: 13). Bahwa perbedaan antara manusia dalam bahasa dan 

warna kulit merupakan pluralitas yang mesti diterima sebagai kenyataan yang 

positif dan merupakan salah satu kebesaran Allah (QS. 30: 22). 

Pemahaman yang didasarkan atas kesadaran kemajemukan secara sosial, 

religius yang tidak mungkin ditolak, inilah yang oleh Cak Nur disebut pluralisme. 

Pluralisme Cak Nur merupakan sistem yang memandang secara positif optimis dan 

menerimanya sebagai pangkal tolak untuk melakukan upaya konstruktif dalam 

bingkai karya-karya kemanusiaan yang membawa kebaikan dan kemaslahatan. 

Berbicara pemikiran Nurcholis Madjid tentang pluralisme, sama sekali 

berbeda jauh dengan definisi pluralisme yang dipahami dan diharamkan oleh 

Majelis Ulama Indonesia (MUI). Pluralisme (agama): paham bahwa semua agama 

sama dan kebenaran setiap agama adalah relatif, setiap pemeluk agama mengklaim 

hanya agamanya yang benar atau semua pemeluk agama akan masuk dan 

berdampingan di surga. 

Eskatologi Islam yang menyangkut masalah pemikiran dan ilmu pengetahuan 

yang tersirat dalam firman Allah adalah: “Akan Kami (Allah) perlihatkan kepada 

mereka (umat manusia) tanda-tanda kebesaran (ayat). Kami di seluruh cakrawala 

(makro kosmos) dan dalam diri mereka sendiri (mikro kosmos) sehingga menjadi 

jelaslah bagi mereka bahwa dia (Al-Quran) itu  benar adanya”. (Q.S. 

Fushshilat:53).33 

Menurut Cak Nur, ada beberapa hal yang secara tentatif _meskipun dengan 

cara yang agak arbiter, kurang sistematis_ dapat digunakan sebagai titik tolak 

(dasar) dikembangkannya metode ilmu kalam: 

• Untuk menjaga autentisitas. 

•  Untuk memperoleh relevansi dan kreatifitas yang optimal. 

• Secara tersendiri amat diperlukan memahami dengan tepat dan esensial arti 

zaman modern dan modernitas. 

• Salah satu hasil yang dituju ialah ditemukannya hubungan organik yang 

mantap antar iptek dan sistem keimanan Islam. 

 
 

http://www.blogger.com/blogger.g?blogID=6181937662445421800


62 
 

 
 

• Di satu segi  iptek modern memberi umat manusia kemugkinan besar 

memperoleh peningkatan hidup meterial yang luar biasa. 

• Zaman modern tidak akan merubah fitrah manusia yang memerlukan 

bimbingan Ilahi bagi kelangsungan hidupnya.34 

 

 

5. Paham-paham dalam Teologi 

a. Teisme 

Teisme adalah paham yang mengakui keberadaan Tuhan baik sebagai Ada 

yang personal maupun impersonal, imanen maupun transenden, juga sebagai 

pencipta dunia dari ketiadaan (creatio ex nihilo) melalui aktus penciptaan-Nya yang 

bebas. Dalam paham Teisme diyakini bahwa alam diciptakan oleh Tuhan yang 

tidak terbatas; antara Tuhan dan makhluk sangat berbeda. Menurut Teisme, Tuhan 

di samping berada di alam (imanen), Dia juga jauh dari alam (transenden). Paham 

Teisme menegaskan bahwa Tuhan setelah menciptakan alam, tetap aktif dan 

memelihara alam. Karena itu dalam Teisme, mukjizat yang menyalahi hukum alam 

diyakini kebenarannya, begitu juga do’a seseorang akan didengar dan dikabulkan. 

Agama-agama besar yang ada saat ini pada dasarnya menganut paham Teisme, 

seperti Yahudi, Kristen, dan Islam. 

Mereka yang mendukung paham ini mengajukan berbagai argumen 

keberadaan Tuhan, antara lain: 

1) Argumen Ontologis 

Ontologi berarti ilmu tentang yang ada (ontos=wujud). Pada masa Plato (428-

348 SM) argumen ontologis ini muncul dalam bentuk teori dunia ide yang 

menyatakan bahwa di alam ini mesti terdapat ide. Yang dimaksud ide ialah konsep 

atau pengertian universal dari segala sesuatu. Tiap sesuatu di alam mempunyai 

idenya dan ide inilah yang merupakan hakikat sesuatu itu. Ide-idelah yang menjadi 

dasar wujud sesuatu. Ide-ide itu berada di alam tersendiri yaitu dunia ide yang 

terletak di luar dunia nyata ini. Ide-ide itu kekal, sedang benda-benda yang 

 
34 Nurcholis Madjid, Ensiklopedi Nurcholis Madjid Pemikiran Di Kanvas Peradaban, 

(Jakarta: Mizan, 2006). 



63 
 

 
 

menampak itu selalu berubah dan hanya merupakan bayangan atau gambaran dari 

ide yang ada dalam dunia ide. Ide-ide ini tidak tercerai berai, tetapi semua bersatu 

dalam ide tertinggi yang dikenal dengan nama Ide Kebaikan atau The Absolut 

Good. Ide Kebaikan inilah sumber, tujuan, dan sebab dari segala sesuatu yang 

kemudian disebut Tuhan. 

Menurut St. Augustinus, manusia mengetahui dari pengalamannya dalam 

hidup, bahwa dalam alam ini ada kebenaran. Akan tetapi akal manusia kadang-

kadang merasa bahwa ia mengetahui apa yang benar, namun kadang merasa ragu-

ragu bahwa apa yang diketahuinya itu adalah kebenaran. Dengan kata lain manusia 

mengakui bahwa di atasnya masih ada suatu kebenaran tetap yang menjadi sumber 

dan cahaya bagi akal dalam usaha mengetahui apa yang benar. Kebenaran tetap dan 

kekal itu merupakan kebenaran mutlak, inilah yang disebut Tuhan. 

Anselmus dari Canterbury berpendapat bahwa manusia dapat memikirkan 

sesuatu yang kebesarannya tidak dapat diketahui dan diatasi oleh segala yang ada, 

konsep sesuatu yang Maha Besar, Maha Sempurna. Dzat yang serupa ini mesti 

mempunyai wujud dalam hakikat sebab ia mempunyai sifat maha sempurna. 

Sesuatu yang Maha Sempurna dan Maha Besar itulah Tuhan, dan karena Tuhan 

sebagai sesuatu yang terbesar dan sempurna tentulah ia mempunyai wujud. Jadi 

Tuhan mesti ada. Argumen ontologis ini mendapat kritik sebagai berikut: Pertama, 

ditambahkannya wujud kepada konsep tidak membawa hal baru bagi konsep itu. 

Konsep tentang Zat Yang Maha Sempuma tidak mengharuskan adanya Zat itu. 

Suatu konsep dapat saja sempurna sebagai konsep meskipun tidak punya wujud; 

Kedua, adanya suatu zat tidak dapat dipastikan dari adanya ide tentang zat itu. 

2) Argumen kosmologis 

Argumen ini mendapat uraian ilmiahnya yang baik di tangan Thomas 

Aquinas yang menyebut tiga jalan: Jalan pertama adalah jalan yang didasarkan 

pada gerak. Dunia ini penuh dengan gerak. Gerak merupakan peralihan dan 

kemungkinan (potensi) menjadi kenyataan (aktus). Semua yang bergerak 

digerakkan oleh sesuatu yang lain, omne quod movetur ab alio movetur. Bila 

sesuatu yang menggerakkan itu bergerak juga, maka niscaya yang bergerak itu 

digerakkan oleh yang lain lagi. Hal ini akan terus berlangsung. Argumen ini 



64 
 

 
 

menunjukkan bahwa dibutuhkan adanya penggerak pertama yang tidak bergerak 

untuk menggerakkan semua yang bergerak di dunia ini. Penggerak pertama inilah 

yang manusia temukan pada Tuhan. Jalan pertama ini pernah dikemukakan oleh 

Aristoteles, Maimonides, dan lbnu Rusyd. 

Jalan kedua adalah jalan yang berdasarkan atas sebab. Suatu sebab 

merupakan akibat dari suatu sebab yang lainnya. Sebab yang lain ini pun 

merupakan akibat dari suatu sebab yang lainnya lagi. Peristiwa ini bisa ditarik terus 

sampai tak terhingga. Namun suatu hal yang mustahil terdapat serangkaian sebab 

yang tidak terhingga karena tidak adanya sebab yang pertama. Tidak adanya sebab 

yang pertama menimbulkan ketiadaan sebab yang kedua dan selanjutnya. Bila hal 

ini terjadi, maka tidak ada sebab sama sekali, dan ini bukanlah kebenarannya. 

Argumen ini membawa orang pada suatu kesimpulan bahwa penyebab pertama 

yang tidak disebabkan haruslah ada. Penyebab pertama ini dikenal sebagai Tuhan. 

Jalan ketiga adalah jalan yang didasarkan atas apa yang mungkin ada dan 

yang seharusnya ada. Yang mungkin atau kontingen merupakan hal yang dapat ada 

dan yang dapat tidak ada. Sedang yang seharusnya ada atau yang mutlak adalah hal 

yang seharusnya ada dan tidak dapat tidak harus ada, yang mempunyai kekuasaan 

untuk ada dalam diri sendiri. Di dalam dunia ini tidak mungkin hanya terdapat hal-

hal yang kontingen saja. Hal yang kontingen sebagai hal yang mungkin ada, tidak 

dapat mempertanggungjawabkan keberadaannya sendiri. Totalitas yang kontingen 

tidak terhingga jumlahnya dan tidak dapat memenuhi syarat-syarat adanya. Syarat 

adanya hanya terpenuhi jika sekurang-kurangnya terdapat satu hal yang mutlak. 

Jika sesuatu itu ada, maka terdapat sesuatu yang seharusnya ada. Selalu terdapat 

sesuatu yang mempunyai kekuasaan dalam diri sendiri, dan suatu hal yang mutlak 

itu dimengerti semua orang sebagai Tuhan. 

Adapun kritik terhadap argumen kosmologis ini antara lain: Pertama, jika 

tiap kejadian harus rnempunyai sebab, mengapa harus berhenti pada Tuhan?; 

Kedua,  jika ada kemungkinan kejadian tanpa sebab, apakah konsep Tuhan masih 

perlu?; Ketiga, mengatakan bahwa Tuhan itu wajib adanya sama dengan 

mengatakan bahwa Tuhan itu mustahil tidak ada, maka pertanyaan apakah Tuhan 



65 
 

 
 

itu ada, tidak relevan lagi; Keempat, dalam rangkaian sebab-akibat, keduanya harus 

bersifat wajib ada. 

3) Argumen Teleologis 

Argumen ini mendasarkan pada tujuan alam semesta. Setiap benda di dunia 

ini baik yang berakal budi maupun yang tidak mempunyai suatu tujuan tertentu, 

terlebih pada makhluk hidup. Selain itu terdapat hukum alam yang melingkupi 

seluruh individu. Setiap individu memiliki tempatnya sendiri. Dengan demikian 

bersarna-sama membangun alam semesta yang teratur. Kenyataan ini tidak dapat 

dijelaskan sebagai akibat dari sebab-sebab yang kebetulan saja. Jika terdapat hal-

hal yang menuju ke arah tujuan tertentu, maka perlu tujuan itu telah ditentukan 

sebelumnya. Setiap sesuatu hal mengarah ke tujuan tertentu. Tujuan itu harus ada 

sebelumnya agar dapat timbul suatu hal yang memiliki segala kemampuan untuk 

sampai pada tujuan tertentu tersebut. Akan tetapi tujuan itu hanya dapat ada 

sebelumnya dalam sesuatu akal budi yang merencanakan dan mengatur benda-

benda itu. Akal budi itu dikenal sebagai Tuhan. 

Kritik terhadap argumen teleologi diantaranya: Pertama, argumen ini 

menunjukkan adanya penata dan perencana, bukan pencipta; Kedua, bagaimana 

halnya dengan kenyataan bagian-bagian alam yang mengesankan ketidakteraturan? 

4) Argumen Moral 

Argumen ini dikemukakan oleh Immanuel Kant. Menurutnya perbuatan baik 

menjadi baik bukan karena akibat-akibat baik yang ditimbulkan dari perbuatan itu, 

dan bukan pula karena agama mengajarkan perbuatan baik itu. Sesuatu perbuatan 

adalah baik, karena manusia tahu dan perasaan yang tertanam dalam jiwanya bahwa 

ia diperintahkan untuk mengerjakan yang balk. Kewajiban dan perintah melakukan 

perbuatan baik dan menjauhi perbuatan buruk tidak didapat dari pengalaman di 

dunia ini, tetapi dibawa sejak lahir. 

Manusia mengetahui dari pengalaman bahwa perbuatan baik tidak selamanya 

membawa kepada kebaikan. Perbuatan buruk tidak selalu mendapat hukuman. 

Walaupun terdapat kontradiksi antara perintah sanubari dalam kenyataan, manusia 

harus tetap berkewajiban melakukannya. Kenyataan ini menimbulkan perasaan 

lain, yaitu jika perbuatan buruk maupun baik tidak memperoleh balasan yang 



66 
 

 
 

setimpal, maka suatu keharusan bahwa ada kehidupan kedua setelah kehidupan di 

dunia ini sebagai tempat pembalasan. Perbuatan baik dan buruk akan mendapat 

balasan yang setimpal dan terjadi bukan secara kebetulan, tetapi semua itu hanya 

dapat dilakukan oleh sesuatu yang adil. Yang adil ini harus melebihi manusia, agar 

balasan itu setimpal dengan perbuatan yang pernah dilakukan manusia. Yang Maha 

Adil itu hanya satu yakni Tuhan. 

Masih terdapat banyak argumen lain yang mendukung paham Teisme baik 

dari pengalaman keindahan, pengalaman dalam sejarah, maupun dari pengalaman 

keagamaan (mistik). Salah satunya argumen yang datang dari para filsuf muslim 

seperti dari lbnu Rushd (dalil al-inayah), Ibnu Sina (dall al-jawaz), dan Al-Kindi 

(dalil a-huduts) yang mengungkapkan keharusan keberadaan Tuhan sebagai 

sandaran hidup bagi manusia. 

Kontribusi positif yang terdapat dalam teisme, antara lain: 

1. Sebagian pemikir mengakui adanya suatu realitas tertinggi yang perlu 

dianut. 

2. Dalam kehidupan yang selalu burubah, teisme menawarkan suatu 

landasan yang kokoh, teisme menegakkan standar moral yang universal 

untuk semua manusia, bahkan untuk semua ras. 

3. Sebagian besar aliran pandangan menempatkan manusia dalam posisi 

tertinggi. Teisme meletakkan suatu dasar yang kokoh dalam menghargai 

manusia, dengan prinsip bahwa manusia adalah ciptaan Tuhan dan 

sekaligus khalifah di muka bumi. 

4. Para penganut nihilisme yang menyimpulkan bahwa hidup adalah sesuatu 

yang tidak bernilai, dalam hal ini teisme menawarkan suatu tujuan 

tertinggi bagi kehidupan. Teisme mempertegas keberadaan manusia di 

dunia, dari mana, sedang ke mana, dan mau ke mana. Oleh karena itu 

teisme menawarkan kehidupan yang abadi setelah mati. 

 

 

 

 



67 
 

 
 

b. Ateisme 

 

Ateisme adalah suatu paham yang tidak mengakui Tuhan itu ada, atau yang 

mengakui Tuhan itu tidak ada.35 Ateisme merupakan suatu bentuk kepercayaan, 

yakni percaya bahwa suatu kenyataan tertinggi yang disebut Tuhan itu tidak ada 

(menyangkal keberadaan Tuhan). Titik pusat perbincangan tentang ateisme adalah 

menjawab pertanyaan bagaimana kita meyakini keberadaan Tuhan secara rasional, 

bagaimana ide tentang Tuhan lahir dan terbentuk dalam kesadaran manusia, serta 

apakah ide itu mempunyai nilai objektif atau merupakan hasil khayalan manusia 

belaka. 

Arqom Kuswanjono36 menunjukkan beberapa alasan orang mempuyai paham 

ateisme: 

1. Naturalisme, paham yang menganggap bahwa dunia empiris ini merupakan 

keseluruhan realita. Adanya alam tidak membutuhkan adanya bantuan dari 

luar. Semua kejadian di alam berada dalam siklus yang terus berjalan, 

sehingga tidak membutuhkan adanya kehadiran pihak lain untuk memahami 

alam, naturalisme bertentangan dengan supranaturalisme. 

2. Kejahatan dan penderitaan. Jika Tuhan betul-betul Maha Kasih tentunya 

akan menghapus kejahatan. Apabila Ia Maha Kuasa pasti akan menghapus 

kejahatan ini. Kenyataannya kejahatan ini tetep ada, oleh karenanya Tuhan 

tidak dapat bersifat Maha Kuasa dan Maha Kasih. 

3. Otonomi Manusia. Manakala Tuhan ada maka manusia secara otomatis 

tidak memiliki kebebasan. Padahal kenyataannya manusia bebas. Jadi, 

Tuhan tidak ada. 

4. Kepercayaan kepada Tuhan hanya merupakan hasil dari pikiran, harapan 

(wishful thinking) dan kebiasaan masayarakat. 

Menurut Hamersma37 ateisme mempuyai bentuk yang bervariasi yaitu: 

 
35 Endang Saifuddin Anshari, Ilmu Flsafat & Agama, (Surabaya, Bina Ilmu, 1979),  111 
36 Arqom Kuswanjono, Ketuhanan Dalam Telaah Filsafat Perennial : Refleksi Pluralisme 

Agama di Indonesia, (Yogyakarta, Badan Penerbit Filsafat UGM, 2006),  29-31 
37 Harry Hamersma, Theologi Metafisik, (Yogyakarta Seminari: 1978), 42 



68 
 

 
 

1) Anti-teisme, yaitu paham yang melawan iman/kepercayaan secara aktif 

karena dianggap sebagai ancaman untuk manusia. 

Anti-teisme terdiri atas tiga paham: 

• Scienteisme berpendapat bahwa semua peryataan yang tidak bisa di 

virifikasi adalah tidak bermakna. Karena semua kenyataan tentang 

Tuhan tidak dapat verifikasi, maka semua peryataan jenis ini tidak 

bermakna pula. Termaksud dalam hal ini adalah Positivisme logis 

dan Empirisme radikal. 

• Humanisma ateisme, menyangkal adanya Tuhan, karena 

pengesahan adanya Tuhan merintangi kebebasan manusia. Percaya 

akan Tuhan berarti mengasingkan manusia dari dirinya sendiri. 

• Materialisme dialektis, hekekat kenyataan adalah yang materil, 

sementara surga, kehidupan akhirat hayalah belaka. Menurut paham 

tersebut agama berbahaya karena merupakan cando yang akan 

membius dan melenakan manusia. 

2) Ateisme relegius, yaitu ateisme dalam teologi. Misalnya aliran ini yang 

menamakan sebagai radical theology yang mengumumkan Injil tanpa 

Tuhan, teologi kematian Allah. 

3) Ateisme yang mencari dialog dengan agama Masehi. Menurut aliran ini 

setiap agama pada dasarnya merupakan sebuah jalan buntu. Meskipun tidak 

mengakui adanya Tuhan, aliran ini tetap mengajak dialog agama Masehi. 

Dengan kata lain, mereka dapat dikatakan sebagai ateis namun bukan anti-

teis. 

Ateisme sebagai suatu paham telah berusia tua, setua pemikiran manusia, 

karena ia berdimensi filosofis. Pada masa modern, gejala ateisme muncul terutama 

karena hal-hal berikut: 

1) Meningkatnya pendidikan (the rise of education) yang mempertanyakan 

warisan/tradisi masa lalu. 

2) Anti autoritarian, melawan setiap bentuk pemberian jaminan kepastian 

seperti adanya Tuhan, prinsip-prinsip adanya logika, rasio dan 

mempertanyakan hegemoni konsep ketuhanan yang selama ini. 



69 
 

 
 

3) Kerinduan kepada substansi agama karena telah terjadi mistifikasi, 

politisasi, institusioanalisasi dan ideologisasi agama. 

Pemikir-pemikir ateisme yang terkenal diantaranya F. W. Nietzsche (1844-

1900), E. Durkheim (1858-1917), sigmund freud (1858-1934), A. Camus, J. P. 

Sartre (1905-1980). 

 

 

c. Agnostisisme 

 

Agnostik (noun) berarti seseorang yang meyakini bahwa tidak ada yang 

diketahui atau dapat diketahui tentang keberadaan atau sifat Tuhan. Dalam konteks 

non-agama, agnostik berarti memiliki sikap ragu-ragu atau tidak berkomitmen 

terhadap sesuatu, misalnya dalam kalimat: “Sampai sekarang saya sudah cukup 

agnostik tentang reformasi pemilu”.38  

Pengertian yang hampir sama juga dapat ditelusuri dalam Kamus Besar 

Bahasa Indonesia bahwa agnostik adalah orang yang berpandangan bahwa 

kebenaran tertinggi (misalnya Tuhan) tidak dapat diketahui dan mungkin tidak akan 

dapat diketahui.39 

Dalam pandangan filsafat, agnostik dipahami bahwa nilai kebenaran dari 

suatu klaim tertentu _umumnya berkaitan dengan teologi, metafisika, keberadaan 

Tuhan, Dewa, dan lainnya_ tidak dapat diketahui dengan akal pikiran manusia yang 

terbatas. Seorang agnostik meyakini bahwa tidak mungkin untuk dapat mengetahui 

secara definitif pengetahuan tentang “Yang-Mutlak". Walaupun perasaan secara 

subjektif dimungkinkan, namun secara objektif pada dasarnya seorang agnostik 

tidak memiliki informasi dasar yang dapat diverifikasi secara rasional dalam 

meyakini tentang “Yang Mutlak”.  

Agnostik meyakini bahwa ada atau tidak adanya Tuhan tidak dapat diketahui 

dengan pasti karena  tidak dapat dibuktikan secara tepat.  Yang menjadi dasar 

pemikiran seorang agnostik ialah:1) Manusia dianggap terlalu cepat untuk 

 
38 https://en.oxforddictionaries.com/ diakses 2 Januari 2017 jam 21.33 WIB 
39  http://kamusbahasaindonesia.org/agnostik  diakses 2 Januari 2017 jam 21.35 WIB 

https://id.wikipedia.org/wiki/Filsafat
https://id.wikipedia.org/wiki/Teologi
https://id.wikipedia.org/wiki/Metafisika
https://en.oxforddictionaries.com/
http://kamusbahasaindonesia.org/agnostik


70 
 

 
 

mengetahui siapa penciptanya; 2) Kecerdasan manusia dianggap belum mampu 

untuk mengetahui secara definitif Tuhan yang sebenarnya. 

Secara historis dapat ditelusuri bahwa kata agnostik berasal dari bahasa 

Yunani Kuno, a berarti “tanpa" dan gnosis berarti "pengetahuan". Kata ini pertama 

kali menjadi popular di kalangan para filsuf ketika  Thomas Henry Huxley (1825-

1895), seorang ahli biologi Inggris, menyampaikan keyakinannya dalam suatu 

pertemuan pada tahun 1869 untuk menggambarkan filsafat yang menolak semua 

klaim pengetahuan spiritual atau mistis.40   Agnostisisme di sini tidak sama dengan 

pandangan keagamaan yang menentang gerakan keagamaan kuno Gnostisisme.41 

Huxley menggunakan istilah Agnostik dalam pengertian yang lebih luas; bukan 

sebagai "kredo" melainkan sebagai "metode penyelidikan skeptik, berbasis bukti".  

 Konsep dan pemikiran Agnostik sebenarnya telah ada jauh sebelum Huxley. 

Dari hasil penelusuran kepustakaan, bahkan tidak bisa dipastikan siapa yang 

pertama kali menganut paham agnostik. Sejauh yang bisa ditelusuri, ada beberapa 

sumber yang bisa diyakini bahwa terdapat beberapa tokoh yang pernah menulis atau 

menggambarkan tentang konsep agnostic, di antaranya:42 

1) Sanjaya Belatthaputta, abad-5 SM filsuf India, memberi gambaran 

agnostisme terhadap kehidupan setelah mati. 

“Sañjaya Belatthaputta said to me, 'If you ask me if there exists another 

world [after death], if I thought that there exists another world, would I 

declare that to you? I don't think so. I don't think in that way. I don't think 

otherwise. I don't think not. I don't think not not. If you asked me if there 

isn't another world... both is and isn't... neither is nor isn't... if there are 

beings who transmigrate... if there aren't... both are and aren't... neither 

are nor aren't... if the Tathagata exists after death... doesn't... both... 

neither exists nor doesn't exist after death, would I declare that to you? I 

 
40  Antony, Flew. "Agnosticism". Encyclopaedia Britannica online. Diakses tanggal 2016-

12-23 
41 Gnostisismeadalah gerakan keagamaan yang beraliran sinkretisme, mencampurkan 

berbagai ajaran agama, yang biasanya pada intinya mengajarkan bahwa manusia pada dasarnya 

adalah jiwa yang terperangkap di dalam alam semesta yang diciptakan oleh tuhan yang tidak 

sempurna. Secara umum dapat dikatakan Gnostisisme adalah agama dualistik, yang dipengaruhi dan 

memengaruhi filosofi Yunani, Yudaisme, dan Kekristenan. 
42 AGNOSTICISM A Very Short Introduction, Robin Le Poidevin, Oxford University Press 

Inc., New York, 2010, mengutif dari "Samaññaphala Sutta: The Fruits of the Contemplative Life". 

Bagian dari Digha Nikaya (kumpulan diskusi panjang, naskah budha, dalam kelompok sutta pitaka, 

yang merupakan salah satu kitab agama budha) diterjemahkan pada 1997 oleh Thanissaro Bhikkhu. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Filsafat
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sanjaya_Belatthaputta&action=edit&redlink=1
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/9356/agnosticism


71 
 

 
 

don't think so. I don't think in that way. I don't think otherwise. I don't think 

not. I don't think not not.” 

 

Sanjaya mengatakan “…jika kamu menanyakan kepada saya apakah 

dunia lain setelah kematian ada atau tidak, jika aku berfikir itu ada, 

apakah aku akan memberitahukan/ menyatakan kepadamu? Aku rasa 

tidak seperti itu. Aku tidak berfikir seperti itu, dan tidak juga 

sebaliknya..... “ Dengan kata lain, Sanjaya tidak bisa meyakini untuk 

mengatakan tentang ada atau tidak adanya dunia lain setelah kematian. 

2) Protagoras (abad ke-5 SM) menyatakan agnostik terhadap Dewa/Tuhan. 

Ia mengakui tidak punya cara untuk mengetahui apakah Dewa/Tuhan itu 

ada atau tidak ada, atau sejenis apa mereka itu.  

Protagoras' prose treatise about the gods began "Concerning the gods, I 

have no means of knowing whether they exist or not or of what sort they 

may be. Many things prevent knowledge including the obscurity of the 

subject and the brevity of human life." 

 

 Dari sini bisa dilihat pemahaman agnotisme merupakan hal lama, namun 

memang belum memiliki label, brand atau nama yang mewakili, sehingga tidak 

begitu menjadi perhatian pada zaman itu. Paham agnostik baru mulai 

diperbincangkan ketika tahun 1869 Thomas Henry Huxley mencetuskan istilah ini.  

Pernyataan Huxkey tersebut  mulai dikenal dan diperbincangkan orang melalui 

jurnal The Popular Science Monthly, bertajuk "Agnosticism” yang terbit tahun 

1889.43  

 Dalam jurnal tersebut Huxley mengatakan: 

“Agnosticism, in fact, is not a creed, but a method, the essence of which lies 

in the rigorous application of a single principle...Positively the principle 

may be expressed: In matters of the intellect, follow your reason as far as it 

will take you, without regard to any other consideration. And negatively: In 

matters of the intellect do not pretend that conclusions are certain which 

are not demonstrated or demonstrable” 

 

Huxley menjelaskan bahwa Agnostik bukanlah sebuah kredo, kepercayaan, 

atau pengakuan terhadap suatu keimanan. Agnostik merupakan metode yang 

 
43 Terbit di New York, penerbit:  D. Appleton & Company 

https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Popular_Science&action=edit&redlink=1


72 
 

 
 

didasarkan pada suatu prinsip. Dalam mencari suatu prinsip, seorang agnostik 

selalu menuntut alasan tanpa henti _ini merupakan sifat baik agnostik dalam metode 

berfikir secara ilmiah_ dan tidak boleh berpura-pura mengambil kesimpulan dari 

hal yang tidak memiliki bukti atau dapat dibuktikan _sisi ini dianggap sebagai sisi 

negatif agnostik, karena manusia memiliki keterbatasan akal dalam pengetahuan,  

atau membutuhkan waktu lama dan proses panjang demi suatu 

pengetahuan/pembuktian_. 

Penamaan Agnostik pada metode pencarian Tuhan yang disampaikan Huxley 

ini, mengakibatkan perkembangan agnostik menjadi populer dan menjadi 

perbincangan para ilmuwan. Ketertarikan terhadap topik agnostik bermunculan, 

kemudian melahirkan perkumpulan para penganut agnostik, banyak jurnal dan 

tulisan mengenai itu, bahkan di sekolah-sekolat saat itu, anak-anak mulai 

diperkenalkan dengan tiga konsep keagamaan: theisme (beragama), atheisme (tidak 

beragama) dan agnostik. 

Di atas kepopulerannya, perkembangan pemahaman agnostik membawa pada 

dua dampak: positif dan negatif.44 Positif, karena memberikan pengaruh pada 

kemajuan berpikir, lebih kritis pada  tataran aplikatif tentang konsep Tuhan.  Di sisi 

lain, kepopuleran paham agnostik juga memberikan kesan negatif. Agnostisme 

pada awalnya dianggap sebagai nama lain dari ateisme.  Namun pada 

perkembangannya bahkan mungkin hingga sekarang, angotisme mendapat 

pandangan negatif dari theism dan atheism karena dianggap sebagai paham yang 

ragu-ragu. 

Pada perkembangan selanjutnya, Agnostisme kemudian muncul sebagai 

konsep ‘jalan tengah’ dan dianggap sebagai penengah dalam berbagai perdebatan 

tentang ateism dan theism. Penengah, yang dianggap memiliki sikap netral/tidak 

memihak terhadap ateism dan theism, dan seperti banyak penengah dalam 

perkelahian, sosok penengah berakhir dengan dibenci oleh kedua pihak yang 

berselisih. Agnostik sebagai penengah, dianggap negatif karena dinilai bermuka 

 
44 Agnosticism A Very Short Introduction, Robin Le Poidevin, (Oxford University Press Inc., 

New York, 2010), 4 



73 
 

 
 

dua atau bahkan tidak memiliki muka karena keraguannya terhadap eksistensi 

Tuhan. 

Dalam ilustrasi yang paling sederhana, penganut agnostik ibarat golput dalam 

pemilu, yang dihadapkan pada dua pilihan yang tidak disukai dua-duanya, antara 

Theis dan Atheis. Agnostik memilih sikap untuk tidak menentukan pilihan. Mereka 

(golput/agnostik), dianggap ragu akan pilihan, dan keraguan akan pilihan merujuk 

pada ketidakaktifan dalam bertindak. 

Beberapa filsuf lain sebelum Huxley, seperti Pythagoras, seorang filsuf 

Yunani  (580-496 SM) dan Nasadiya Sukta dalam penciptaan mitos Rig Veda 

dalam sebuah teks sansekerta kuno, yang agnostik tentang asal usul alam semesta. 

Di samping itu filsuf skolastik abad pertengahan,  David Hume (1711-1776), juga 

memiliki pemikiran yang hampir sama dengan Huxley dalam meyakini bahwa 

dengan keterbatasan manusia, maka tidak mungkin untuk menerima segala sesuatu 

yang tidak dapat dipastikan. Pada abad ke-19 salah satu tokoh filsuf yang secara 

kuat meyakini bahwa dirinya adalah seorang agnostik, ialah Bertrand Russell 

(1872-1970) dengan pernyataanya yang terkenal “Why I Am not a Christian?”. 

Bagi Russell, seorang agnostik tidak mungkin mengetahui keberadaan Tuhan dan 

masa depan, sebagaimana dalam keyakinan Kristen dan agama lainnya. Russell 

mengatakan bahwa agnostik adalah orang yang berfikir bahwa tidak mungkin 

mengetahui kebenaran dalam masalah-masalah seperti tentang Tuhan dan 

kehidupan akhirat. Jika hal ini tidak mungkin untuk selamanya, setidaknya untuk 

masa sekarang. Dalam keyakinan Russell, Eksistensi Tuhan, sekalipun tidak 

mustahil, namun sangat tidak pasti.45  

William L Rowe,46  mengatakan agnosticisme dalam makna sempit adalah 

pandangan bahwa akal manusia tidak mampu memberikan alasan rasional yang 

memadai untuk memutuskan kepercayaan ‘apakah Tuhan ada’ atau kepercayaan 

‘apakah Tuhan tidak ada’. Sejauh ini orang yang meyakini bahwa Tuhan ada atau 

 
45 Bertrand Russell, dalam Louis Greenspan dan Stephan Andersson, 2008:32, sebagaimana 

dikutif  Oleh Otto Adi Yulianto dalam papernya Tuhan dalam Perspektif Bertrand Russell, Tugas 

akhir di STF Driyarkara untuk Semester Gasal – Tahun Akademik 2008/2009. 
46 William L Rowe adalah seorang professor filsafat agama dari Purdue University, dan 

menulis buku   Agnosticism, tahun 1998.  Pernyataan ini dikutip dalam buku tulisan Edward Craig. 

Routledge Encyclopedia of Philosophy. Taylor & Francis.  



74 
 

 
 

Tuhan tidak ada, didukung oleh bukti rasional yang cukup memadai. Bagi seorang 

agnostik, pandangan untuk meyakini bahwa Tuhan ada atau Tuhan tidak ada, tidak 

bisa dibuktikan secara rasional. 

Seorang agnostik memegang pendapat bahwa keberadaan Tuhan serta hal-hal 

supranatural lainnya tidak bisa dibuktikan, atau setidaknya belum bisa dibuktikan 

sampai saat ini.  Ketidakyakinan akan eksistensi Tuhan ini dengan sendirinya juga 

sulit menerima kehadiran agama. Konsekwensinya, agama dianggap sebagai 

tahayul dan kebohongan belaka. Seorang agnostik menolak segala bentuk dogma 

dan indoktrinasi yang terdapat dalam agama atau ideologi apa pun. Bagi penganut 

agnostik, bergulat dengan agama dianggap sebagai pekerjaan  yang sia-sia. 

  Sikap ragu terhadap ajaran agama ini kemudian melahirkan apa yang disebut 

“closed agnosticism” yakni sikap dan cara pandang ekstrim yang menyatakan 

bahwa Tuhan dan ajarannya sesungguhnya tidak dapat diketahui dan diferifikasi 

oleh akal manusia. Konsekuensinya adalah ajaran agama “Tuhan” menjadi 

“meaningless” atau tidak berarti. Oleh karena itu, usaha apa pun yang dikaitakan 

dengan ajaran Tuhan tertolak dengan sendirinya. 

Konsep teologi dalam era postmodernisme juga hangat diperdebatkan tetapi 

bukan pada wacana teisme, ateisme atau agnostisismenya. Era postmodernisme  

(posmo) sebagaimana diketahui merupakan fase terkini sejarah peradaban manusia 

(kontemporer), yang melakukan refleksi kritis bagi paradigma-paradigma 

modernisme yang serba sekular, scientis, dan positivistik. Kekeringan spiritual 

yang terjadi pada fase modernisme dikritisi posmo yang kemudian melahirkan 

“pendekatan baru” dalam beragama: spiritualitas keagamaan. Postmodernisme lalu 

disebut-sebut sebagai era kebangkitan agama walaupun agama dalam pengertian 

spiritualitas, bukan agama organized religion. Postmodernism dengan visi spiritual 

konstruktif atau pembaharuan ini mengakui adanya serta kemungkinan 

diperolehnya pengalaman tentang norma-norma yang berakar dari keilahian.47 

Hanya saja, posmo tidak bicara tentang Tuhan yang bersifat personal.  

 
47 Dalam makalah yang dibuat sebagai tugas akhir kuliah Filsafat Postmodernisme dan 

Agama, dosen pengampu Prof. Dr. Bambang Suguharto, Elis Teti Rusmiati, Juli 2017 



75 
 

 
 

 

C. Eksistensi Tuhan dan Agama 

1. Agama dan Religiusitas 

 

Agama selalu menjadi spirit bagi tumbuh dan berkembangnya  peradaban 

manusia. Banyak peradaban besar dalam sejarah manusia yang berkembang karena 

peran yang besar dari agama. 

Pada dasarnya religiusitas dalam diri manusia berpusat pada pengakuan 

tentang Tuhan dan agama. Tuhan dan agama dalam konteks ini adalah Tuhan 

pencipta dan pemelihara alam semesta dan agama yang menjadi rahmat bagi 

semesta alam. Artinya bukan Tuhan dan agama yang berkembang secara alamiah, 

sebagaimana dalam pandangan postmodernisme 

Banyak ahli menyebutkan agama berasal dari bahasa Sansakerta, yaitu “a” 

yang berarti tidak dan “gama” yang berarti kacau. Maka agama berarti tidak kacau 

(teratur). Dengan demikian agama itu adalah peraturan, yaitu peraturan yang 

mengatur keadaan manusia, maupun mengenai sesuatu yang gaib, mengenai budi 

pekerti dan pergaulan hidup bersama.28 

Menurut Daradjat (2005) agama adalah proses hubungan manusia yang 

dirasakan terhadap sesuatu yang diyakininya, bahwa sesuatu lebih tinggi dari pada 

manusia. Sedangkan Glock dan Stark mendefinisikan agama sebagai sistem simbol, 

sistem keyakinan, sistem nilai, dan system perilaku yang terlembaga, yang 

kesemuanya terpusat pada persoalan- persoalan yang dihayati sebagai yang paling 

maknawi (ultimate Mean Hipotetiking).48 

Cliffort Geertz mengistilahkan agama sebagai (1) sebuah system simbol-

simbol yang berlaku untuk (2) menetapkan suasana hati dan motivasi-motivasi yang 

kuat, yang meresapi dan yang tahan lama dalam diri manusia dengan (3) 

merumuskan konsep-konsep mengenai suatu tatanan umum eksistensi dan (4) 

membungkus konsep-konsep ini dengan semacam pancaran faktualitas, sehingga 

(5) suasana hati dan motivasi-motivasi itu tampak realistis.49 

 
48 Daradjat, Zakiyah. Ilmu Jiwa Agama. (Jakarta : Bulan Bintang. 2005),  10 
49 Cliffort Geertz. Kebudayaan dan Agama. (Jogyakarta: Kanisius:1992).  5 



76 
 

 
 

Agama disebut Hadikusuma dalam Bustanuddin Agus sebagai ajaran yang 

diturunkan oleh Tuhan untuk petunjuk bagi umat dalam menjalani kehidupannya.50 

Ada juga yang menyebut agama sebagai suatu ciri kehidupan sosial manusia yang 

universal dalam arti bahwa semua masyarakat mempunyai cara-cara berpikir dan 

pola-pola perilaku yang memenuhi untuk disebut “agama” yang terdiri dari tipe-

tipe simbol, citra, kepercayaan dan nilai-nilai spesifik dengan mana makhluk 

manusia menginterpretasikan eksistensi mereka yang di dalamnya juga 

mengandung komponen ritual.51 

Ada beberapa istilah lain dari agama, antara lain religi, religion (Inggris), 

religie (Belanda) religio/relegare (Latin) dan dien (Arab). Kata religion (Bahasa 

Inggris) dan religie (Bahasa Belanda) adalah berasal dari bahasa induk dari kedua 

bahasa tersebut, yaitu bahasa Latin “religio” dari akar kata “relegare”yang berarti 

mengikat.52 Menurut Cicero, relegare berarti melakukan sesuatu perbuatan dengan 

penuh penderitaan, yakni jenis laku peribadatan yang dikerjakan berulang-ulang 

dan tetap. Lactancius mengartikan kata relegare sebagai mengikat menjadi satu 

dalam persatuan bersama.53 Dalam Bahasa Arab, agama di kenal dengan kata al-

din dan al- milah. Kata al-din sendiri mengandung berbagai arti. Ia bisa berarti al-

mulk (kerajaan), al-khidmat (pelayanan), al-izz (kejayaan), al-dzull (kehinaan), al- 

ikrah (pemaksaan), al-ihsan (kebajikan), al-adat (kebiasaan), al-ibadat 

(pengabdian), al-qahr wa al-sulthan (kekuasaan dan pemerintahan), al- tadzallulwa 

al-khudu (tunduk dan patuh), al-tha‟at (taat), al-Islam al-tauhid (penyerahan dan 

mengesakan Tuhan).54 

Dari istilah agama inilah kemudian muncul apa yang dinamakan religiusitas. 

Glock dan Stark merumuskan religiusitas sebagai komitmen religius (yang 

berhubungan dengan agama atau keyakinan iman), yang dapat dilihat melalui 

aktivitas atau perilaku individu yang bersangkutan dengan agama atau keyakinan 

 
50 Bustanuddin Agus. Agama dalam Kehidupan Manusia  :Pengantar Antropologi Agama. 

(Jakarta: PT. Raja Grapindo Persada: 2006), 33 
51Ishomuddin, Pengantar Sosiologi Agama (Jakarta:Ghalia Indonesia: 2002),  29 
52 Dadang Kahmad. Sosiologi Agama. (Bandung PT. Remaja Rosdakarya: 2002), 13 
53 Faisal Ismail.Paradigma Kebudayaan Islam : Studi Kritis dan Refleksi Historis, 

(Jogyakarta : Titian Ilahi Press. 1997),  28 
54 Dadang Kahmad. Sosiologi Agama, (Bandung : PT. Remaja Rosdakarya. 2002),  13 



77 
 

 
 

iman yang dianut. Religiusitas seringkali diidentikkan dengan keberagamaan. 

Religiusitas diartikan sebagai seberapa jauh pengetahuan, seberapa kokoh 

keyakinan, seberapa pelaksanaan ibadah dan kaidah dan seberapa dalam 

penghayatan atas agama yang dianutnya. Bagi seorang Muslim, religiusitas dapat 

diketahui dari seberapa jauh pengetahuan, keyakinan, pelaksanaan dan penghayatan 

atas agama Islam.55 

Dari pengertian di atas maka religiusitas dalam Islam menyangkut lima hal 

yakni aqidah, ibadah, amal, akhlak (ihsan) dan pengetahuan. Aqidah menyangkut 

keyakinan kepada Allah, Malaikat, Rasul dan seterusnya. Ibadah menyangkut 

pelaksanaan hubungan antar manusia dengan Allah. Amal menyangkut pelaksanaan 

hubungan manusia dengan sesama makhluk. Akhlak merujuk pada spontanitas 

tanggapan atau perilaku seseorang atau rangsanganyang hadir padanya, sementara 

ihsan merujuk pada situasi di mana seseorang merasa sangat dekat dengan Allah 

Ta’ala. Ihsan merupakan bagian dari akhlak. Bila akhlak positif seseorang 

mencapai tingkatan yang optimal, maka ia memperoleh berbagai pengalaman dan 

penghayatan keagamaan, itulah ihsan dan merupakan akhlak tingkat tinggi. Selain 

keempat hal di atas ada lagi hal penting harus di ketahui dalam religiusitas Islam 

yakni pengetahuan keagamaan seseorang.56 

Secara umum agama berfungsi sebagai jalan penuntun penganutnya untuk 

mencapai ketenangan hidup dan kebahagian di dunia maupun di kehidupan kelak. 

Durkheim menyebut fungsi agama sebagai pemujaan masyarakat; Marx menyebut 

sebagai fungsi ideologi; dan Weber menyebut sebagai sumber perubahan sosial. 

Menurut Hendro Puspito, fungsi agama bagi manusia meliputi 57 : 

1) Fungsi Edukatif 

Manusia mempercayakan fungsi edukatif pada agama yang mencakup tugas 

mengajar dan membimbing. Keberhasilan pendidikan terletak pada 

pendayagunaan nilai-nilai rohani yang merupakan pokok-pokok 

 
55Fuad Nashori dan Rachmy Diana Mucharam.Mengembagkan Kreativitas dalam Perspektif 

Psikologi Islam, (Jogyakarta:Menara Kudus:2002).  71 
56 Jalaluddin.Psikologi Agama. (Jakarta: PT. Raja Grapindo Persada. 2002),  247-249 

57 Sururin. Ilmu Jiwa Agama. (Jakarta : PT. Raja Grafindo Persada. 2004),  12 



78 
 

 
 

kepercayaan agama. Nilai yang diresapkan antara lain: makna dan tujuan 

hidup, hati nurani, rasa tanggung jawab dan Tuhan. 

2) Fungsi Penyelamatan 

Agama dengan segala ajarannya memberikan jaminan kepada manusia 

keselamatan di dunia dan akhirat. 

3) Fungsi Pengawasan Sosial 

Agama ikut bertanggung jawab terhadap norma-norma sosial sehingga 

agama menyeleksi kaidah-kaidah sosial yang ada, mengukuhkan yang baik 

dan menolak kaidah yang buruk agar selanjutnya ditinggalkan  dan 

dianggap sebagai larangan. Agama juga memberi sangsi-sangsi yang harus 

dijatuhkan kepada orang yang melanggar larangan dan mengadakan 

pengawasan yang ketat atas pelaksanaannya. 

4) Fungsi Memupuk Persaudaraan 

Persamaan keyakinan merupakan salah satu persamaan yang bisa memupuk 

rasa persaudaraan yang kuat. Manusia dalam persaudaraan bukan hanya 

melibatkan sebagian dari dirinya saja, melainkan seluruh pribadinya juga 

dilibatkan dalam suatu keintiman yang terdalam dengan sesuatu yang 

tertinggi yang dipercaya bersama. 

5) Fungsi Transformatif 

Agama mampu melakukan perubahan terhadap bentuk kehidupan 

masyarakat lama ke dalam bentuk kehidupan baru. Hal ini dapat berarti pula 

menggantikan nilai-nilai lama dengan menanamkan nilai-nilai baru. 

Transformasi ini dilakukan pada nilai-nilai adat yang kurang manusiawi. 

Sebagai contoh kaum Qurais pada jaman Nabi Muhammad yang memiliki 

kebiasaan jahiliyah karena kedatangan Islam sebagai agama yang 

menanamkan nilai-nilai baru sehingga nilai-nilai lama yang tidak 

manusiawi dihilangkan. 

Berbeda dengan Hendro Puspito, Jalaluddin mengetengahkan delapan fungsi 

agama, yakni : 

1) Berfungsi Edukatif 



79 
 

 
 

Para penganut agama berpendapat bahwa ajaran agama yang mereka anut 

memberikan ajaran-ajaran yang harus patuhi. Agama secara yuridis 

berfungsi menyuruh dan melarang, keduanya memiliki latar belakang 

mengarahkan bimbingan agar pribadi penganutnya menjadi baik dan 

terbiasa dengan yang baik menurut ajaran agama masing- masing. 

2) Berfungsi Penyelamat 

Manusia menginginkan keselamatan. Keselamatan meliputi bidang yang 

luas adalah keselamatan yang diajarkan agama. Keselamatan yang diberikan 

agama adalah keselamatan yang meliputi dua alam, yakni  dunia dan akhirat. 

Dalam mencapai keselamatan itu agama mengajarkan para penganutnya 

melalui pengenalan kepada masalah sakral, berupa keimanan kepada Tuhan. 

3) Berfungsi Sebagai Pendamaian 

Melalui agama seseorang yang berdosa dapat mencapai kedamaian batin 

melalui tuntunan agama. Rasa berdosa dan rasa bersalah akan segera 

menjadi hilang dari batinnya jika seorang pelanggar telah menebus dosanya 

melaui tobat, pensucian atau penebusan dosa. 

4) Berfungsi Sebagai Kontrol Sosial 

Para penganut agama sesuai dengan ajaran agama yang dipeluknya terikat 

batin kepada tuntunan ajaran tersebut, baik secara individu maupun secara 

kelompok. Ajaran agama oleh penganutnya dianggap sebagai norma, 

sehingga dalam hal ini agama dapat berfungsi sebagai pengawas sosial 

secara individu maupun kelompok. 

5) Berfungsi Sebagai Pemupuk Solidaritas 

Para penganut agama yang sama secara psikologis akan merasa memiliki 

kesamaan dalam satu kesatuan iman dan kepercayaan. Rasa kesatuan ini 

akan membina rasa solidaritas dalam kelompok maupun perorangan, 

bahkan kadang-kadang dapat membina rasa persaudaraan yang kokoh. 

6) Berfungsi Transformatif 

Ajaran agama dapat mengubah kehidupan kepribadian seseorang atau 

kelompok menjadi kehidupan baru sesuai dengan ajaran agama yang 

dianutnya. Kehidupan baru yang diterimannya kadangkala mampu 



80 
 

 
 

mengubah kesetiaan kepada adat atau norma kehidupan yang dianutnya 

sebelum itu. 

7) Berfungsi Kreatif 

Agama mendorong dan mengajak para penganutnya untuk bekerja produktif 

bukan saja untuk kepentingan dirinya sendiri, tetapi juga demi kepentingan 

orang lain. Penganut agama tidak hanya disuruh bekerja secara rutin, akan 

tetapi juga dituntut melakukan inovasi dan penemuan baru. 

8) Berfungsi Sublimatif 

Ajaran agama mengkuduskan segala usaha manusia, bukan saja yang 

bersifat duniawi namun juga yang bersifat ukhrawi. Segala usaha tersebut 

selama tidak bertentangan dengan norma-norma agama, dilakukan 

secara tulus ikhlas karena dan untuk Allah adalah ibadah.58 

 

Adapun dimensi Religiusitas Islam menurut C.Y. Glock dan R. Stark 

sebagaimana yang dikutif Jalaluddin59, meliputi lima dimensi keagamaan dalam 

diri manusia, yakni: dimensi praktek agama, dimensi keyakinan, dimensi 

pengetahuan agama, dimensi pengalaman keagamaan dan dimensi konsekuensi. 

Menurut Glock dan Stark, kelima dimensi religiusitas dijelaskan sebagai berikut: 

1) Religius Ractice (The Ritualistic Dimension), yaitu tingkatan sejauh mana 

seseorang mengerjakan kewajiban-kewajiban ritual di dalam agamanya. 

Unsur yang ada dalam dimensi ini mencakup pemujaan, kultur serta hal-hal 

yang lebih menunjukkan komitmen seseorang dalam agama yang dianutnya. 

Wujud dari dimensi ini adalah perilaku masyarakat pengikut agama tertentu 

dalam menjalankan ritus-ritus yang berkaitan dengan agama. Dimensi 

praktek dalam agama Islam dapat dilakukan dengan menjalankan ibadah 

seperti shalat, zakat, puasa, haji dan sebagainya. 

2) Religius Belief (The Ideological Dimension) atau disebut juga dimensi 

keyakinan adalah tingkatan sejauh mana seseorang menerima hal-hal yang 

dogmatik di dalam ajaran agamanya. Misalnya kepercayaan tentang adanya 

 
58 Jalaluddin.Psikologi Agama. (Jakarta: PT. Raja Grapindo Persada. 2002),  247-249 
59 Dadang Kahmad. Sosiologi Agama. (Bandung : PT. Remaja Rosdakarya. 2002), 53-54 



81 
 

 
 

Tuhan, Malaikat, kitab-kitab, Nabi dan Rasul, hari kiamat, surga, neraka dan 

yang lain-lain yang bersifat dogmatik. Meskipun diakui setiap agama 

memiliki seperangkat kepercayaan yang secara doktriner berbeda dengan 

agama lainnya, bahkan untuk agamanya saja terkadang muncul paham yang 

berbeda dan tidak jarang berlawanan. Pada dasarnya setiap agama juga 

menginginkan adanya unsur ketaatan bagi setiap pengikutnya. Dalam begitu 

adapun agama yang dianut oleh seseorang, makna yang terpenting adalah 

kemauan untuk mematuhi aturan yang berlaku dalam ajaran agama yang 

dianutnya. Jadi dimensi keyakinan lebih bersifat doktriner yang harus ditaati 

oleh penganut agama. 

3) Religius Knowledge (The Intellectual Dimension) atau dimensi pengetahuan 

agama adalah dimensi yang menerangkan seberapa jauh seseorang 

mengetahui tentang ajaran-ajaran agamanya, terutama yang ada di dalam 

kitab suci maupun yang lainnya. Paling tidak seseorang yang beragama 

harus mengetahui hal-hal pokok mengenai dasar-dasar keyakinan, ritus-

ritus, kitab suci dan tradisi-tradisi. Dimensi ini menunjukkan dalam Islam 

menunjuk kepada seberapa tingkat pengetahuan dan pemahaman muslim 

terhadap ajaran-ajaran agamanya terutama mengenai ajaran pokok 

agamanya, sebagaiman yang termuat di dalam kitab sucinya. Hal ini 

berhubungan dengan aktivitas seseorang untuk mengetahui ajaran-ajaran 

dalam agamanya. 

4) Religius Feeling (The Experiental Dimension), yaitu dimensi yang terdiri 

dari perasaan-perasaan dan pengalaman-pengalaman keagamaan yang 

pernah dirasakan dan dialami. Misalnya seseorang merasa dekat dengan 

Tuhan, seseorang merasa takut berbuat dosa, seseorang merasa doanya 

dikabulkan Tuhan, dan sebagainya. Ancok dan Suroso (1995) mengatakan 

kalau dalam Islam dimensi ini dapat terwujud dalam perasaan dekat atau 

akrab dengan Allah, perasaan bertawakal (pasrah diri dalam hal yang 

positif) kepada Allah. Perasaan khusuk ketika melaksanakan shalat atau 

berdoa, perasaan bergetar ketika mendengar adzan atau ayat-ayat Al-



82 
 

 
 

Qur’an, perasaan bersyukur kepada Allah, perasaan mendapat peringatan 

atau pertolongan dari Allah. 

5) Religius Effect (The Consequential Dimension), yaitu dimensi yang 

mengukur sejauh mana perilaku seseorang konsekuen oleh ajaran agamanya 

di dalam kehidupannya. Dari kelima aspek religiusitas di atas, semakin 

tinggi penghayatan dan pelaksanaan seseorang terhadap kelima dimensi 

tersebut, maka semakin tinggi tingkat religiusitasnya. Tingkat religiusitas 

seseorang akan tercermin dari sikap dan perilakunya sehari-hari yang 

mengarah kepada perilaku yang sesuai dengan tuntutan agama. 

 

Nilai  teologis  dalam  konteks  Islam  terakumulasi   dalam‚ konsep tauhid‛. 

Dalam konsep ini, nilai teologis berfungsi sebagai pandangan dunia (world view) 

yang meliputi seluruh tatanan nilai yang ada dalam Islam. Konsep tauhid pada 

dasarnya  merupakan  suatu  konsep  tentang  sistem  keyakinan kepada Tuhan, 

namun tauhid juga sekaligus menjadi nilai dalam Islam.60 Tauhid sebagai esensi 

nilai teologis berangkat dari kesadaran manusia terhadap eksistensi Tuhan 

(teologis) sebagai tempat bergantung (Allâh al-Shamad), kesadaran terhadap 

dirinya sendiri (antropologis) sebagai individu (‘abd) dan mandataris Tuhan 

(khalîfah) yang mengemban amanah Tuhan di bumi serta alam jagad raya 

(kosmologis) sebagai wadah bagi manusia untuk men- jalankan missi Tuhan 

tersebut. 

Dalam konteks demikian, sangat jelas terlihat bahwa tata nilai teologis dalam 

pandangan Islam tepatnya pada tataran kemanusiaan cukup bernuansa teosentris 

(berpusat pada Tuhan).61 Walaupun demikian, realitasnya dalam pandangan Tuhan 

itu sendiri yang menjadi issu sentral penciptaan Tuhan atas segala sesuatu yang ada 

 
60 Amrullah Achmad, ‚Kerangka Dasar Masalah Paradigma Pendidikan Islam‛, dalam Muslih 

USA (ed) Pendidikan Islam di Indonesia Antara Cita dan Fakta (Jakarta: Tiara Wacana, 1991),  71. 
61 Falsafah pendidikan sekuler memandang manusia terlalu antropo- sentris, sementara 

menurut pandangan ajaran Islam manusia dipahami sebagai makhluk yang teosentris. Pandangan 

manusia sebagai makhluk antro-posentris hanya merupakan salah satu aspek esensial dari konsep 

teosentris dimensi Filsafat Pendidikan Islam. Mastuhu, Memberdayakan Sistem Pendidikan Islam, 

cet. Ke-1 (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), h. 4, dan 19. 

 



83 
 

 
 

(segenap realitas kosmis) tidak lain adalah manusia (antropologis/ alam mikro) itu 

sendiri. 

Implikasi dari kesadaran tauhid sebagai suatu pandangan dunia (tatanan nilai 

universal) dalam Islam pada setiap individu Muslim melahirkan sejumlah nilai yang 

inheren dan mengkristal secara internal dalam alam kesadaran. Kesadaran terhadap 

keberadaan Tuhan sebagai sumber kehidupan akan melahirkan sikap ketundukan 

(muslim) dan ketaatan karena ilmu dan iman (mukmin) yang mampu meredam sifat 

kerendahan (syaithaniyyah) sekaligus mengangkat derajat manusia kepada sifat 

keilahian. Sedangkan kesadaran terhadap kemanusiaannya sebagai kreasi 

penciptaan (makhluk) Allah yang terbaik melahirkan semangat beramal saleh untuk 

memakmurkan bumi dengan mengoptimalkan segenap potensi manusiawi yang ada 

secara kreatif dan inovatif dalam mensiasati dan merekayasa realitas kosmis 

(fenomena alam) melalui proses pengkajian ilmu pengetahuan. 

Hubungan dan keterikatan antara Tuhan, manusia dan alam dalam diskursus 

teologi Islam cukup jelas. Kesadaran terhadap saling ketergantungan seperti ini 

dalam tataran aktualnya melahirkan dan membentuk nilai teologis pada subjek 

didik Muslim. Dalam tatanan kosmologis ini, subjek didik sebagai totalitas 

penciptaan merasakan betapa butuhnya kehadiran Tuhan dalam kesadaran 

hidupnya. Kebutuhan dan ketergantungan subjek didik pada Tuhan inilah yang 

menjadikan hidup manusia itu bermakna. Tanpa ada kesadaran ini, maka 

konsekuensinya hidup manusia menjadi tidak bermakna. 

Kesadaran terhadap keberadaan Tuhan sebagai sebuah nilai teologis dalam 

doktrin Islam karena ia bermuara pada pandangan hidup yang terefleksi dalam 

perilaku (etik) pada dasarnya secara primordial (‘alâm durriyyah) telah ada pada 

semua manusia tanpa kecuali (muslim atau non-muslim). Dalm hal ini Al-Qur’ân 

menyebutkan: 

يَّتهَُمْ وَأشَْهَدهَُمْ عَلَىٰ أنَْفسُِهِمْ ألَسَْتُ برَِب كُِمْ   ۖ قَالوُا وَإِذْ أخََذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدمََ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذرُ ِ

ذاَ غَافلِِينَ بلََىٰ ۛ شَهِدْنَا ۛ أنَْ تقَوُلوُا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَٰ   
 

Dan (ingatlah), ketika Tuhanmu mengeluarkan keturunan anak- anak Adam 

dari sulbi mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap jiwa mereka 

(seraya berfirman): "Bukankah Aku ini Tuhanmu?" Mereka menjawab: 

"Betul (Engkau Tuhan kami), kami menjadi saksi". (Kami lakukan yang 



84 
 

 
 

demikian itu) agar di hari kiamat kamu tidak mengatakan: "Sesungguhnya 

kami (bani Adam) adalah orang-orang yang lengah terhadap ini (keesaan 

Tuhan)". (Q.S. Al-A‘râf/7: 172). 

Kesadaran yang diungkapkan al-Qur’ân tersebut merupakan potensi bawaan 

(hereditas) yang dikenal sebagai fitrah62 ketuhanan pada manusia. Namun 

kesadaran primordial ini belum memadai, karena masih dalam tataran potensial 

(ketika alam ruh) belum aktual dalam perilaku hidup di dunia. Sehingga sifatnya 

masih pasif dan sebatas imani serta masih berupa abstraksi-abstraksi ruhaniah. 

Kesadaran ini mesti berperan aktif dalam kehidupan konkrit di mana manusia sudah 

dapat berperan menentukan pandangan hidup khususnya mengenai konsep tentang 

Tuhan khususnya. 

Dalam tataran ini, menjadikan iman an sich sebagai dasar pandangan 

terhadap Tuhan melalui mata hati (zawq) menjadi kurang sempurna dan iman 

menjadi kurang teruji dan berkembang serta kurang kokoh, tidak menghujam ke 

dalam batin tanpa didukung oleh pemahaman bukti-bukti (âyât) keagungan Tuhan 

yang dapat diamati pada fenomena alam yang sifatnya empiris melalui pengamatan 

indrawi (basîrah) kasat mata. 

Keterangan tentang hal ini dinyatakan al-Qur’ân, di antaranya: 

 أنََّهُ عَلَىٰ كُل ِ سَنرُِيهِمْ آياَتِناَ فيِ الْْفاَقِ وَفيِ أنَْفسُِهِمْ حَتَّىٰ يَتبَيََّنَ لَهُمْ أنََّهُ الْحَقُّ ۗ أوََلمَْ يكَْفِ بِرَب كَِ 

  شَهِيد  شَيْء  

Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan) Kami di 

segenap ufuk dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelaslah bagi mereka 

bahwa Al Qur'an itu adalah benar. Dan apakah Tuhanmu tidak cukup (bagi 

kamu) bahwa sesungguhnya Dia menyaksikan segala sesuatu?. (Q.S. Al-

Fussilat/41: 53). 

 

 
62Kesadaran dan keyakinan terhadap keberadaan Tuhan merupakan kebutuhan kodrati dalam 

wujud empiriknya dapat dinyatakan, bahwa manusia selalu mengalami perasaan cemas, takut, 

harapan, tidak berdaya dan sebagainya. Manusia memerlukan rasa aman dan jaminan kepastian. 

Kebutuhan ini baru dilihaat dari dimensi fungsi dan mamfaat agama bagi manusia, belum dari 

dimensi kebenaran Tuhan Yang A hâd. Karenanya, pencarian dan penemuan Tuhan merupakan 

puncak penemuan akan kebutuhan agama. Dengan demikian, agama tidak hanya dipandang dari 

dimensi fungsi, melainkan juga dalam 



85 
 

 
 

Dapat disimpulkan bahwa nilai ketuhanan merupakan wujud tujuan dan 

makna kosmis dari eksistensi manusia, yang berdampingan tidak terpisahkan 

dengan nilai kemanusiaannya.  

Terkait dengan faktor-faktor yang mempengaruhi religiusitas, Robert H. 

Thoules (2003) mengemukakan bahwa terdapat empat faktor religiusitas yang 

dimasukkan dalam kelompok utama, yaitu: pengaruh-pengaruh sosial, berbagai 

pengalaman, kebutuhan dan proses pemikiran.63 

1. Faktor sosial mencakup semua pengaruh sosial dalam perkembangan sikap 

keberagamaan, yaitu: pendidikan orang tua, tradisi-tradisi sosial dan 

tekanan-tekanan lingkungan sosial untuk menyesuaikan diri dengan 

berbagai pendapat dan sikap yang disepakati oleh lingkungan. 

2. Faktor lain yaitu pengalaman pribadi atau kelompok pemeluk agama. 

Pengalaman konflik moral dan seperangkat pengalaman batin emosional 

yang terikat secara langsung dengan Tuhan atau dengan sejumlah wujud 

lain pada sikap keberagamaan juga dapat membantu dalam perkembangan 

sikap keberagamaan. 

3. Faktor ketiga adalah kebutuhan-kebutuhan yang tidak dapat dipenuhi 

secara sempurna, sehingga mengakibatkan terasa adanya kebutuhan akan 

kepuasan agama. Kebutuhan-kebutuhan tersebut dapat dikelompokkan 

dalam empat bagian: kebutuhan akan keselamatan; kebutuhan akan cinta; 

kebutuhan untuk memperoleh harga diri; dan kebutuhan yang timbul 

karena adanya kematian.64Zakiah Daradjat dalam Jalaluddin 

mengetengahkan ada enam kebutuhan yang menyebabkan orang 

membutuhkan agama. Melalui agama kebutuhan-kebutuhan tersebut dapat 

disalurkan. Kebutuhan itu adalah kebutuhan akan rasa kasih sayang, 

kebutuhan akan rasa aman, kebutuhan akan rasa harga diri, kebutuhan akan 

rasa bebas, kebutuhan rasa sukses dan kebutuhan rasa ingin tahu 

(mengenal). 

 
63 Robert H. Thoules. Marriage and The Family. New York : Harper and Row Publisher. 
64 Sururin. Ilmu Jiwa Agama....... 79 



86 
 

 
 

4. Faktor terakhir adalah peranan yang dimainkan oleh penalaran verbal 

dalam perkembangan sikap keberagamaan. Manusia adalah makhluk 

berpikir. Salah satu akibat dari pemikirannya adalah bahwa ia 

membantu dirinya menentukan keyakinan-keyakinan iman yang harus 

diterimanya dan mana yang ditolak. 65 

 

2. Eksistensi Tuhan dan Agama pada Masyarakat Modern  

 

Abad Modern adalah abad kreativitas umat manusia. Disebut demikian, sebab 

abad ini lebih menitikberatkan proses kehidupan manusia pada landasan kreatif 

yang dikonstruksi oleh iming-iming kemajuan, kebebasan, dan ilmu pengetahuan. 

Menurut Arnold Toynbee, sebagaimana dikutip Nurkholis Madjid, zaman ini 

sebenarnya sudah dimulai sejak abad ke lima belas Masehi, yakni ketika Barat tidak 

lagi “berterima kasih kepada Tuhan”. Ia memalingkan rasa terima kasih itu kepada 

dirinya sendiri karena telah berhasil mengatasi tekanan Gereja di abad pertengahan 

dan mengurangai tingkat ketergantungannya kepada Tuhan. Manusia merasa dapat 

menyelesaikan masalah hidupnya tanpa harus meminta “petunjuk” kepada Tuhan 

atau institusi agama.66  

Itulah sebabnya konsekuensi modernitas paling menggemparkan sekaligus 

mencemaskan terutama bagi kalangan agamawan adalah terdistorsinya 

kepercayaan manusia terhadap Tuhan. Ruang-ruang spiritual manusia, secara 

radikal, diambil paksa oleh gairah modernitas, seperti gaya konsumtif, materialistik, 

dan kadang individualistik. Manusia seolah-olah mulai tertata untuk sering lupa 

terhadap dirinya sendiri secara terdalam karena ia jarang menggunakan kesempatan 

untuk merenung, berefleksi, instropeksi dan menghayati segala bentuk 

kehidupannya. Dengan begitu, tak mengherankan jika kemudian manusia modern 

mulai kehilangan batas transendental antara dirinya dengan Realitas Tertinggi-nya, 

 
65 Jalaluddin. Psikologi Agama….......60-61 
66 Tulisan ini terbit di Jurnal Mahasiswa “Kacamata” Edisi 1, 2008, hlm. 94-104, dengan 

judul asli “Teologi Masyarakat Modern: Merangkai Sekaligus ‘Mengasingkan’ Tuhan?”. Atas izin 

penulisnya, diunggap di sini untuk tujuan pendidikan dengan suntingan seperlunya. 

 



87 
 

 
 

karena memang ruang untuk melakukan ritual semacam itu tidak secara intensif ia 

temukan. 

Namun sebelum kita melangkah lebih jauh, kita perlu memahami dulu 

definisi modernitas dalam tiga pengertian: (1) Modernitas dapat dipahami dalam 

dimensi tempat dan masyarakat yang melahirkan sains dan teknologi. Dalam 

perspektif ini, modernitas lahir dari perubahan budaya Eropa dan Barat; (2) 

Modernitas dapat dipahami sebagai dimensi waktu yang bermula dari kelahiran 

Renaissance abad 16 M; (3) Modernitas dapat dipahami dalam dimensi pemikiran. 

Ia lahir saat terjadi perubahan dan pembongkaran pemikiran dari karakter gerejani 

ke alam pemikiran sekuler. Kalangan intelektual secara tegas mulai menolak peran 

gereja yang sudah sekian lama mengontrol filsafat dan ilmu pengetahuan. 

Dalam tulisan ini saya cenderung menggunakan pengertian ketiga. Karena 

istilah modern (modern, Inggris) selama ini cenderung berkembang dalam iklim 

positif, tenang dan tanpa salah, sehingga seolah-olah arus modernitas berhak 

berkembang melaju menuju tata dunia masa depan, tanpa sibuk memikirkan 

bangunan zaman sebelumnya. Padahal tidak demikian keadaan sebenarnya. Zaman 

modern memiliki dua sisi berlawanan, bisa positif, juga negatif. Kendati orang-

orang modern mulai terninabobokkan oleh progresivitas sains dan teknologi, 

namun pada hakikatnya meminjam istilah Nurkholis Madjid zaman modern ibarat 

technical age, semacam teknikalisme atau mekanistik. Artinya, manusia bekerja 

secara simetri, seimbang dan tertib, sehingga spirit modernitas, seperti kemajuan, 

perencanaan, sekulerisme, dan sains, secara mulus berjalan menuju keyakinan masa 

depan, sekalipun ia berupa utopia. 

Konsep ini berakar dari landasan filosofis sekuler masyarakat Barat. Bermula 

ketika Francis Bacon (1561-1625) menyatakan bahwa akhir dari pondasi kita 

adalah ilmu pengetahuan yang sangat obsesif mencari sebab dan rahasia kehidupan 

manusia dan alam semesta, sehingga semangat “penaklukan” terhadap apapun 

harus dilakukan selama mendukung ilmu pengetahuan. Landasan ini berlanjut saat 

Rene Descartes (1596-1650) berkeyakinan bahwa alam tidak lebih dari sebuah 

mesin yang tidak mempunyai arti spiritual. Semua benda hidup, termasuk manusia, 

hanyalah suatu reaksi kimiawi secara otomatis. Secara tegas, ia memberi 



88 
 

 
 

pernyataan, “Berikan kepada saya semua elemen yang ada. Pasti saya dapat 

membangung alam ini”.67  

Periode berikutnya, Isaac Newton (1643-1727) menyebut bahwa alam 

semesta dan seisinya diatur oleh hukum matematik yang tidak dapat diubah. David 

Hume (1711-1776) menolak kepercayaan keagamaan, sebab ia tidak dapat 

dibuktikan secara baik oleh penyelidikan ilmiah maupun akal manusia. Charles 

Darwin (1809-1882) mengembangkan konsep biologis yang berkaitan dengan 

masyarakat manusia, up to date atau progresif. Darwin menganggap manusia 

adalah sebuah produk yang terus mengalami perkembangan, karena ia berasal dari 

sebuah zat yang paling rendah. Dari kondisi “rendah” itu, manusia bersusah payah 

menentang lingkungan yang tak mendukung itu sehingga memperoleh kemajuan. 

William James (1842-1910) bahkan mempersoalkan nilai kebenaran dari konsep 

yang tidak diraba, yakni tentang kesabaran dan jiwa. Ia menganggap bahwa pikiran-

pikiran manusia hanya sebuah akibat dari reaksi-reaksi kimia atas sistem syaraf 

yang dihasilkan oleh rangsangan dari luar.68  

Berdasarkan uraian historis diatas, dapat kita simpulkan, bahwa ciri berpikir 

masyarakat modern adalah empiris-rasional-sensual. Sehingga dampak terburuk 

yang muncul adalah hilangnya ciri berpikir spiritual, irrasional, dan instuitif. 

Dengan demikian, jika dikatakan masa depan agama mulai mengalami kemunduran 

akibat gegap gempita sains, menurut hemat saya adalah benar. Karena, ciri berpikir 

modern sama sekali tidak memberi ruang bagi agama berikut metode pencari 

kebenaran menurut agama untuk bergeliat turut campur mendampingi sains dan 

teknologi modern. 

Perbedaan epistem ini kemudian berdampak cukup berarti dalam tradisi 

teologi dunia modern. Manusia secara bertahap mulai meninggalkan kehidupan 

beragama, karena problem kehidupan sehari-hari sudah terpenuhi dan terselesaikan 

oleh jawaban-jawaban modern melalui kecanggihan sains dan teknologi. 

 
67 Nurkholis Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah 

Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemodernan, (Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, 1992), 450 
68 Cecep Sumarna, Rekonstruksi Ilmu: Dari Emprik-Rasional Ateistik ke Empirik-Rasional 

Teistik, (Bandung: Benang Merah Press: 2005), 23 

 



89 
 

 
 

Disamping itu selain alasan trauma agama gerejani sebelumnya, hadirnya sains dan 

teknologi mengandaikan bahwa Tuhan tak cukup berarti untuk turut campur dalam 

urusan kehidupan manusia. Sehingga akibat ekstremnya adalah sebuah kewajaran 

jika kemudian manusia mulai meninggalkan kehidupan ber-Tuhan, sekali lagi 

dalam pengertian agama tradisional, karena Tuhan yang irrasional, transenden dan 

spiritual itu sudah “mati” dalam tradisi pemikiran sains dan kehidupan modern. 

Sekalipun ada usaha sebagian ilmuwan untuk menelusuri jejak Tuhan dari 

sini sains sudah mulai bergeser, keluar dari jalurnya yang positivistik, rasional, 

empirik, dan sensual namun hal itu tidak menegaskan adanya penemuan Tuhan baru 

yang lalu disembah sebagaimana agama abrahamik, tidak. Sains terlalu lemah dan 

bahkan tak kuasa memberi artikulasi spiritual terhadap definisi Tuhan barunya 

sebagaimana terdapat dalam agama tradisional. Pemikiran Modern dan derasnya 

kemudahan teknologi telah mengasingkan manusia dari kehidupan spiritual, 

kehidupan batiniah, yang kenikmatannya tidak pernah mereka temukan dalam 

tradisi pemikiran modern. 

Jika kita tarik ke dalam spektrum pemikiran lebih besar, maka dikotomi 

modern vs ateis akan bertemu dalam diskursus sains dan agama. Louis Leahly 

pernah menulis dalam sebuah bukunya bahwa, “sains seringkali dituduh memberi 

argumen-argumen kepada ateisme modern”. Dasar pendapat Louis ada dua: 

pertama, agama sering dianggap sebagai penghalang perkembangan sains karena 

sikap curiga berlebihan; kedua, kadang hasil penemuan sains digunakan untuk 

membantah agama.69  

Namun dalam beberapa tulisannya, Louis tidak terlalu percaya bahwa dua 

spektrum besar itu sains dan agama saling memberi dampak menghancurkan jika 

keduanya tetap bekerja dalam kerangkanya masing-masing. Artinya, sains, begitu 

pula agama, memiliki cara khas sendiri dalam menanggapi problem keseharian 

manusia, alam semesta, dan Tuhan. Keduanya tidak saling terkait secara 

 
69 Louis leahly, Aliran-Aliran Besar Ateisme, Tijauan Kritis, (Yogyakarta: Kanisius: 1985), 

116 



90 
 

 
 

epistemologis, bahkan kata Louis, dalam kondisi tertentu, malah saling 

menguatkan.70  

Kendati demikian Louis tetap mengingatkan bahwa, “jika sains dan teknologi 

dimutlakkan, mereka akan menjadi liar dan menghancurkan”.71 Sebab dampak 

negatif dari sikap terlalu “mendewakan” sains dan teknologi sudah begitu sering 

mengemuka dalam sejarah modernitas. Polusi udara, polusi air, destruksi alam 

semesta, global warming, ledakan demografis, bahkan soal hak asasi manusia 

adalah beberapa contoh kasus dari dampak sains dan teknologi karena dalam 

implementasinya tidak melibatkan kebijaksanaan (wisdom). Dan diantara dampak 

paling menegangkan itu adalah ateisme. 

Pengertian “Tuhan” menurut pengertian David R. Griffin, bahwa secara 

definisi generik, kata “Tuhan” merujuk ke “suatu pribadi yang memiliki tujuan, 

kebaikan sempurna, kekuasaan tertinggi, pencipta dan pemberi takdir pada dunia, 

dan kadang manusia merasakan kehadiran-Nya, terutama terkait akan aturan-aturan 

religius, sehingga patut disembah agar memberi makna dan harapan”.72  

Dengan demikian, jika kita hendak menelusuri paham ateis, terutama di 

Barat, maka perlu ditegaskan disini dua faktor penentunya: (1) problem teologis 

agama itu sendiri yang amat tradisional, dan (2) dampak dari pandangan-pandangan 

modern yang hampir seluruhnya berseberangan dengan dogma agama. 

David Ray Griffin, secara kritis, memberi ulasan menarik tentang beberapa 

alasan fundamental manusia modern meninggalkan Tuhan lebih tepatnya, skeptis 

terhadap adanya Tuhan. 

Pertama, masalah kejahatan. Tuhan pada dasarnya memiliki semua 

kekuasaan. Kekuasaan makhluk adalah kekuasaan atas karunia Tuhan, bukan 

kekuasaan inhern. Ia bisa diberikan tanpa syarat, sekaligus bisa diambil kembali 

tanpa syarat. Muncul keyakinan kemudian, Tuhan bisa menyela, juga melanggar 

hubungan kausal kejadian semua makhluk sesuai kehendak-Nya. Artinya, ia begitu 

 
70 Ibid, hlm 126; lihat pula Louis Leahly, Sains dan Agama dalam Konteks Zaman ini, 

Yogyakarta: Kanisius, 1997, hlm. 22 
71 David Ray Griffin, Tuhan dan Agama dalam Postmodern, (Yogyakarta: Kanisius: 2005),  

77 
72   David Ray Griffin, Tuhan dan Agama dalam Postmodern…......... 78-84 

 



91 
 

 
 

“mahakuasa”. Erat kaitannya dengan sifat ini, Tuhan menciptakan dunia dari ex 

nihillo. Karena dunia tercipta dari ketiadaan, bukan dari materi, berarti tak ada 

kekuatan sedikitpun dari alam untuk menentang dan menyimpang dari kehendak 

Tuhan. Dengan demikian melalui sifat “mahakuasa” itu, tak ada entitas apapun 

penghalang Tuhan. Lantas mengapa Tuhan melalui “kemahakuasaan” itu tidak 

menghilangkan tragedi kelaparan, kekeringan, peperangan, kemiskinan, dan 

mencipta dunia dari bebas penyakit. Ketidakmampuan manusia mengatasi 

persoalan mendasar ini berakibat pada terciptanya iklim skeptis akan eksistensi 

Tuhan. Pemikir-pemikir modern, sesudah menguji keyakinan pramodern, 

menganggap Tuhan “bersalah” dalam hal ini, karena kemahakuasaan Tuhan 

bertentangan dengan berbagai macam kejahatan di dunia. Karena itu 

kesimpulannya, Tuhan tidak ada. 

Kedua, alasan kebebasan. Tuhan dianggap menghambat keinginan manusia 

mendapat kebebasan mutlak dari segala bentuk penindasan. Kebebasan intelektual, 

berupa bebas menalar dan mengalami, terbentur oleh pendekatan agama justifikasi 

utamanya berarti: Tuhan terutama bermula dari perang pemikiran antara Gallileo 

dengan Gereja lebih tepatnya, Aristotelianisme. Secara prinsip, sikap anti-Tuhan 

orang modern adalah konsekuensi dari sikap melawan otoriterisme teologi 

tradisional. 

Ketiga, pandangan modern yang materialistik dan mekanistik. Pandangan 

materialistik adalah suatu pandangan wajar dalam kehidupan modern. Pasalnya, 

alam pikir dunia modern dibangun melalui dalil-dalil positivistik, empirik-rasional, 

dan senantiasa berpaku pada ukuran. Karena itu alam semesta dianggap sebagai 

sebentuk mekanistik. Jiwa dan badan dianggap aneh ketika mampu bersanding dan 

berinteraksi karena alasan teologis: kehendak Tuhan. Sebab hal itu merupakan 

sebentuk ketidak-konsistenan Tuhan dalam menciptakan manusia, yang spiritual 

(jiwa) sekaligus materi (badan). Namun sebetulnya bukan Tuhan tidak konsisten 

disini, melainkan alam pikir manusia modern sudah terlanjur tertata dalam situasi 

materialistik, sehingga segala bentuk pengandaian entitas apapun senantiasa diukur 

ke dalam timbangan positivistik. Karena itu, jiwa, rohani, dan pengalaman spiritual 

seringkali diukur secara kuantitas sekalipun belakangan penelitian dalam ilmu 



92 
 

 
 

sosial-humaniora sudah mulai menggunakan ide kualitatif. Dampaknya, Tuhan 

yang immaterial dianggap tidak ada. 

Tiga alasan di atas semakin menguatkan alasan keempat, bahwa dunia 

modern sama sekali tidak pernah memberi peluang bagi kemungkinan pengalaman 

tentang Tuhan. Ontologi modern mengajarkan bahwa semua pengalaman persepsi 

harus memperoleh legitimasi melalui organ pengindera—dengan demikian, ia 

materi. John Locke bahkan meneguhkan bahwa rasa percaya kepada Tuhan hanya 

berdasar pada kesimpulan rasional, dan dikenal melalui pengalaman inderawi. Dari 

sini dunia modern mulai menganggap antara jiwa dan pikiran memiliki persamaan. 

Gagasan tentang keyakinan akan persepsi non-iderawi ditolak secara apriori. 

Akhirnya muncul bermacam-macam teori yang intinya melandas pada paham ateis, 

seperti Feurbach, Marx, Comte, Freud, Durkheim, Nietzsche, dan lain-lain.73  

Ketika sikap keber-Tuhanan manusia diaplikasikan dalam wujud 

penghambaan dan pengabdian yang terlegitimasi dalam formalitas agama, maka 

agama di pandang sebagai yang memiliki kebenaran mutlak dan universal 

(determinisme). Keadaan semacam inilah yang secara konkret pernah 

divisualisasikan dunia Barat pada abad pertengahan, bahwa dengan mendudukkan 

agama sebagai sentral penyelesaian setiap persoalan yang terkait dengan kehidupan 

sosial dan budaya manusia, dalam pengertian ini agama diberlakukan secara ketat.74 

Pemberlakuan agama secara ketat seperti itu secara reflektif akan menampilkan 

bentuk pemisahan yang signifikan antara agama normatif dan agama historis, maka 

pada kenyataannya pemahaman semacam itu juga merangsang hadirnya persoalan 

baru dalam kehidupan ber-Tuhan dan beragama pada umat manusia. Ringkasnya 

dapat dikemukakan, fakta yang disajikan oleh sejarah tersebut, ternyata tidak dapat 

membuktikan keampuhan yang dimiliki oleh agama, karena agama cenderung 

hanya dipahami mengenai imanensi (material) agama dalam kehidupan umat 

 
73 Penjelasan tentang pemikiran tokoh-tokoh Ateis ini dapat dibaca dalam Franz Magnis-

Suseno, Menalar Tuhan, hlm. 64-100; dan Louis Leahly, Aliran-Aliran Besar Ateisme: Tinjauan 

Kritis, hlm. 19-113 
74 Seyyed Hossein Nasr, Menjelajah Dunia Modern, terjemahan, Hasti Tarekat, (Mizan: 

Bandung, 1994),  142-143. 

 



93 
 

 
 

manusia misalnya, benar-benar telah menimbulkan kemiskinan dalam pola berpikir 

masyarakat pada zaman abad pertengahan masa lalu. 

Tampilan agama abad pertengahan sebagaimana dijelaskan di atas, pada 

akhirnya tumbang oleh terpaan gelombang modernisasi, di mana pada era modern 

lebih menonjolkan kemampuan akal ketimbang agama dalam memposisikan 

eksistensi kehidupan manusia. Paradigma kebertuhanan dan keberagamaan yang 

tampil abad pertengahan, pada era modern dianggap sebagai yang mengganggu 

pengembangan intelektualitas manusia, sehingga dianggap membuat stagnan 

kehidupan dan kebebasan berpikir manusia. Oleh karena itu pada era baru ini 

(modern) timbullah suatu pembrontakan yang luar biasa terhadap agama yang 

kemudian memuncak pada pemutusan hubungan antara agama dan Tuhan dari 

kehidupan praktis umat manusia (khususnya bagi masyarakat Barat modern). 

Konsekuensi dari pemutusan itu lahirlah suatu model peradaban manusia yang 

semata-mata mengkultuskan kemampuan akal yang tanpa mengkaitkannya 

sedikitpun dengan nilai-nilai ke-Tuhanan dan keagamaan yaitu suatu model 

sekularistik dan atheis praktis (bertuhan dalam teori, tapi tidak bertuhan dalam 

prilaku praktis). Kenyataan tersebut selanjutnya ternyata tidak terhenti pada 

masyarakat Barat modern saja, namun kemudian berlanjut hingga masyarakat post-

modern atau yang juga disebut masyarakat kontemporer. Bahkan secara faktual 

pada masyarakat kontemporer pemutusan kebertuhanan dan keberagamaan dari 

ranah kehidupan praktis umat manusia semakin ekstrim, di mana Tuhan dan agama 

hanya dianggap sebagai urusan pribadi, candu masyarakat dan bahkan kesia-siaan 

belaka. Agama adalah candu masyarakat, Tuhan sudah memasuki masa pensiun di 

luar alam (Deisme/Ateisme),75 bahkan Tuhan telah mati. 

Para pemikir yang mempelopori munculnya postmodernisme pada 

masyarakat kontemporer, berusaha untuk membongkar metode atau pendekatan 

 
75 Lihat Theo Huijbers, Mencari Allah Pengantar Ke Dalam Filsafat Ke-

Tuhanan,(Yogayakarta: Kanisius, 1992). Pada Bab IV Buku ini membahas tuntas Paham-paham 

Ateisme mulai dari yang klasik sampai dengan yang modern. Kemudian pada Bab V juga 

menjelaskan paham Sekularisme dan Agnotisisme, yaitu suatu paham yang memisahkan urusan 

dunia dan agama, bahkan menganggap manusia tidak ada kemampuan untuk mengetahui Tuhan 

yang sebenarnya. Lihat juga Franz Magnis Suseno, Menalar Tuhan. Dalam buku ini dibahas secara 

detail mengenai Tuhan dan agama, baik yang bersifat teistik maupun yang bersifat ateistik. 



94 
 

 
 

yang digunakan oleh kaum modernis sebelumnya dalam memahami hakikat dan 

kebenaran Tuhan dan agama, di mana Tuhan dan agama pada masa modern hanya 

di mainkan dalam wujud institusi (formalistik) belaka, tanpa melihat makna 

fundamental spiritual yang terkandung di dalamnya. Atas dasar kenyataan itulah, 

maka posmodernisme atau masyarakat kontemporer merubah karakteristik dan 

paradigma kehidupan manusia dengan mengutamakan pola berpikir yang bebas dan 

dianggap lebih segar serta lebih menyentuh eksistensi dan pribadi manusia.76 

Tampilan postmodern atau masyarakat kontemporer di atas, khususnya yang 

berkaitan dengan pemaknaan hidup ber-Tuhan dan beragama, dapat dikatakan 

sebagai suatu rangkaian perjalanan panjang bagi manusia dalam mencapai sesuatu 

yang diinginkan. Meskipun saat kelahirannya sempat membuat terkejut sebagian 

besar masyarakat karena gemanya yang cukup menyentak dan membahana di 

seantero dunia, namun pada hakikatnya gelombang postmodernisme atau 

masyarakat kontemporer telah mendatangkan ambigiusitas dalam pemaknaan 

Tuhan dan agama, sehingga juga tidak jarang menimbulkan kontraversial diantara 

berbagai pandangan yang mengemuka pada saat ini, baik pandangan yang bersifat 

individual maupun pandangan yang bersifat kolektif. 

Berdasarkan uraian di atas dapat dipahami bahwa persoalan mendasar yang 

diusung postmodernisme adalah untuk menjawab adanya ketidak-puasan terhadap 

karakteristik pemikiran masyarakat abad pertengahan dan abad modern yang 

dirasakan telah mereduksi sebagian makna kehidupan manusia khususnya yang 

terkait dengan hal makna keagamaan dan ke-Tuhanan, oleh karena itu dapat 

dikatakan postmodernisme pada mulanya merupakan suatu gerakan yang mencoba 

memberikan atau paling tidak menawarkan kesegaran pemikiran baru yang diyakini 

dapat mendekatkan makna eksistensi manusia dengan hakikat kebenaran ke-

Tuhanan dan keagamaan yang seharusnya. Namun kenyataan yang sangat 

memperihatinkan bahwa apa yang menjadi keinginan dan tujuan postmodernisme 

 
76Lihat Jean Francois Lyotard, Kondisi Era Posmodern, terjemahan Novella Parchiano, 

(Yogyakarta: Phanta Rhei, 2003) dalam buku ini mengurai paradigma kehidupan dan pandangan 

masyarakat pada era posmodernisme, mulai dari karakteristik pengetahuan sampai dengan persoalan 

ketuhanan dan keagamaan, baik secara implisit maupun ekspilisit. 

 



95 
 

 
 

tidak bisa terwujudkan sebagaimana mestinya, karena persoalan ketuhanan dan 

keagamaan yang tampil semenjak abad pertengahan hingga abad modern di dunia 

belahan Barat bukanlah paham ketuhanan dan keagamaan yang mampu menjawab 

seluruh problema kemanusiaan secara mendasar dan menyeluruh, oleh karena itu 

Tuhan dan agama dipandang sebagai sesuatu yang tidak kondusif atau sesuatu yang 

tidak relevan dengan keinginan dan akal pikiran manusia yang sejatinya. 

Karakteristik kaum postmedernisme yang ambiguisitas tersebut di atas 

menurut Suyoto,77 secara implisit sangat dipengaruhi oleh kekuatan sikap skeptis 

pada satu pihak dan sikap affirmatif di pihak lain. Kelompok yang bersikap skeptis 

misalnya sangat tegas dalam menunjukkan ketidak percayaannya terhadap 

bangunan pemikiran modern, sehingga misi kelompok ini adalah bersifat 

“dekonstruksi“, dalam pengertian ini, kreativitas skeptisme hanya membongkar-

bongkar berbagai tatanan yang sudah ada dan kemudian lantas memandang nihilnya 

segala sesuatu yang sudah ada.78 Tentunya termasuk masalah ketuhanan dan agama 

dipandang sebagai sesuatu yang nihil atau tanpa kebenaran yang pasti. Kemudian 

kelompok yang bersikap affirmatif juga tidak membawa misi kosong, karena 

kelompok ini justru berani melakukan sesuatu yang bersifat “rekontruksi”. 

Rekonstruksi dilakukan baik melalui kritikan, koreksi maupun revisi dalam 

berbagai dimensi, karena itulah kelompok ini oleh sebagian masyarakat dianggap 

memiliki tawaran pemikiran yang lebih dibutuhkan oleh umat manusia. 

Relevan  dengan uraian  di  atas, Akbar  S. Ahmed melihat bahwa gejala yang 

muncul dalam era pasca modern (postmodernisme) adalah skeptisisme terhadap 

ortodoksi tradisional dan menolak pandangan yang mengatakan bahwa dunia ini 

adalah sebuah totalitas universal. Skeptisisme juga menafikan adanya pendekatan 

tentang adanya harapan akan solusi akhir dan jawaban yang sempurna tentang 

segala sesuatu terutama mengenai kebenaran Tuhan dan agama.79 Tidak berbeda 

dengan Akbar S. Ahmed, Amin Abdullah menilai bahwa alur pokok pemikiran 

 
77 Suyoto, (ed), Posmodernisme dan Masa Depan Peradaban, (Yogyakarta: Aditya Media, 

1994),  112. 
78Bambang Sugiharto, Posmodernisme Tantangan Bagi Filsafat, (Yogyakarta: Kanisius, 

1996), 16. 
79Akbar Ahmed, Posmodernisme Bahaya dan Harapan Bagi Islam, Terj. M. Sirozi, 

(Bandung: Mizan, 1992), 26.  



96 
 

 
 

posmodernisme adalah menentang segala hal yang berbau kemutlakan dan baku, 

postmodernisme menolak dan menghindari suatu sistematika uraian atau 

pemecahan persoalan yang sederhana dan memanfaatkan nilai-nilai yang berasal 

dari berbagai aneka ragam sumber80 (suatu corak pemikiran yang anti kemutlakan 

atau kemapanan dari seluruh realitas, termasuk realitas Tuhan dan agama). 

Ringkasnya dapat dikemukakan bahwa secara esensial kehadiran dan tujuan 

postmodernisme merupakan hal yang sangat sulit untuk dipermaklumkan secara 

pasti, karena pada kenyataannya fream yang permanen dalam segala dimensi 

kehidupan, termasuk persoalan yang terkait dengan kehidupan keagamaan dan ke-

Tuhanan tidak terdapat suatu kejelasan, bahkan segala sesuatu yang bersifat mutlak 

universal, segala sesuatu yang bersifat sempurna ditolak secara tegas. 

Ketidakpastian semacam ini tentunya menimbulkan kegelisahan dan kebingungan 

yang cukup mendalam bagi umat manusia yang ingin mendudukkan Tuhan dan 

agama pada posisi dan fungsi yang seharusnya. 

Secara filosofis, gerakan postmodern pada masyarakat kontemporer dalam 

bidang kefilsafatan shooting point-nya adalah terfokus kepada kritik epistimologi 

yang mengkultuskan subjektivitas bahkan epistemologi tersebut dipandang telah 

melahirkan semacam keangkuhan epistimologis. Padahal secara epistemologis 

seluruh realitas bisa ditaklukkan melalui pendefenisian secara positif dan objektif.81 

Epistemologi Rene Descrates (modern) misalnya, dikecam oleh postmodern 

sebagai yang telah melahirkan keyakinan akan kemampuan akal sebagai satu-

satunya alat yang menjadi sentral pencarian segala bentuk kebenaran, maka hal 

semacam itu digugat oleh kaum postmodernis, apa lagi secara konkret karya-karya 

besar yang dihasilkan dari model epistemologi ala Descartes tersebut tidak 

memasukkan dan tidak menjelaskan mengenai apa arti hidup manusia yang 

sebenarnya,82 (manusia hanya makhluk rasional). Pembonsaian kebenaran yang 

hanya dalam definisi rasionalitas semata, justru dianggap mempersempit arti 

 
80 Amin Abdullah, Falsafah Kalam di Era Posmodernisme, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1997), 96. 
81Suyoto (ed), Posmodernisme....... 62. 
82 Haedar Nashir, Agama dan Krisis Kemanusiaan Modern, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1997),  40 



97 
 

 
 

keluasan wawasan dari ruang gerak pencarian kebenaran yang hakiki, termasuk 

kebenaran hakiki Tuhan dan agama. 

Mencermati model epistemologi tersebut di atas, maka dapat dipahami bahwa 

konstruksi kerja posmdernisme dalam bidang filsafat tidak terlepas atau sangat erat 

berkaitan dengan kajian filsafat bahasa dan pendekatan hermeneutika, yang 

keduanya dinilai oleh kaum postmodernis sangat signifikan dalam menggiring 

manusia untuk memahami berbagai persoalan yang kompleksitas mengenai suatu 

kebenaran, spesifik mengenai kebenaran ketuhanan dan keagamaan. Mitos 

keunggulan rasionalitas digoyahkan oleh postmodern guna dikembalikan ke alam 

yang lebih otentik dan suci dengan tetap menghindari pandangan yang bersifat 

mutlak.83 Keutuhan eksistensi manusia yang dimaksud oleh kaum postmodernisme 

diarahkan pada pemaknaan Tuhan dan agama yang tidak hanya ditempatkan 

sebagai sebuah institusi belaka sebagaimana pada zaman modern, sedang 

pendekatan spiritualnya disingkirkan. Bagi kaum postmodernisme keduanya harus 

utuh dan berkesinambungan, seperti dalam istilah fenomologi Edmund Husserl 

bahwa reduksi transendental yang melahirkan kesadaran murni maka kesadaran 

tranasendental harus ditekankan dan tidak bisa diabaikan.84 Dengan demikian 

keutuhan yang berkesinambungan antara dimensi imanental dan transendental 

harus ditegakkan secara utuh. Kerena hanya dengan epistemologi semacam itulah 

menurut postmodernisme yang dapat dan akan membuahkan penghayatan ke-

Tuhanan dan keagamaan yang lebih baik dan aktif. 

Pandangan postmodernisme tersebut di atas secara filosofis memiliki dua 

arah atau esensi yang bertentangan. Pada satu sisi berupaya untuk meletakkan 

penghayatan kepada Tuhan dan agama yang baik dan aktif, namun disisi lain 

postmodern sangat menentang bahkan menolak kebenaran mutlak dan segala 

sesuatu yang pasti. Sementara eksistensi Tuhan dan agama tanpa dipandang sebagai 

yang mutlak dan pasti, maka mustahil dapat dihayati secara mendalam dan 

mendasar. Sebagaimana eksistensi Tuhan dalam agama Islam misalnya, bahwa 

 
83 Alwi Shihab, Islam Inklusif Menuju Sikap terbuka dalam Beragama, (Bandung: Mizan, 

1997), 51. 
84Hurun Hadiwijono, Sari Sejarah Filsafat Barat 2, (Yogyakarta: Kanisius, 1992), 143. 

 



98 
 

 
 

kemutlakan akan kebenaran Tuhan adalah modal dasar yang sangat penting dalam 

menata dan memahami seluruh realitas kesemestaan, termasuk seluruh kreativitas 

dan aktivitas kehidupan manusia. Oleh karena itu, Tuhan dan agama yang dimaksud 

oleh kaum postmodern tersebut secara esensial tidak lebih dari Tuhan dan agama 

yang diciptakan manusia dan sesuai dengan keinginan nafsu belaka atau suatu 

pandangan yang terlepas dari Tuhan dan agama yang sesungguhnya. 

 

 

3. Eksistensi Tuhan dan Agama pada  Masyarakat Kontemporer 

 

Sebagaimana telah dikemukakan sebelumnya bahwa secara filosofis Tuhan 

dan agama adalah dua hal yang tidak dapat dipisahkan, karena Tuhan yang terlepas 

dari agama, maka Tuhan menjadi tidak mutlak dan pasti, juga sebaliknya agama 

tanpa Tuhan menjadi tidak memiliki arah yang jelas. Oleh karena itu jika 

posmodernisme mengkritik hal-hal yang bersifat mutlak dan pasti, maka dapat 

diinterpretasikan bahwa Tuhan dan agama yang dimaksud oleh posmodern tersebut 

sesungguhnya bukanlah Tuhan dan agama yang sejatinya, atau bukan Tuhan 

pencipta dan pemelihara kesemestaan alam dan bukan agama yang menjadi 

rahmatan lil’alamin yaitu agama yang menyelamatkan kehidupan manusia. 

Magnis Suseno mengkritik pandangan posmodern, bahwa menurutnya 

percaya akan eksistensi Tuhan adalah sangat masuk akal, karena banyak kenyataan 

alam luar maupun alam batin dapat lebih dipahami apabila menerima dan meyakini 

adanya Tuhan. Dengan kata lain realitas kesemestaan ini akan sangat sulit dipahami 

jika tidak ada Tuhan.85 Pendapat atau kritik Magniz Suseno tersebut 

mengisyaratkan bahwa Tuhan itu bersifat mutlak. Artinya pandangan ini sangat 

tegas sebagai kritik yang sangat rasional terhadap Tuhan dan agama dalam 

pandangan posmodern, bahkan dapat dikatan sebagai penyangkalan yang sangat 

konkret dan mendasar. Secara kausalitas Tuhan dan agama memang merupakan 

 
85 Franz Magnis Suseno, Menalar Tuhan, (Yogyakarta: Kanisius, 2006), 23 



99 
 

 
 

satu spesies, maka jika ada penyangkalan terhadap Tuhan berarti juga penyangkalan 

terhadap agama. 

Pengkajian tentang agama secara reflektif sangat erat kaitannya dengan 

pemahaman akan sejarah spiritualitas manusia. Filosofi semacam ini pun 

mempertegas bahwa agama dan Tuhan adalah satu kesatuan. Hal mana dipertegas 

oleh Titus, Noland, Smith kenyataan sejarah spiritualitas manusia dapat dibuktikan 

bahwa kehadiran agama pasti dimotori oleh pengalaman atau dibarengi religiusitas 

yang ada dalam kehidupan manusia itu sendiri, maka dapat diinterpretasikan bahwa 

keterkaitan agama dengan spiritulitas-religiusitas adalah karena dihubungkan oleh 

adanya sesuatu yang dianggap “suci“ yaitu Tuhan kemudian yang di dalamnya 

penuh dengan unsur kepercayaan.86 Dengan kata lain mengadanya spiritualitas-

religiusitas pada diri manusia merupakan satu rangkaian dengan keyakinan akan 

adanya Tuhan. 

Atas dasar berbagai uraian tersebut di atas, maka pada hakikatnya 

pengalaman religiusitas manusia mengisyaratkan pengertian bahwa Tuhan dan 

agamalah yang patut diletakkan dalam titik pusaran penyelesaian setiap persoalan 

kemanusiaan. Tentunya pandangan semacam ini bukanlah sesuatu yang berlebihan, 

karena memang fakta historis menunjukkan pengakuan akan Tuhan dan agama 

merupakan salah satu bentuk legitimasi yang paling mendasar dan efektif, yang 

dapat memberi makna pada kehidupan manusia dan juga memberikan penjelasan 

yang paling komprehensif tentang realitas, misalnya tentang kematian, penderitaan, 

tragedi kemanusiaan, ketidak adilan, bencana alam dan sebagainya. Lebih jelasnya 

hal ini dikemukakan oleh Peter bahwa Tuhan dan agama merupakan suatu kanopi 

sakral (sacred canopi) dan dipercayai dapat melindungi seluruh rangkaian 

kehidupan umat manusia dari kegelisahan, ketakutan dan chaos, atau suatu suasana, 

kondisi, situasi yang galau, gelisah dan semua bentuk kehidupan lainnya yang tanpa 

arti.87 

 
86 Titus, Nolan, Smith, Living Issues in Philosophy, Terj. HM. Rasjidi, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1984), 413-414. 
87 Peter L. Berger, A Rumor of Angels: Modern Society and the Rediscovery of the 

Supernatural, Terj. J.B. Sudarmanto, (Jakarta: LPES, 1994), 16-17. 



100 
 

 
 

Pandangan atau keyakinan yang hadir dalam diri manusia sebagaimana 

tersebut di atas, sangat disayangkan karena secara faktual bagi masyarakat 

kontemporer tidak dapat menerima begitu saja, orang-orang postmodern tetap 

meragukan dan mempertanyakan benarkah eksistensi Tuhan dan agama mampu 

menjadi solusi bagi kehidupan umat manusia dalam menghadapi berbagai problem 

kehidupannya.88 Sebab menurut postmodern, terlalu banyak persoalan yang hadir 

justru berakar dari keber-Tuhanan dan keberagamaan, atau agama merupakan cakal 

bakal dan embrio bagi kehadiran banyaknya persoalan dalam masyarakat manusia 

seperti terjadi konflik dan sebagainya. Oleh karena itu bukan hanya sangat 

diperlukan tetapi harus ada upaya yang serius dalam merekontruksi model Tuhan 

dan agama yang baru yang dapat diterima oleh semua orang, karena agama benar-

benar menawarkan suatu solusi yang dapat menumbangkan perkembangan 

pemikiran dan kepercayaan sebelumnya yang dianggap jumud dan sempit.89 

Secara filosofis tawaran dan bentuk epistimologi yang dijadikan patokan oleh 

postmodernisme juga sesungguhnya menjadi pertanyaan mendasar, yakni adakah 

bangunan epistimologi keagamaan yang dianggap sakral dan absolut yang benar-

benar solid dan bersifat final. Pertanyaan semacam ini sukar untuk ditemukan 

jawabannya dalam pandangan posmodernis, karena karakteristik postmodernis 

yang anti kemutlakan dan kepastian. Kemudian postmodernisme ingin meluruskan 

kekeliruan epistemologi yang ada dalam penghayatan keagamaan melalui metode 

 
88 Franz Magnis Suseno, Menalar......, h. 65-67. 
89 Lihat Franz Magnis Suseno, Menalar Tuhan, (Kanisius, Yogyakarta), 2006, dalam Bab 2 

dan Bab 3 menjelaskan secara rinci terkait dengan pandangan Postmodernisme menggugat secara 

serius epistemologi Descartes dan pengikutnya (cartestian) yang dianggap terlalu mengedepankan 

bahkan mengkultuskan akal dalam membuka misteri kebenaran secara absolut. Epistemologi 

semacam ini menurut postmodernis terbukti menempatkan agama dalam kedudukan yang sempit 

dan sulit. Agama hanya diletakkan dalam fream formalitas belaka, tanpa menampilkan makna 

spiritualitasnya, sehingga agama tidak lebih dari sekedar atribut kepribadian seseorang yang tanpa 

isi, demikian kritik kaum postmodernis terhadap epistemologi rasional ala Descartes dan cartecian. 

Oleh karena modernitas dianggap tidak berhasil mengungkap kebenaran yang hakiki, maka kaum 

postmodernis mengerahkan agendanya kepada keharusan untuk memahami hakikat dari makna 

kehidupan relegiusitas manusia. Kedatangan postmodern dengan kegairahan berpikirnya yang 

demikian itu secara eksplisit terkesan membawa angin segar bagi tampilnya agama ke dalam 

gelanggang kehidupan umat manusia, namun seperti yang telah dikemukakan bahwa angin segar itu 

hanya acungan jempol tanpa kenyataan, karena secara empiris keinginan postmodernis tersebut 

hanya didasari oleh nafsu dan hanya kamoflase yang tanpa kenyataan dan juga penuh kepalsuan. 

 



101 
 

 
 

hermeneutik, di mana metode ini yang di yakini mampu menegakkan kembali 

otoritas agama pada tempatnya, dengan mengedepankan fleksibelitas agama yang 

terkait erat dengan pentingnya penafsiran agama secara kontinyu. Namun pada 

kenyataannya epistemologi yang dimaksud oleh postmodern itu pada hakikatnya 

tidak posmodern mengenai eksistensi Tuhan dan agama. Lihat juga Seyyed Hossein 

Nasr, Menjelajah Dunia Modern, (Bandung: Mizan, 1994), Lebih komprehensif 

dari epistemologi ala cartecien. Dikatakan demikian karena secara epistemologis 

kendatipun postmodernis menggunakan pendekatan hermeneutik tetapi tanpa 

dibarengi atau didasari oleh ontologis yang jelas dan sesuai dengan dasar keber-

Tuhanan dan keberagamaan, maka secara reflektif epistemologi apapun namanya 

yang ditawarkan postmodernis tidak akan atau mustahil dapat membangun 

kesadaran yang komprehensif tentang eksistensi Tuhan dan agama. 

Pada dasarnya dapat dikatakan bahwa pemahaman keagamaan sangat erat 

kaitannya dengan karakteristik agama yang berkembang dalam kehidupan manusia 

pendukungnya, apakah itu agama yang bersifat normatif atau agama yang bersifat 

historis. Pada dimensi normatif yang ditonjolkan adalah pengakuan terhadap 

realitas transendental yang bersifat mutlak dan universal, sedangkan pada dimensi 

historis, agama dikaitkan dengan ruang dan waktu yang merangkai kesejarahan dan 

kehidupan umat manusia masa lampau. Pada tataran filosofis kedua dimensi agama 

itu harus terangkai dalam kontek kehidupan sang pemeluknya. Sebab secara 

kausalitas kehidupan manusia memang tidak mungkin dilepaskan dari dua dimensi 

agama tersebut. Keterkaitan keduanya nampak ketika manusia berhadapan dengan 

kehidupan sosial, manusia akan berusaha untuk melakukan reaktualisasi normavitas 

agama dalam realitas kehidupan yang sedang ia hadapi yang kemudian melahirkan 

historitas agama. Tegasnya ada keseimbangan antara normatif transendental dengan 

historis imanental. 

Sasaran pokok postmoderrnisme dalam mengkaji masalah keagamaan 

memang mengungkapkan kembali hakikat manusia, di mana sisi religiusitas yang 

ada dalam diri manusia didominankan. Dengan harapan dapat merombak cara 

pandang dan mampu mengobati bahkan menghapus penyakit psikologis yang 

melanda masyarakat modern sebelumnya, serta menghilangkan kegalauan atau 



102 
 

 
 

ketakutan akan kehancuran dunia. Menurut postmodernis, tatanan agama tidak 

mungkin hanya dalam sisi formalitasnya saja, karena akan cenderung 

mempersempit maknanya dalam bingkai institusi (agama) itu sendiri. Saat agama 

direduksi maknanya sedemikian rupa, maka kehancuranlah yang justru melanda 

umat manusia. Kenyataan ini telah dibuktikan oleh kekeliruan ilmu pengetahuan 

modern dalam memberi makna atas hakikat kehadiran manusia serta hakikat hidup 

itu sendiri. Ilmu pengetahuan modern secara faktual memang telah berhasil 

meruntuhkan otoritas agama, yang ini juga berarti sekaligus menghancurkan 

eksistensi manusia.90 

Secara historis memang tidak dapat disangkal bahwa semerawut-nya 

pandangan mengenai Tuhan dan agama berawal dari sekitar abad ke-17. Semisal 

dengan munculnya teologi naturalisme Barat modern yang perkembangannya 

hingga era kontemporer dewasa ini. Substansi paham dalam teologi tersebut bahwa 

setelah Tuhan menciptakan alam dengan segala isinya, maka Tuhan pergi jauh di 

luar alam atau Tuhan tidak ikut campur lagi di dalam alam.91 Alam dan manusia 

bergerak dengan sendirinya dan semuanya bersifat alamiah yang tanpa campur 

tangan dari kekuatan lainnya. Manusia dan alam tidak lagi memerlukan Tuhan. 

Kehidupan praktis manusia tidak ada kaitannya dengan Tuhan, agama, kesusilaan 

dan segala sesuatu yang bernuansa metafisik spiritual,92 (karakteristik atheis 

praktis). 

Seyyed Hossein Nasr secara lebih tegas mengemukakan bahwa ilmu 

pengetahuan yang lahir dari tokoh-tokoh ilmuan deisme dan agnostik secara 

filosofis menyingkirkan Tuhan dan agama, karena tidak percaya dengan asal 

muasal Tuhan alam semesta. Gagasan yang menjadi dasar ilmu pengetahuan 

semacam itu sangat merusak makna spiritual dan kesucian Tuhan serta makhluk-

Nya. Kehadiran dan pengertian revolusi pada dasarnya memiliki andil yang sangat 

besar dalam merusak kesadaran tentang kehadiran Tuhan yang terus menerus 

 
90 Alwi Shihab, Islam Inklusif........, 51. 
91 Himyari Yusuf, Implikasi Teologi Naturalisme dalam Kehidupan Manusia Kontemporer, 

dalam (Jurnal Kalam, Vol. 26 Nomor 1 Januari, Fakultas Ushuluddin IAIN Raden Intan Lampung), 

2011,  10-11. 
92  Himyari Yusuf, Implikasi Teologi........ 12-13. 



103 
 

 
 

sebagai Sang Pencipta dan Pemelihara makhluk kesemesta.93 Ditambahkan pula 

bahwa pada abad ke-20 kritik terhadap teori evolusi Darwin telah digulirkan secara 

keras, namun kaum ilmuan Barat tersebut (saintisme), terutama di negara-negara 

Anglo-Saxon justru tetap menjadikan Darwin sebagai pahlawan besar, sehingga 

kritik-kritik yang ada menjadi terabaikan bahkan tidak dihiraukan. Alasan 

penolakan para ilmuan Barat tersebut karena evolusionisme adalah pandangan 

dunia, jika pandangan dunia diruntuhkan, maka runtuh pula peradaban manusia dan 

pada akhirnya manusia akan kembali menerima kebijakan Tuhan Sang Pencipta.94 

Sebagai akibat dominasi saintisme tersebut di atas, masyarakat postmodern 

memandang ilmu pengetahuan bak seperti memandang Tuhan. Bagi postmodern, 

manusia yang masih memandang Tuhan sebagai dasar penyelesaian segala 

persoalan kemanusiaan identik dengan manusia primitif atau masyarakat yang 

hidup dalam kejumudan.95 Konsekuensi dari pandangan deisme, agnostik dan 

saintisme tersebut secara faktual dan esensial adalah mengeringnya kepercayaan 

terhadap eksistensi Tuhan dan agama, bahkan Tuhan dan agama hanya ditempatkan 

sebagai candu dan ilusi masyarakat dikala manusia mengalami kegelisahan dan 

ketakutan. 

Berdasarkan berbagai uraian di atas, dapat dipahami dengan jelas bahwa 

Tuhan dan agama dalam pandangan masyarakat kontemporer tidak lebih dari hanya 

sebagai pencitraan kosong yang tanpa makna.96 Seperti pandangan yang terdapat 

pada deisme, agnotisme, sekularisme, atheisme dan saintisme. Semua isme-isme 

tersebut secara teoretis selalu berdebat tentang keber-Tuhanan dan keber-agamaan, 

namun secara konkret dan dalam kehidupan praktis eksistensi Tuhan dan agama 

dianggap sebagai hal yang tidak ada kaitannya bahkan dianggap mengganggu 

ketentraman dan kebebasan hidup manusia. Postmodernisme yang menganut 

paham relativitas (tidak ada yang mutlak dan pasti) secara historis faktual 

 
93 Seyyed Hossein Nasr, Menjelajah........189-190. 
94 Seyyed Hossein Nasr, Menjelajah........ 191 
95 Seyyed Hossein Nasr, Menjelajah ........193.  
96 Lihat Yasraf Amir Piliang, Posrealitas: Realitas Kebudayaan dalam Era Posmetafisika, 

(Yogyakarta: Jalasutra, 2004), Pada bagian IV (Posmoralitas), dibahas secara mendalam mengenai 

wacana Spiritualitas dan kehidupan manusia Kontemporer ke dalam masyarakat muslim. 



104 
 

 
 

merupakan penjelmaan dari seluruh pandangan tersebut di atas, dan secara esensial 

semakin menjauhkan Tuhan dan agama dari kehidupan umat manusia. 

Paradigma kehidupan keber-Tuhanan dan keberagamaan masyarakat 

kontemporer di atas secara faktual telah merambah Masyarakat muslim pada 

umumnya telah terkontaminasi atau terhegomoni oleh paham-paham yang penuh 

nafsu dan kepalsuan. Pola hidup sekularisme yang atheis praktis sudah bukan lagi 

hal yang asing, bahkan bagi sebagian umat Islam pola hidup semacam itu sudah 

dianggap lumrah, keharusan dan kebanggaan. Persoalan spiritualitas-religiusitas 

bukan lagi merupakan identitas dan hakikat diri manusia. Identitas dan hakikat diri 

manusia telah dialihkan pada materialitas dan hedonisitas. Paradigma tersebut dapat 

diamati lewat berbagai peristiwa yang terjadi di Indonesia misalnya. Menurut Faisal 

Ismail mulai dari tahun 1997 dan seterusnya eskalasi kekerasan terjadi hampir di 

seluruh pelosok negeri, konflik komunal dan sosial menampilkan wajah yang 

sangat menakutkan, kegalauan politik, hukum dan tumbangnya keadilan, matinya 

rasa sosialitas dan lain sebagainya. Tampilan kehidupan semacam itu 

mengindikasikan bahkan sebagai akaibat dari hilangnya spiritualitas dan 

religiusitas.97 

Mulyadhi Kartanegara menegaskan, telah banyak diakui bahwa manusia 

sekarang mengalami krisis spiritual. Krisis spiritual itu sebagai akibat dari pengaruh 

sekularisasi yang sudah cukup lama menerpa jiwa-jiwa manusia. Pengaruh 

pandangan dunia dalam berbagai bentuknya, seperti natulaisme, materialisme, 

positivisme telah memutuskan untuk mengambil pandangan sekuler.98 Mulyadhi 

menambahkan karena pandangan sekuler hanya mementingkan kehidupan duniawi, 

maka segala aspek spiritualitas disingkirkan. Bagi mereka yang menganut 

pandangan tersebut, tanpa tahu dari mana manusia berasal dan kemana akan 

berakhir. Akibat serius dari kondisi ini adalah kehilangan arah hidup, merasa asing 

dengan diri sendiri, dengan alam dan dengan Tuhan pencipta kesemestaan.99 

 
97Faisal Ismail, Pencerahan Spiritualitas Islam di Tengah Kemelut Zaman 

Edan,(Yogyakarta: Titian Wacana, 2008), 38. 
98 Mulyadhi Kartanegara, Menyelami Lubuk Tasawuf, (Jakarta: Erlangga), 2006,  264. 
99 Mulyadhi Kartanegara, Menyelami.......... 267. 



105 
 

 
 

Nasruddin Anshoriy menjelaskan, jika seorang manusia telah mengalahkan 

kehidupan akhirat dan memenangkan kehidupan dunia (dalam segala aspek 

kehidupan hilangnya nilai-nilai spiritualitas-religiusitas), maka jangan harap 

manusia tersebut akan mempunyai akhlak mulia. Dalam batinnya pasti akan diliputi 

oleh ambisi yang pada giliran berikutnya akan menumbuhkan benih-benih penyakit 

kufur, dengki dan penyakit materialistis, dan kemudian akan jauh dari percikan 

cahaya Allah.100 Dengan demikian dapat ditegaskan kembali bahwa paradigma 

kehidupan sekularisme, atheis praktis yang materialistik secara esensial dan faktual 

tidak hanya terjadi pada masyarakat Barat kontemporer, tetapi juga telah merambah 

keseantero dunia, tidak terkecuali di dunia Islam atau masyarakat muslim. Hal ini 

disadari atau tidak, diakui atau tidak tampilan kehidupan manusia muslim kini 

sudah sukar untuk melihat perbedaannya, spesifik dalam hal keber-Tuhanan dan 

keber-agamaan.    

 

D. Kritik Terhadap Agama 

Kritik agama adalah kritik terhadap konsep, doktrin, validitas, dan/atau 

praktik agama, termasuk implikasi politik dan sosial yang terkait. Kritik terhadap 

agama telah berlangsung lama, tercatat setidaknya dari abad  ke-5 SM di Yunani 

kuno.101 Hingga sekarang kritik agama terus berlanjut dan bermunculan nama-nama 

di antaranya: Bertrand Russell, Richard  Dawkins dan Sam Harris. Berikut ini 

adalah pokok-pokok pemikiran mereka dalam kritiknya terhadap agama. 

 

1. Bertrand Russell 

Bertrand Arthur William Russell (18 Mei 1872 – 2 Februari 1970) adalah 

seorang filsuf, matematikawan dan reformator sosial Inggris. Ia belajar filsafat dan 

matematika pada Trinity College pada tahun 1890-1894.  Selain itu ia juga belajar 

 
100 Nasruddin Anshoriy Ch, Mengintip Singgasana Tuhan, (Surakarta: Babul 

Hikmah:2008),6 
101  https://id.wikipedia.org/wiki/Kritik_terhadap_agama  

https://id.wikipedia.org/wiki/Kritik_terhadap_agama


106 
 

 
 

ilmu pengetahuan alam, pendidikan, politik, dan agama. Semuanya ditempuh dalam 

waktu yang relative singkat. Tahun 1910-1915, ia diangkat menjadi guru besar 

filsafat di Cambrige   dan menulis banyak sekali buku  antara lain bidang: filsafat, 

moral, bahasa, sains, politik dan agama.  

Russell merupakan cucu Lord John Russell,  Perdana Menteri Britania Raya 

pada masa Ratu Victoria. Russell lahir di tengah-tengah keluarga Kristen yang 

saleh. Orangtuanya sangat cermat mematuhhi ajaran-ajaran agama kristen dan setia  

menghayati iman kepercayaanya. Dengan demikian, secara impilsit sebetulnya 

semangat religius teologis seperti itu tertanam dalam diri Bertrand Russell.  Usaha-

usaha praktis pendekatan terhadap agama yang dilakukan neneknya diantaranya 

selalu menghantar dan menemani Russell setiap hari minggu ke Gereja. Pengaruh 

pendidikan agama yang kental membuat Russell terpacu untuk merefleksikan 

ajaran-ajaran religius secara kritis. Refleksi-refleksi tersebut akhirnya mengantar 

Russell pada suatu situasi batas yakni menolak ajaran religius teologis itu. 

Bertrand Russell, seorang filosof yang memiliki figur pemikir bebas ini 

menulis esai yang provokatif tentang filsafat, sains dan agama yang dikumpulkan 

oleh Louis Greenspan dan Steefan Anderson menjadi sebuah buku yang diberi judul 

Russell on Religion. Buku ini memaparkan wujud penolakan keras terhadap akar-

akar fundamentalisme, dogmatisme irasionalisme yang ada dalam agama. 

Meski keras pada agama, Anthony Grayling, seorang penulis terkemuka, 

menilai Russell sebagai pribadi yang religius. Demikian juga sosiolog Max Weber, 

yang mendalami etika Protestan, menilainya sebagai laki-laki kalem yang religius. 

Di mata para  kolega dan orang terdekatnya, Russell seringkali disebut-disebut 

sebagai pribadi yang santun dan saleh. Sementara penulis biografinya, Ray Monk, 

menyatakan bahwa meski Russell tak menyatakan iman, namun komitmennya 

terhadap cinta, perdamaian, dan keadilan universal telah membuatnya menjadi 



107 
 

 
 

seseorang yang lebih memilih jalan cinta kasih terhadap manusia, di mana baginya 

hal itu adalah dasar untuk melepaskan diri dari kesia-siaan mencari Tuhan.102 

Selama periode 1940-an hingga 1950-an, Russell aktif berpartisipasi dalam 

program wawancara siaran radio BBC, selain juga menulis dalam sejumlah majalah 

dan  surat kabar. Buku filsafatnya, A History of Western Philosophy (1945), telah 

menjadi best-seller. Pemikiran dan karya-karyanya diakui banyak kalangan. Pada 

1949, Russell memperoleh penghargaan Order of Merit dari Kerajaan Inggris.  

 

a) Pandangan Bertrand Russell tentang Tuhan 

Berkenaan dengan pandangannya tentang Tuhan, Russell  mengatakan   

bahwa tidak mungkin untuk mengetahui kebenaran tentang Tuhan dan kehidupan 

akhirat sebagaimana dalam keyakinan Agama Kristen dan agama lainnya.  Atau, 

jika tidak Mustahil, setidaknya untuk masa sekarang. Dengan kata lain, Russel 

menunda keputusan keyakinan akan eksistensi Tuhan karena tidak cukup bukti 

untuk menegaskan atau menolak adanya Tuhan. 

An agnostic is a man who thinks that it is impossible to know the truth in the 

matters such as God and a future life with which the Christian religion and 

other religions are concerned. Or, if not for ever impossible, at any rate 

impossible at present.103 

 

Paham seperti ini dinamakan  agnostik. Agnostik berbeda dengan atheis. 

Seorang beragama meyakini bahwa Tuhan itu ada, sebaliknya atheis meyakini 

secara pasti bahwa Tuhan itu tidak ada. Sementara agnostik menunda pengambilan 

keputusan, dengan menyatakan bahwa tidak cukup bukti untuk menegaskan atau 

menolak adanya Tuhan. Berbeda dengan seorang atheis yang meyakini secara pasti 

ketiadaan eksistensi Tuhan, bagi seorang agnostik, sekalipun menganggap bahwa 

 
102 Dian Yanuardy (2008), Menolak Akar-Akar Dogmatisme (Memahami Bertrand Russell), 

dalam http://dian-yanuardy.blog.friendster.com/2017/07/ 
103 Russell On Religion Selections  from  the  writings  of Bertrand Russell, Edited by Louis 

Greenspan and Stefan Andersson , (First published 1999 by Routledge 29 West 35th Street, New 
York, NY 10001), 41 

http://dian-yanuardy.blog.friendster.com/2017/07/


108 
 

 
 

eksistensi Tuhan sangat kecil kemungkinan adanya, namun ia tetap dalam posisi, 

sekecil apapun, bahwa eksistensi Tuhan tidaklah mustahil. Dalam pandangan 

Russel, eksistensi Tuhan sama tidak pastinya dengan eksistensi dewa-dewa 

Olimpia, seperti Zeus, Poseidon, maupun Hera. Demikian juga dengan eksistensi 

Odin maupun Brahma.104  

Berkenaan dengan keajaiban-keajaiban/mukjizat yang terjadi dan 

dihubungkan dengan kemungkinan adanya eksistensi Tuhan, bagi Russell bahwa 

hal ini  bertentangan dengan Hukum Alam. Diakui Russell bahwa penyembuhan 

dengan iman dapat terjadi tetapi itu sama sekali bukan mukjizat. Di Lourdes, 

penyakit tertentu dapat disembuhkan tetapi yang lainnya tidak dapat disembuhkan. 

Yang dapat tersembuhkan dapat saja disembuhkan oleh dokter manapun terhadap 

pasien yang beriman. Menurut catatan mukjizat lain, seperti Joshua yang 

memerintahkan Matahari agar diam, orang agnostik menolaknya dan menganggap 

bahwa itu hanya legenda dan menurut Russell semua agama penuh dengan legenda 

seperti itu. Sama banyaknya mukjizat yang ada pada dewa-dewa Yunani dalam 

cerita Homer seperti halnya Tuhan Kristiani dalam Injil.  

Agnostics do not think that there is any evidence of ‘miracles’ in the sense of 

happenings contrary to natural law. We know that faithhealing occurs and is 

in no sense miraculous. At Lourdes certain diseases can be cured and others 

cannot. Those that can be cured at Lourdes can probably be cured by any 

doctor in whom the patient has faith. As for the records of other miracles, 

such as Joshua commanding the sun to stand still, the agnostic dismisses them 

as legends and points to the fact that all religions are plentifully supplied with 

such legends. There is just as much miraculous evidence for the Greek Gods 

in Homer, as for the Christian God in the Bible.105 

 

Menurut Russell, persoalan mengenai eksistensi Tuhan adalah masalah yang 

luas dan serius, dan bila ia diminta untuk membahasnya secara utuh maka dia akan 

meminta kita untuk tetap tinggal bersamanya hingga kiamat datang. Baginya, 

masalah eksistensi Tuhan adalah masalah keyakinan, bukan masalah akal dan 

 
104 Russell On Religion.......... 41 
105 Russell On Religion ......... 46 



109 
 

 
 

argumen pendukungnya. Sebagian besar orang percaya kepada Tuhan karena telah 

diajarkan percaya sejak kanak-kanak, selain persoalan keinginan akan keselamatan. 

Sementara, bagi Russell, sejumlah argumen yang bermaksud menunjukkan 

eksistensi Tuhan, seperti yang juga disampaikan oleh sejumlah filsuf yang pro 

eksistensi Tuhan, tampak begitu lemah. Misalnya berkenaan dengan argumen 

Sebab Pertama. Baginya argumen ini tidak mempunyai validitas.  

 Russell juga tidak bisa bersepakat bahwa pengalaman religius merupakan 

bukti adanya Tuhan. Baginya, kenyataan bahwa bila ia merasakan kebutuhan akan 

sesuatu yang lebih dari manusia, tidak membuktikan bahwa kebutuhan tersebut 

pasti ada pemenuhannya. Demikian juga bila dikatakan bahwa bagian tertentu dari 

manusia bersifat ketuhanan, hal ini tidak berarti terdapat Tuhan dalam arti di mana 

umat Kristen  percaya  pada-Nya  hingga saat ini. Dalam hal kepercayaan bahwa 

dunia yang sebagian jahat ini diciptakan oleh Tuhan yang sepenuhnya baik hati, 

bagi Russell juga sama tidak masuk akalnya bila dikatakan sebaliknya, bahwa dunia 

yang sebagian baik ini diciptakan oleh Tuhan yang sepenuhnya jahat.  

Menunda keyakinan terhadap eksistensi Tuhan ini berimplikasi pada 

keyakinan bahwa Russell menolak otoritas apa pun aturan yang diyakini berasal 

dari Tuhan sebagaimana halnya yang diterima oleh orang beragama. Bagi Russell 

bahwa manusia harus memikirkan sendiri masalah pedoman hidup. Dalam 

pengamatan Russell, apa yang ditentukan oleh “Hukum Tuhan” itu selalu berubah 

setiap saat. Injil mengatakan bahwa wanita tidak boleh kawin dengan saudara laki-

laki dari suami yang telah meninggal dan bahwa dalam keadaan tertentu wanita 

harus kawin dengannya. Jika kebetulan ada seorang janda tak beranak dan masih 

ada ipar yang belum kawin, maka logikanya janda tadi tidak boleh menghindari 

“Hukum Tuhan.”106 

Untuk menentukan standar nilai baik dan buruk, seorang agnostik tidak begitu 

pasti sebagaimana yang diyakini penganut Kristiani. Bagi seorang agnostik tidak 

ada aturan bahwa orang yang tidak setuju dengan perintah mengenai theologi yang 

 
106 Russell On Religion ...........42 



110 
 

 
 

absurd harus menerima hukum mati yang menyakitkan. Oleh Russell hukum mati 

demikian ditentang, dan lebih hati-hati mengenai tuduhan moral.107 

Kata “dosa” dianggap bukan sebagai ide yang ada gunanya. Kendati diakui 

bahwa sebagian tindakan adalah patut dan sebagian lagi tidak patut, tapi diyakini 

bahwa hukuman untuk tindakan yang tidak patut hanya diterapkan jika 

dimaksudkan untuk menghindari atau memperbaiki, bukan karena hukuman itu 

memang dianggap baik dan dengan pikiran bahwa orang jahat harus menderita. 

Kepercayaan inilah yang ada dalam hukuman balas dendam sehingga orang 

menerima ide neraka. Bagi Russell, ini adalah bagian merugikan yang telah 

diakibatkan oleh adanya ide “dosa”, sebagaimana yang dikatakannya:108 

The agnostic is not quite so certain as some Christians are as to what is good 

and what is evil. He does not hold, as most Christians in the past held, that 

people who disagree with the Government on abstruse points of theology 

ought to suffer a painful death. He is against persecution, and rather chary of 

moral condemnation. As for ‘sin’, he thinks it not a useful notion. He admits, 

of course, that some kinds of conduct are desirable and some undesirable, but 

he holds that the punishment of undesirable kinds is only to be  commended 

when it is deterrent or reformatory, not when it is inflicted because it is 

thought a good thing on its own account that the wicked should suffer. It was 

this belief in vindictive punishment that made men accept hell. This is part of 

the harm done by the notion of ‘sin’. 

 

Menurut Russell, tidak ada bukti yang bisa menjelaskan bahwa Tuhan benar-benar 

ada. Yang mungkin bisa membantu meyakinkan Russell ialah jika tiba-tiba dia 

mendengar suara dari langit yang memprediksi segala sesuatu yang akan terjadi 

pada dirinya dalam waktu 24 jam mendatang, termasuk kejadian-kejadian yang 

sangat tidak mungkin.  Jika hal ini terjadi, setidaknya Russell yakin terhadap adanya 

intelegensia superhuman.  

I think that if I heard a voice from the sky predicting all that was going to 

happen to me during the next twenty-four hours, including events that would 

have seemed highly improbable, and if all these events then proceeded to 

happen, I might perhaps be convinced at least of the existence of some 

 
107 Russell On Religion.............42 
108 Russell On Religion.............42 



111 
 

 
 

superhuman intelligence. I can imagine other evidence of the same sort which 

might convince me,  but so far as I know no such evidence exists.109 

 

b) Kritik Bertrand Russell Terhadap Agama 

Russell secara tegas dan jelas mengkritik agama, namun bukan berarti ia 

adalah orang yang anti agama secara keseluruhan. Justru, ia merupakan seorang 

yang sangat memperhatikan agama, memiliki keprihatinan terhadap agama, dan 

memiliki harapan serta dorongan yang kuat terhadap berfungsinya agama-agama 

bagi kehidupan manusia dan kemanusiaan. Dalam kritiknya ia meyakini dua hal 

yang utama, yaitu kecenderungan besar agama-agama untuk lebih mengedepankan 

dogma yang seringkali menjadi penghalang bagi pertumbuhan akal budi, dan 

kedua, kecenderungan praksis sosial agama yang lebih banyak menimbulkan 

pertentangan, perpecahan, perang dan penderitaan manusia sebagai akibat dari 

upaya mempertahankan dogma beserta klaim-klaim akan satu-satunya kebenaran 

yang mengungguli serta meniadakan kebenaran yang lain. 

Konsep bertuhan tanpa agama adalah mengakui akan eksistensi Tuhan namun 

tanpa beragama. Russell telah menemukan agama sekarang sudah tidak 

mendamaikan, menimbulkan perpecahan. Sehingga, dia melakukan kritik terhadap 

institusi agama yang justru menjadi pemicu berbagai perselisihan. Belakangan ini 

para intelektual mencoba mencari penyelesaian atas masalah- masalah yang 

ditimbulkan oleh agama. Misalnya, Intelektual asal Inggris Russell menawarkan 

konsep yang seperti ada dalam bukunya “Russell on Religion”. 

Kritik Russel terhadap peran agama dalam peradaban memperoleh kekuatan  

pada tahun 1920-an, Russel percaya bahwa peradaban Pasca Perang Dunia ke 1 

jatuh kedalam anarki dan kekacauan yang membutuhkan visi baru untuk mengikat 

semua orang, dan visi ini diberikan dalam akal dan kecerdasan. Russel menentang 

kebangkitan kembali agama tradisional yang muncul dikalangan cendikiawan 

 
109 Russell On Religion.............49 



112 
 

 
 

selama periode ini, dan terkadang menyerukan agama sekuler baru. Banyak kritik 

Russel atas agama lama.110 

Terkait dengan pemikiran Russell tentang agama,  secara terbuka ia 

menyampaikan pandangan-pandangannya dalam sebuah ceramah pada tanggal 6 

Maret 1927 kepada National Secular Society, South London Branch, di Battersea 

Town Hall.  Naskah ceramahnya ini kemudian diterbitkan dalam bentuk pamflet di 

tahun yang sama.  Essay tersebut menjadi popular dan dikenal berjudul Why I am 

not a Christian (Mengapa Saya Bukan Kristiani). 

Dalam pandangan Russell, semua agama besar dan terorganisir yang 

mendominasi umat manusia, sedikit mengandung dogma. Makna kata “agama” 

sendiri bagi Russell tidak pasti. Ia memberi contoh dalam keyakinan Confucianism 

dan Kristen. Sebagai sebuah agama, dalam beberapa bentuk kepercayaan Kristen 

maupun Konfusius, elemen dogma diperkecil sampai minim. Dari semua agama 

besar sepanjang sejarah, Russel lebih cenderung kepada Buddhisme, terutama 

dalam bentuknya yang paling awal, sebab agama itu yang melibatkan hukuman 

paling minim. 

“All the great organized religions that have dominated large populations have 

involved a greater or less amount of dogma, but ‘religion’ is a word of which 

the meaning is not very definite. Confucianism, for instance, might be called 

a religion, although it involves no dogma. And in some forms of liberal 

Christianity the element of dogma is reduced to a minimum. Of the great 

religions of history, I prefer Buddhism, especially in its earliest forms, 

because it has had the smallest element of persecution.”111 

 

Agama, sejauh dimaknai sebagai sistem dogma, menurut Russell, tidak 

mungkin bisa berdamai dengan sains. Posisi dogma dalam agama dianggap sebagai 

yang mutlak benar. Oleh karena itu tidak sesuai dengan semangat ilmiah/sains, yang 

menolak diterimanya kenyataan tanpa bukti untuk menerima fakta tanpa bukti dan 

 
110 Greenspan, Louis dan Anderson, Stephen (ed), Bertuhan Tanpa Agama : esai-esi 

Bertran Russel (Magelang: Rsisist Book, 2009), xxiii 
111 Greenspan, Louis dan Anderson, Stephen (ed), Bertuhan .........48-49 



113 
 

 
 

menganggap bahwa kepastian mutlak jarang sekali tercapai. Tetapi jika agama 

dimaknai sebagai sistem etika, tentu bisa didamaikan dengan sains. 

The answer turns upon what is meant by ‘religion’. If it means merely a 

system of ethics, it can be reconciled with science. If it means a system of 

dogma, regarded as unquestionably true, it is incompatible with the scientific 

spirit, which refuses to accept matters of fact without evidence, and also holds 

that complete certainty is hardly ever attainable.112 

                                           

2. Richard Dawkins 

Richard Dawkins lahir di Nairobi, Kenya 26 Maret 1941.  Ayahnya, Clinton 

John Dawkins, adalah seorang tentara yang berpindah dari Kenya ke negara Inggris 

pada perang dunia II untuk bergabung dengan tentara sekutu. Kedua orangtuanya 

tertarik dengan ilmu pengetahuan alam, dan mereka selalu menjawab pertanyaan-

pertanyaan Dawkins secara ilmiah. 

Dawkins belajar di Sekolah Oundle dari tahun 1954 hingga 1959. Dia 

mempelajari zoologi di Balliol College, Oxford, dimana ia diajari oleh seorang 

etologis pemenang Penghargaan Nobel, Nikolaas Tinbergen, dan lulus pada tahun 

1962. Dia melanjutkan kuliah di Universitas Oxford dengan gelar M.A dan D.Phill 

pada tahun 1966 dan penelitian Dawkins pada saat itu berfokus pada berbagai 

model proses membuat keputusan pada hewan. Dari tahun 1967 sampai 1969, 

Dawkins menjadi asisten profesor zoologi di Universitas California, Berkeley dan 

kembali mengajar di Universitas Oxford pada tahun 1970 kemudian sebagai reader 

tahun 1990. 

Dawkins terkenal karena mempopulerkan pandangan evolusi yang berbasis gen. 

Pandangan ini paling jelas tergambar dalam bukunya The Selfish Gene (1976), di 

mana ia mencatat bahwa semua kehidupan berkembang sesuai dengan 

kelangsungan hidup diferensial dari entitas yang bereplikasi, dan dalam buku The 

Extended Phenotype (1982), di mana ia menjelaskan seleksi alam sebagai proses 

 
112 Greenspan, Louis dan Anderson, Stephen (ed), Bertuhan ..........49 

http://pusat-ensiklopedia-bebas-q.indosingo1.com/id1/140-14/Nairobi_14541_pusat-ensiklopedia-bebas-q-indosingo1.html
http://pusat-ensiklopedia-bebas-q.indosingo1.com/id1/140-14/Zoologi_30480_pusat-ensiklopedia-bebas-q-indosingo1.html
http://pusat-ensiklopedia-bebas-q.indosingo1.com/id3/140-14/Penghargaan-Nobel_25124_pusat-ensiklopedia-bebas-q-indosingo1.html
http://pusat-ensiklopedia-bebas-q.indosingo1.com/id1/140-14/Universitas-California-Berkeley_30136_pusat-ensiklopedia-bebas-q-indosingo1.html


114 
 

 
 

dimana replikator-replikator saling bersaing untuk menghasilkan lebih banyak 

daripada yang lain. Dalam perannya sebagai seorang etologis, yang tertarik pada 

perilaku hewan dan kaitannya dengan seleksi alam, ia membela gagasan bahwa gen 

merupakan unit utama dalam seleksi evolusi. 

Dawkins mendeskripsikan masa kanak-kanaknya sebagai "masa kanak-kanak 

Anglikan yang normal", tetapi dia kemudian mulai meragukan keberadaan Tuhan 

pada saat dia berusia 9 tahun, tetapi saat itu dia masih terbujuk oleh argumen dari 

desain, yaitu sebuah argumen yang mendukung eksistensi Tuhan atau pencipta, 

berdasarkan bukti yang dapat diamati dari keteraturan, tujuan, desain atau arah 

_atau kombinasi dari beberapa unsur tersebut_ yang terdapat di alam. Pada 

pertengahan usia belasan tahun, ia menyadari bahwa Darwinisme merupakan 

penjelasan yang lebih baik, dan merasa bahwa tradisi-tradisi dari Gereja Inggris 

begitu absurd, dan lebih menekankan pendiktean moral daripada Tuhan. 

Hipotesis mengenai Tuhan bagi Richard Dawkins tidak lebih dari hipotesis 

ilmiah tentang alam semesta yang mesti diteliti se-skeptis mungkin sebagaimana 

penelitian-penelitian lainnya dan harus dijawab secara saintifik. Namun nyatanya, 

jawaban dari kaum teis yang membuktikan-Nya melalui argumen desain dianggap 

Dawkins sangat lemah. Alih-alih mencari ilusi perancang dari alam semesta, 

Dawkins menawarkan teori Darwinian sebagai yang lebih mampu menjawab 

bagaimana kehidupan ini bermula dengan lebih sederhana dan sempurna, sehingga 

dari situlah Dawkins berkesimpulan bahwa Tuhan itu adalah ‘delusi belaka’. 

Beberapa pokok pemikiran Dawkins yang terkait dengan kritik terhadap 

eksistensi Tuhan dan agama ialah: 

a) Mengenai Eksistensi Tuhan 

Dalam “God Delusion” Dawkins mencoba mengungkapkan argumennya dalam 

dua jalan yang berbeda sekalipun memang pararel. Jalan pertama argumen Dawknis 

berangkat dengan menegasikan terlebih dahulu segala rangkaian argumen yang 

menuju pengafirmasian keberadaan eksistensi Tuhan, sedangkan jalan yang kedua 



115 
 

 
 

langsung menyerang sebagai argumen yang menjelaskan mengapa hampir pasti 

eksistemsi Tuhan tidak ada.   

Adapun argumen yang berangkat dengan menegasikan terlebih dahulu segala 

rangkaian argumen yang menuju pengafirmasian keberadaan eksistensi Tuhan, 

yang disebut sebagai jalan pertama adalah sebgai berikut : 

• Argumen “The Ultimate Boeing 747” 

Istilah The Ultimate Boeing 747 ini diadopsi Dawkins dari gambaran 

Boeing 747 karya Fred Hoyle yang menyatakan bahwa kemungkinan 

adanya kehidupan yang berasal dari bumi tidak lebih besar dari pada adanya 

peluang sebuah badai, yang menyapu seluruh lempengan-lempengan besi, 

yang akan memiliki keberuntungan untuk merangkai sebuah pesawat 

boeing 747. Inilah argumen favorit kaum kreasionis yang dalam melihat 

beberapa fenomena yang teramati _seringnya salah satu mahluk hidup atau 

salah satu dari yang memiliki organ kompleks, meskipun ia bisa saja 

merupakan sesuatu dari sebuah molekul di semesta itu sendiri_ secara pasti 

digagungkan sebagai sesuatu yang secara statistik mustahil (untuk 

dijelaskan). Hal ini, sebaliknya menurut Dawkins, malah tampak seakan 

menggambarkan pula bahwa sains yang pada abad pertengahan telah 

berhasil merancang pesawat boeing 747, namun atas kehadiran pesawat 

yang luar biasa itu, kemudian dianggap sebagai mukjizat saat diperlihatkan 

pada kalangan para petani yang terkagum-kagum akan penemuan yang luar 

biasa tersebut. Argumen Boeing 747 yang pada awalnya diyakini kaum 

kreasionis untuk membuktikan bahwa Intelligent Designer (Tuhan) itu ada, 

justru bagi Dawkins pada akhirnya malah membalikkan hipotesis Tuhan 

bahwa sebenarnya Tuhan itu tidak ada. Bagaimana pun, entitas yang dicari 

secara statistik dan mustahil untuk dijelaskan yang pada akhirnya 

mengambil hak dari adanya seorang desainer. Hal ini  membuat Dawkins 

yakin bahwa desainer itu sendiri paling tidak telah menjadi sesuatu yang 

mustahil. Tuhan adalah ultimate boeing 747. 

 



116 
 

 
 

• Natural Selection as a Consciousness-Raiser 

Dalam argumen ini Dawkins mencoba menjelaskan mengapa eksistensi 

Tuhan tidak dimungkinkan dengan berangkat dari keberadaan alam semesta 

beserta isinya yang sebenarnya dapat dijelaskan dengan sangat baik oleh 

teori evolusi yang diperkenalkan oleh Charles Darwin yang menekankan 

kosepsi seleksi alam. Teori evolusi Darwin tidak hanya menjelaskan 

kompleksitas alam semesta secara bertahap, melainkan pula 

membangunkan kesadaran manusia akan keharusan bersikap waspada 

terhadap kemudahan berasumsi bahwa desain adalah satu-satunya alternatif 

untuk (argumen) segala sesuatu yang dianggap tercipta secara kebetulan. 

Menurut Dawkins, seleksi alam juga merupakan variabel kompleks namun 

tunggal yang juga mengangkat/membangkitkan kesadaran individu 

manusia. 

 

• Irreducible complexity atau “kompleksitas tak terkurangi” 

Irreducible complexity maksudnya adalah kompleksitas yang tidak dapat 

direduksi. Kaum kreasionis meyakini bahwa fenomena-fenomena alam ini 

terlalu indah, terlalu teratur, dan terlalu luar biasa jika hanya terjadi secara 

kebetulan. Pasti seluruh fenomena alam yang indah ini sudah ada yang 

merancangnya, dan perancang itu pastilah Tuhan. Akan tetapi Dawkins, 

melalui teori seleksi alam, menolak ini. Berdasarkan pandangannya, desain 

bukanlah satu-satunya solusi yang bisa menyelesaikan, melainkan malah 

menambah problem menjadi semakin tak terselesaikan. Jika ada desainer, 

maka siapakah yang mendesain sang desainer? Dan hal ini akan berujung 

pada pencarian yang tak berujung. 

 

• The Worship of Gaps 

Atau dalam terjemahan bebas berarti penyembahan akan kekosongan. 

Sesuai namanya argumen ini menyatakan bahwa The Worship of Gaps 

terjadi apabila ada sebuah kekosongan yang  dianggap belum mampu 

dijelaskan oleh ilmu pengetahuan khususnya ilmu alam. Sebenarnya 



117 
 

 
 

argumen ini lebih ditujukan kepada kaum creationism yang  dituding 

Dawkins terlalu berspekulasi dan  menyembah kekosongan perihal proses 

penciptaan alam  dengan menyatakan Tuhan sebagai penciptanya. 

Kekosongan ini, menurut Dawkins telah dibuktikan sifatnya hanya 

sementara dan penyembahan akan kekosongan ini malah akan semakin 

membuktikan bahwa penyembahan yang dilakukan mengada-ada.  

Kebiasaan kaum kreasionis menurut Dawkins adalah yang dengan 

mudahnya langsung mengasumsikan keberadaan Tuhan ketika tampak 

suatu gap (celah/jurang) yang tidak bisa terjelaskan secara ilmiah karena tak 

memiliki data saintifik yang cukup untuk menjelaskannya. Segala sesuatu 

yang jika kekurangan data-data untuk menjelaskannya, maka akan 

diasumsikan sebagai Tuhan yang mengisinya. Kebiasaan berspekulasi akan 

Tuhan tersebut Dawkins analogikan seperti orang-orang yang begitu saja 

percaya dan menganggap sulap yang dimainkan oleh pesulap profesional 

sebagai hal yang supranatural. Padahal pada kenyataannya, sulap itu adalah 

tipuan semata yang bisa dijelaskan dengan penjelasan ilmiah dan rasional. 

Bagi Dawkins, hanya orang-orang bodoh lah yang dengan mudahnya mau 

mempercayai sulap itu sebagai yang supranatural. 

 

• The Anthropic Principle : Planetary Version dan Cosmological Version 

Berdasarkan argumen ini, Dawkins berpandangan bahwa keberadaan alam 

semesta itu ditentukan oleh hukum-hukum fisika yang konstan (tetap) dan 

hukum kimia. Bintang-bintang misalnya, yang menurut Dawkins 

merupakan prasyarat bagi banyak elemen-elemen kimia,  yang jika tanpa 

ada kimia, maka kehidupan itu tidak akan ada. 

Dalam prinsip antropik (Anthropic Principle) ini Dawkins menyatakan 

bahwa  awal kehidupan dari semesta ini terjadi dengan dukungan konstanta 

fisika serta kimia dalam kalaborasi, bukan  karena diciptakan Tuhan tetapi 

karena mekanisme alam. Jadi sebenarnya argumen ini juga tidak jauh 

berbeda  dengan  argumen sebelumnya (The Worship of Gaps) yang 

menyerang ranah yang sama yakni perihal sesuatu yang  belum dapat 



118 
 

 
 

dijelaskan science namun dijadikan wilayah dalam rangka  menyembah 

Tuhan. 

Adapun argumen yang masuk dalam kategorisasi jalan kedua adalah 

serangkaian penolakan akan konsepsi:  

• 5 jalan pembuktian Tuhan menurut Thomas Aquinas, 

• Argumen dari  keindahan (The argument from beauty ), 

• Argumen dari pengalaman spiritual pribadi (Theargument from 

personal’experience’), 

• Argumen dari kitab suci (The argument from scripture) , 

• Argumen  Pascal’s Wager 

• Argumen Bayesian.  

Menurut Dawkins, argumen-argumen ini  terlalu spekulatif dan pada akhirnya 

mengada-ada.113 Namun yang jelas bahwa pada akhirnya uraian ini menunjukkan 

bahwa Dawkins dalam upayanya membuktikan ketiadaan eksistensi Tuhan  juga 

merunut dari konsepsi panjang yang membangunnya baru kemudian 

merubuhkannya. 

 

b) Mengenai Derivasi Nalar Dawkins 

Rangkaian argumen Dawkins mempunyai kerangka penalaran tersendiri 

yang menjadikan segenap argumennya terlihat koheren (runut).  

Dawkins memang mendasari segala rangkaian penalarannya dalam basis 

terminologi naturalistik yang menjunjung teori evolusi dari Darwin. Sekalipuin 

dalam banyak kesempatan banyak ditemui Dawkins memakai teori evolusi dalam 

penekanannya, namun hal tersebut belumlah mampu menerangkan apa itu 

sesungguhnya naturalisme dan darimana derivasi validitasnya. Naturalisme 

sebenarnya merupakan sebuah kerangka pikir yang hanya percaya bahwa apapun 

itu “bersifat nyata dan merupakan sesuatu yang terdapat dalam ruang dan waktu 

 
113 Akibat keterbatasan ruang pembahasan, maka proposisi “spekulatif dan pada akhirnya 

mengada-ada” dianggap penulis sebagai kesimpulan umum akan semua rangkaian argumen dalam 

kategorisasi jalan kedua. Untuk lebih jelas lihat Richard Dawkin, The God Delusion (Bantam 

Press:2006),  75-105 



119 
 

 
 

tertentu”.114 Jadi jelaslah pula soal permasalahan validitas dari nalar Darwin yang 

hadir dalam nuansa deterministik khas naturalisme, dalam artian bahwa derministik 

atau kausalitas yang ditekankan Dawkins membatasi pada mekanisme ke-alam-an 

yang tentunya terikat konsepsi spasiotemporal. 

Merunut lebih jauh ke belakang sesungguhnya naturalisme tidak lain 

merupakan hasil dari derivasi epistemogis materialisme dalam penekanan empiria 

juga keketatan berpikir khas positivisme logis. Sehingga realitas yang sebenarnya 

dalam kerangka nalar Darwin selalu berkutat dalam kerangka penangkapan indrawi 

juga haruslah dapat diuji kembali dalam pengulangan verivikasi dalam 

kemeruangan dan kewaktuan yang lain. 

Berangkat dari pemahaman derivasi akan nalar Dawkins dapat dimengerti 

bahwa naturalisme yang dijunjungnya selama ini merupakan pengetahuan dalam 

upaya memahami kejadian-kejadian dalam relasional kausalitas. Realitas lain yang 

di luar prinsip-prinsip yang telah dijelaskan bagi Dawkins merupakan oposisi dari 

realitas sebenarnya, begitu pun konsepsi perihal tentang Tuhan yang disebut 

Dawkins sebagai delusi. Disebut sebagai delusi tidak lain karena menurutnya 

peradaban dalam nuansa keagamaan khususnya afirmasi terhadap Tuhan telah 

membawa manusia pada kepercayaan yang irasional ataui tanpa pendasaran 

ilmiah115, sehingga Tuhan tidaklah lebih dari delusi belaka yang sebenarnya malah 

menjauhkan peradaban manusia dari kenyataan/ realitas sebenarnya. 

 

c) Menentang kreasionisme dengan konsepsi evolusionisme 

Terkait dengan konsepsi awal semesta, sebagai konsekuensi logis dari 

derivasi penalarannya mencoba menjelaskan kemeng-ada-an semesta melalui 

kerangka pikir evolusionisme. Secara singkat pembahasan tentang evolusionisme 

telah diperkenalkan sebelumnya pada pembahasan  pengingkaran eksistensi Tuhan, 

 
114 Lois Katsoff, Pengantar Filsafat,  (Tiara Wacana:  2004), 208 

115 Harus diingat terminologi ilmiah dalam pemahaman Dawkins dibatasi dalam kerangka 

positivistik dalam penekanan empiris,verivikasi juga reliable dan sudah pasti mereduksi 

kemungkinan lain di luar itu. 

 



120 
 

 
 

namun pada bagian ini lebih menekankan problematika yang terkait di dalamnya 

dalam perspektif Dawkins.  

Pada dasarnya argumen evolusionisme berpendirian bahwa alam semesta 

terjadi akibat mekanisme kausalitas yang melibatkan variabel unsur kimia juga 

fisika dalam mekanismenya. Alam bukan diciptakan melainkan terciptakan, tidak 

ada “grand design” sebagaimana yang dipercaya kaum kreasionisme sehingga tidak 

diperlukan Tuhan dalam terciptanya alam semesta karena semesta tidak lain adalah 

ketidaksengajaan yang mengaktualisasi posibilitas yang ada. Artinya alam dengan 

segala keteraturannya merupakan mekanisme yang ‘tidak disengaja’ yang dapat 

dijelaskan melalui science. 

Dawkins dengan tegas menyatakan bahwa orang-orang yang percaya pada 

kerangka kreasionisme tidak lebih dari sekumpulan orang  yang tidak berani,  malas 

dan tidak rasional karena tidak berusaha menjelaskan alam sebagaimana fenomena 

kausalitas yang dapat dijelaskan oleh science namun malah mempostulatkan 

kehadiran Tuhan sebagai pencipta yang dinilainya tanpa pendasaran yang cukup 

kuat. Dawkins menganggap bahwa hal tersebut adalah upaya mencari jalan keluar 

yang singkat dari hal-hal yang belum dapat dijelaskan oleh alam. Lebih jauh 

menurutnya data-data serta pengetahuan yang ada sekarang sebenarnya sudah lebih 

dari cukup untuk menyimpulkan bahwa evolusionisme adalah benar dan telah 

berjalan dalam semesta. 

 

d) Meme dan  Gen 

Bahwa memang kerangka atheisme Dawkins telah dengan susah payah 

menjabarkan bagaimana semesta terbentuk dalam upaya penolakan keberadaan 

Tuhan sebagai sang pencipta, namun hal tersebut belum sama sekali belum dapat 

sama sekali menegasikan keberadaan Tuhan sebagai sebuah konsepsi yang 

senantiasa beredar dalam peradaban manusia. Singkatnya Dawkins sekalipun 

mencerca Tuhan sebagai delusi belum dapat menjawab argumen yang 

menyatakan  bahwa ‘apabila memang Tuhan tidak ada, lalu kenapa konsepsinya 

bisa mengada di tengah-tengah manusia’. 



121 
 

 
 

Konsepsi evolusi yang selama ini memang menyediakan berbagai perangkat 

dalam kaitannya dengan hal ini, tidak dapat dipergunakannya apaila hanya dijawab 

dengan menggunakan konsepsi gen. Dimana dalam bukunya the selfish gene, gen 

dalam eksplanasi Dawkins menyatahan: 

The genes too control the behaviour of their survival machines, not directly 

with their fingers on puppet strings, but indirectly like thecomputer 

programmer. All they can do is to set it up beforehand; thenthe survival 

machine is on its own, and the genes can only sit passively  inside.116   

 

Sebagai unsur terkecil dalam mekanisme evolusi makhluk hidup, Gen 

menjalankan keegoisannya dengan mempertahankan dirinya, mempertahankan diri 

gen dalam bentuk mereplika dirinya konsekuensinya menarik bahwa replika 

tersebut juga menurunkan sifat-sifat bawaan yang hereditoris. Sehingga apabila 

menggunakan konsepsi gen untuk menjawab maka Dawkins akan terjebak pada 

kesimpulan bahwa Tuhan adalah memang ada dan diturunkan oleh gen sebagai 

bukti ilmiahnya. 

Akan tetapi Dawkins tetap bersikukuh menolak eksistensi keberadaan Tuhan 

sehingga satu-satunya jalan untuk menolak hal tersebut dan tetap konsisten dengan 

teori evolusi yang selama ini dijunjungnya adalah dengan merumuskan konsepsi 

tentang meme. Dimana meme berbeda dengan gen, meme memang masih dalam 

fungsi replikator dalam runut evolusi akan tetapi meme terikat dalam fungsi kultural 

bukan lagi hanya biologis seperti halnya gen. 

Apa yang hendak disampaikan oleh Dawkins dengan memunculkan konsepsi 

meme memang masih dalam kaitannya dengan menjawab problematika konsepsi 

Tuhan yang bisa ada  dalam peradaban dan tidak mampu dijawab dengan konsepsi 

gen. Dengan keberadaan meme Dawkins mencoba menjawabnya, yakni konsepsi 

Tuhan memang mengada dalam peradaban akan tetapi hal tersebut bukanlah suatu 

kemungkinan mutlak realitas namun tidak lebih dari penyimpangan kultural yang 

bisa bertahan karena dijembatani oleh meme. 

 

 
116 Richard Dawkins, Selfish Gene. (Oxford University Press, Fourth edition in 2016), 52 

 



122 
 

 
 

e) Kritik Sains terhadap Agama  

 

Pandangan dasar Richard Dawkins mengenai hubungan antara sains dan 

agama adalah berupa konflik, dalam pengertian bahwa sains dan agama, dari sudut 

pandangnya, tidak akan pernah bisa harmonis atau pun hidup berdampingan. 

Menurut Dawkins, nuansa agama adalah musuh dari akal. Mengapa? karena akal 

itu dihubungkan dengan hal-hal yang bersifat saintifik dan objektif, sementara 

agama dihubungkan dengan perasaan subjektif yang padanya tidak memiliki 

kandungan kognitif. 

Dawkins berpandangan bahwa agama akan selalu berkompetisi dengan sains. 

Karena menurutnya, agama dalam sejarahnya selalu berupaya untuk menjawab 

persoalan-persoalan yang semestinya dijawab oleh sains. Dawkins dalam hal ini 

sangat menyarankan untuk tidak mempercayai agama yang mana prinsip utamanya 

adalah keyakinan atau keimanan tanpa bukti. Oleh karenanya, agama itu tidak bisa 

memberikan bukti (evidence) secara empiris pada kita. Bagi Dawkins, 

keyakinannya bahwa agama itu banyak tidak menyentuh ranah ilmiah tercermin 

pada sikap kaum theis yang begitu mudahnya meyakini akan adanya mukjizat yang 

jelas-jelas tidak hanya bertentangan dengan fakta empiris, melainkan juga dengan 

spirit sains. 

Dawkins pun melontarkan kritik pedas terhadap argumen terkuat kaum theis 

yang bertahan selama berabad-abad untuk membuktikan keberadaan Tuhan dari 

sudut pandang dunia fisik, yakni The argument from design atau disebut juga 

dengan The Argument of Improbability  yang melihat bahwa segala sesuatu yang 

ada di alam ini begitu indah, elegan dan tampak teratur serta terarah. Dengan 

melihat adanya kompleksitas yang tampak sempurna dan teratur itu, maka mustahil 

jika ia terjadi secara kebetulan dan pastilah dirancang oleh perancang cerdas 

(Intelligent Designer) yang, kemudian oleh kaum theis, disebut sebagai “Tuhan”. 

Dawkins mengritik keras argumen ini. Menurutnya, argumen tersebut memang 

berhasil melahirkan banyak theis dan seolah terlihat sudah sangat meyakinkan. 

Akan tetapi, argumen yang (menurut Dawkins) berkedok tradisional dan ditawar-

tawarkan pada masyarakat di masa kini tersebut telah membuat banyak orang yang 

secara begitu mudah berasumsi bahwa Tuhan itu ada. 



123 
 

 
 

Dalam menanggapi persoalan tersebut, Dawkins kemudian menawarkan 

solusi untuk pandangan yang menurutnya demikian tradisional. Berdasarkan 

pandangannya, kompleksitas dalam alam semesta ini dapat dijelaskan secara lebih 

sederhana oleh teori Darwin. Dawkins amat yakin bahwa teori tersebut mampu 

menjelaskan kompleksitas secara bertahap melalui tahapan-tahapan gradual 

(berangsur-angsur), yang dimulai dari tingkatan yang paling kecil kemudian melaju 

pada tahapan yang lebih kompleks, lebih elegan, dan lebih adaptif. Melalui teori 

Darwin inilah, yang dikenal dengan teori evolusi, Dawkins menegaskan bahwa 

menjelaskan asal muasal alam sebenarnya tidak mustahil jika saja mampu 

memahami tiap tahapan-tahapannya. Kemustahilan itu bisa terjadi karena 

menimbun jumlah kompleksitas itu selama ribuan tahun sehingga terkesan seperti 

monster-monster dalam otak manusia, atau serimbun hutan hujan yang membuat 

manusia kepayahan untuk menembusnya.  

Oleh karenanya, Dawkins menegaskan bahwa teori evolusi Darwin ini harus 

bisa terus mengingatkan lagi untuk menghindari asumsi bahwa karena sesuatu itu 

kompleks dan tampak amat sempurna, maka (dengan mudahnya) orang langsung 

berkesimpulan bahwa Tuhanlah yang pasti telah menciptakannya. Melalui teorinya 

ini, secara eksplisit Dawkins telah menolak akan keberadaan Tuhan yang kemudian 

dijelaskan secara lebih spesifik dalam argumen-argumenya mengenai “Mengapa 

hampir pasti tidak ada Tuhan” (why there almost certainly is no God), dan mengenai 

“akar-akar agama” (the roots of religion). 

Mengenai akar-akar agama (the roots of religion) menurut Dawkins diawali 

dengan pembahasan bahwa banyak alasan dari kaum beragama yang mengatakan 

bahwa agama memberikan perasaan nyaman dan hiburan. Inilah yang menjadi 

alasan mayoritas bagi para penganut agama dalam menggambarkan apa itu agama. 

Namun bagi Dawkins, agama dari sudut pandangnya adalah pemborosan dan 

pengambur-hamburan. Aspek-aspek pemborosan ini hanya bisa dihapuskan oleh 

teori Darwin. Selain itu menurut Dawkins, agama itu tidak memberikan manfaat 

apapun bagi manusia. Sebagai buktinya, agama telah banyak mengorbankan dan 

menggugurkan nyawa-nyawa orang yang bertakwa atas nama Tuhan. Hal ini justru 

malah membahayakan.  



124 
 

 
 

Akan tetapi, mengapa sampai sekarang masih saja ada orang yang beragama? 

Dawkins berpendapat bahwa agama ini berakar pada: pertama, seleksi kelompok 

(group selection) di mana ada kelompok yang mempertahankan agamanya melalui 

perang antar kelompok. Kedua, extended phenotype seperti virus demam yang 

secara universal ada dan terjadi pada seluruh manusia, demikian pula yang terjadi 

pada agama. Ketiga adalah meme, yakni unit imitasi kultural (misalnya adanya 

konsepsi Tuhan) pada manusia yang berperilaku sebagaimana replikator 

sesungguhnya seperti fungsi gen. Akan tetapi ia bukan merupakan realitas yang 

bersifat mutlak, malah menyimpang. Salah satu contoh meme lainnya adalah, 

“Barangsiapa yang mati syahid, maka ia akan masuk surga”. 

Sudah sewajarnya jika agama dipandang sebagai basis kepercayaan orang 

banyak yang tidak memiliki evidensi. Bagi seorang saintis seperti Richard 

Dawkins, agama memang seperti demikian. Konflik yang berkelanjutan antara 

agama dan sains mengundang konsekuensi barunya; masing-masing dari kedua 

belah pihak berupaya untuk memperbarui argumen-argumennya dalam 

mempertahankan keyakinan kelompok mereka. Artinya salah satu dari kedua belah 

pihak, yaitu sains, mengundang orang-orang baru untuk menjadi ateis dan, hal yang 

paling umum didapati, menolak adanya Intellegent Designer sebagaimana yang 

dijelaskan terdahulu. 

Menurut Darwin, agamawan harus melirik ke arah dirinya sendiri dalam hal 

bagaimana memberikan evidensi yang kuat sebagaimana rumusan-rumusan yang 

diberikan oleh scientist, misalnya, tentang alam semesta. Meskipun demikian, 

konflik ini menggambarkan bahwa iman adalah oposisi dari ilmu pengetahuan. 

Akan tetapi, meskipun tengah berada di dalam konflik yang tak berujung dan 

berkepanjangan, keimanan dan sains sedang berada dalam posisi terbaiknya, yaitu 

keduanya sedang saling menjelaskan kisah-kisah mengenai asal usul kehidupan 

semua yang ada ini. 

Menurut Dawkins, keimanan adalah wakil agama yang tidak memberikan 

evidensi sama sekali. Artinya tidak ada objek keimanan yang bisa dikaji secara 

saintifik. Secara singkat kita bisa katakan bahwa scientific evidence proves that God 



125 
 

 
 

doesn’t exist!! Dengan demikian wajar saja kalau menurutnya, Tuhan bagi orang-

orang beragama adalah merupakan “delusi”. 

Dawkins, setelah menolak adanya eksistensi transenden yang diyakini oleh 

orang-orang beriman, kemudian melangkah lebih jauh dalam aktivitas 

intelektualnya, yaitu memberikan deskripsi tentang definisi agama dan akar 

kemunculan agama (roots of religion). Bagi Dawkins salah satu sebab orang 

percaya pada agama adalah proses biologikal dari seleksi alam membangun pikiran 

anak-anak dengan sebuah kecenderungan agar percaya saja pada apa yang orang 

tuanya katakan (khususnya: Tuhan & Agama). Dawkins, mengikuti pandangan 

Freud, mempercayai bahwa agama adalah infantile. Salah satu analogi yang ia 

berikan mengenai kasus ini adalah betapa mudahnya anak-anak mempercayai 

Seorang Peri Gigi (tooth fairy) dan Santa Claus. Tetapi, sekali lagi, itulah anak-

anak, menurut Harris. Mereka ingin sesuatu yang sesuai porsinya; Bahwa Agama 

sangat menyenangkan bagi mereka.  

 

 

3. Sam Harris 

 

Sam Harris adalah seorang penulis dan filosof yang berasal dari Amerika, 

dilahirkan di Los Angeles pada 9 April 1967 dengan nama asli Samuel Benjamin 

Harris. Ayahnya, Berkeley Harris adalah seorang aktor dan ibunya, Susan Harris, 

seorang produser TV. Ayahnya berasal dari latar belakang Kaum Quaker  dan 

ibunya adalah orang Yahudi. Harris dibesarkan oleh ibunya saat perceraian kedua 

orang tuanya dan pada  waktu itu ia masih berusia dua tahun.  Harris hidup di 

lingkungan keluarga yang jarang sekali membahas tentang agama, meskipun hal itu 

selalu membuatnya tertarik. 

Selain menjadi seorang pengarang buku dan filosof, Harris juga seorang 

ilmuwan khususnya dalam bidang sistem saraf (neurosaintis) serta menjadi Co-

Founder dan CEO di Project Reason.  Diantara karya-karyanya telah mendapatkan 

penghargaan Best Seller yaitu The End of Faith, Letter to a Christian Nation, The 



126 
 

 
 

Moral Landscape, Free Will, Lying, Waking Up, and Islam and The Future of 

Tolerance. 

Pokok-pokok pemikiran Harris secara garis besar adalah sebagai berikut: 

a) Kritik terhadap Agama 

Harris mengritik tentang kekerasan pada agama yang secara khusus ditulis 

dalam The End of Faith117. Kekerasan yang terjadi dalam agama penyebabnya,  

menurut Harris, tidak lain adalah kepercayaan (faith) yang menjadi fondasi setiap 

agama. Hal ini disebabkan sistem kepercayaan dianggap oleh para penganutnya 

sebagai sesuatu yang suci dan harus diamini sehingga kepercayaan mau tidak mau 

merupakan mesin penggerak segala sikap dan perilaku keagamaan, baik itu sikap 

dan perilaku yang berdimensi ritual, maupun yang berdimensi sosial.  

Banyak kalangan percaya, penyimpangan fungsi agama dari penebar 

kedamaian dan kesejahteraan sebagai penebar ancaman dan kekerasan, tidak 

bersebab tunggal, dalam pengertian semata-mata bersumber dari aspek kepercayaan 

agama. Banyak aspek lain yang menjadi determinan dalam kekusutan wajah agama, 

antara lain masuknya unsur-unsur politik di dalamnya. Masuknya unsur politik 

dalam agama karena disadari agama memiliki karakter sebagai pembangkit dan 

perekat kesadaran kolektif, pemicu solidaritas, dan pembangkit emosi, lebih dari 

entitas lain seperti bahasa, ras, dan kebangsaan. Maka, tidak heran jika agama 

kemudian menjadi sangat ideologis. Karena itu, agama sangat fungsional dan 

terbuka bagi masuknya kepentingan-kepentingan, terutama politik sehingga terjadi 

fenomena politisasi agama. 

Tesis politisasi agama inilah yang dibantah oleh Harris. Aspek kepercayaan 

yang inheren dalam agamalah sumber utama kekerasan atas nama agama. Semua 

agama memang mengalami persoalan dan represi politik-ekonomi, tetapi 

penyikapannya bisa berbeda-beda dari masing-masing agama. Orang Kristen 

Palestina, misalnya tidak mengambil tindakan bom bunuh diri sebagaimana rekan 

muslim mereka, padahal mereka sama-sama mengalami kekejaman pendudukan 

Israel. Demikian juga kaum Budha Tibet yang tidak bertindak apa-apa terhadap 

 
117 Sam Harris, The End of Faith (New York: W. W. Norton & Company: 2004) 



127 
 

 
 

kekejaman Cina. Ada memang motivasi politik dan ekonomi di dalam tindakan 

kekerasan seperti yang terjadi di Irak misalnya, tetapi politik dan ekonomi tidak 

bisa membuat orang seberani seorang anak muda yang menghancurkan dirinya 

dengan bom di kerumunan anak-anak, atau membuat ibunya bernyanyi bangga atas 

tindakan anaknya. Menurut Harris, tindakan sedahsyat ini biasanya dilandasi oleh 

“kepercayaan” dalam agama.118  Itulah keajaiban keyakinan yang melahirkan 

kesadaran individu dan kolektif yang irrasional, atau dalam istilah Harris, reason in 

exile, kehilangan akal sehat. Ada satu bukti utama yang disampaikan Harris untuk 

memperkuat argumennya, bahwa kepercayaanlah yang menciptakan kekerasan, 

misalnya Osama bin Laden. 

Namun demikian, tidak semua penganut kepercayaan memiliki potensi untuk 

mampu melakukan tindakan-tindakan destruktif di luar akal sehat. Keyakinan yang 

“berkarat” dan ekstrim yang seringkali mengiringi tindakan ekstrim, biasanya 

diadopsi oleh kelompok-kelompok keagamaan fundamentalis-ekstremis.119 Mereka 

mengambil ajaran dari kitab suci secara literal, dan ini mendorong mereka untuk 

bersikap ekstrem. Hanya saja sikap dan tindakan mereka bertitik tolak dari 

kritisisme terhadap fenomena-fenomena kontemporer terutama terhadap 

modernitas. Ini karena dalam konteks kepercayaan mereka, bahwa modernitas dan 

budaya sekuler tidak sesuai dengan nilai moral dan spiritual.120  

Karena itulah, menurut Harris, kekerasan dalam agama bukan semata-mata 

berkait  dengan aspek sosial, politik, dan ekonomi, tetapi juga di dalam diri agama 

itu sendiri terdapat ajaran-ajaran mengenai kekerasan. Hal ini semakin tampak jika 

teks-teks suci itu berada di genggaman para penganut ekstrem agama. Perpaduan 

antara keyakinan yang kuat dan sikap skripturalis terhadap kitab suci melahirkan 

tindakan ekstremisme yang sering di luar jangkauan akal sehat. 

Kepercayaan yang mendalam dan pembacaan teks yang serba tekstual inilah, 

menurut Harris, biang segala tindak kekerasan atas nama agama. Tesis ini diperkuat 

 
118 Sam Harris, The End of Faith (New York: W. W. Norton & Company: 2004), 234. 
119 Dalam kasus Islam sekarang, istilah fundamentalisme atau ekstremisme sudah jarang 

digunakan dan sebagai gantinya adalah Islamisme. Lihat Oliver Roy, Genelogi Islam Radikal, ter. 
Nasrullah Ompu Bana (Yogyakarta: Genta Press, 2005). 

120 Harris, The End…, 29. 



128 
 

 
 

dengan argumen-argumen logis-filosofis serta akademik, terutama berkenaan 

dengan keyakinan. Secara neurosaintis, bidang kajian Harris, kepercayaan 

merupakan landasan bagi aksi.  

Beliefs are principles of action; whatever they may be at the level of the brain, 

they are processed by which our understanding (and misunderstanding) of the 

world is represented and made available to guide our behavior.121  

 

Keyakinan itu kemudian melandasi tindakan. Itulah sebabnya, kini keyakinan 

tidak lagi dipandang sebagai sesuatu yang pribadi, tetapi juga sebagai konsep 

publik. Karena tindakan yang dilandasi oleh keyakinan tertentu bisa menimbulkan 

efek sosial yang sangat besar, baik itu tindakan kebaikan ataupun tindakan buruk. 

Latar belakang akademik Harris yang lulusan filsafat dari Stanford University 

memberi bobot bagi argumen-argumen di atas. Selama dua puluh tahun, dia 

mempelajari tradisi-tradisi agama Timur dan Barat, khususnya pada berbagai 

disiplin spiritual. Apalagi dia mendalami neuroscience yang mempelajari basis 

neural dari fenomena kepercayaan, ketidakpercayaan, dan keagamaan.  

Tentang kekerasan dan agama ini ditulis Harris dalam The End of Faith 

diawali dengan sebuah ilustrasi, suasana peledakan bom bunuh diri oleh seorang 

anak muda di sebuah bis. Peledakan itu menghancurkan seluruh isi bis termasuk 

diri pelaku sendiri. Meski sedih, ibu sang anak berbangga dan terharu karena dua 

kemenangan diraih oleh sang anak, yaitu anaknya bakal masuk surga dan ia bisa 

menghancurkan sang musuh dan mengirim mereka ke neraka. Absurd, tetapi itulah 

kepercayaan atau keyakinan.  “A belief is a lever that, once pulled, moves almost 

everything else in a person’s life”.122 

Harris juga mengungkap tentang akar-akar historis kekerasan dalam agama. 

Dikatakan Harris, praktik kekerasan dalam agama mula-mula muncul ketika 

kalangan gereja membungkam kalangan penginkar doktrin-doktrin gereja seperti 

yang terjadi pada gerakan Catharisme dan Manicheanisme. Melalui mekanisme 

inkuisisi, kalangan gereja mengontrol ketat praktik-praktik keagamaan, bahkan 

tidak segan membasmi penganut kepercayaan lain dengan cara kekerasan, seperti 

 
121 Harris, The End …, 52. 
122 Harris, The End ....12. 



129 
 

 
 

merajam dan membakar hidup-hidup. Perlakukan kekerasan atas nama Tuhan 

seperti ini terutama dialami oleh Negara-negara Yahudi dan kaum Semitis lainnya. 

Dengan gerakan anti-Semitisme, gereja mengobarkan permusuhan terutama kepada 

kalangan Yahudi yang mereka percayai sebagai biang terbunuhnya Yesus. 

Fenomena ini kemudian melahirkan berbagai horor (teror) dalam sejarah pertemuan 

penganut agama _yang fenomenal di antaranya adalah tragedy holocaust_. 

Keyakinan yang mendalam dan cara pandang terhadap dunia, terutama 

kepada aspek metafisik dan rahasia, bukan semata-mata produk dinamika intuitif. 

Ia muncul atas stimulasi informasi kitab-kitab suci. Kitab suci bisa memberi 

inspirasi sikap dan tindakan, termasuk tindakan-tindakan kekerasan. Tindakan 

kekerasan atas nama agama bukan semata-mata human error, kesalahan manusia 

menerapkan firman-firman suci. Menurut Harris, kitab suci secara eksplisit 

menganjurkan tindakan-tindakan kekerasan, seperti bunuh diri atas nama Tuhan. 

Sebutlah konsepsi dan ajaran jihad dalam kasus Islam yang bersumber dari firman 

suci. Dalam teks-teks suci Islam, al-Qur’an dan hadis, misalnya, jihad secara 

gamblang dianjurkan dan bagi pelakunya diberi ganjaran kebahagiaan di akhirat 

kelak. Jihad sendiri secara etimologis (lughah) bermakna berjuang atau upaya 

keras, tetapi kemudian diasosiasikan kepada perang suci, yakni perang demi 

menegakkan dan membela agama Tuhan. 

Dalam praktiknya, jihad telah melahirkan fakta mempertahankan Islam 

dengan senjata dan berdarah-darah, baik kolosal maupun individual. Pada 

gilirannya tugas jihad bergeser menjadi upaya transformasi dunia dengan kaidah-

kaidah penaklukan dan meniscayakan kekerasan, penggunaan pedang, atau bom; 

bagi para pelakunya, keberhasilan tugas itu merupakan prestasi yang amat besar. 

 

To see the role that faith plays in propagating muslim violence, we need only 

ask why so many muslims are eager to turn themselves into bombs these days, 

the answer: because the Koran makes this activity seem like a career 

opportunity.123  

 

 
123 Harris, The End.... 33. 



130 
 

 
 

Banyak ditemukan teks-teks mengenai prinsip dan kabar gembira jihad, yang 

oleh kalangan Islamis digunakan untuk menjustifikasi penyerangan terhadap 

kalangan lain yang kafir dengan cara kekerasan. Sebutlah misalnya sugesti-sugesti 

seperti: “Berperang sehari semalam di medan perang lebih baik dari berpuasa dan 

shalat selama sebulan”; “Siapa yang meninggal tanpa ikut berperan dalam 

penyebaran agama meninggal dalam keadaan kafir”; “Surga itu di bawah bayang-

bayang mata pedang”. Benturan bersenjata dalam mempertahankan agama bagi 

kalangan muslim tertentu menjadi kewajiban keagamaan yang harus ditunaikan. 

Jihad bahkan bukan saja sebagai upaya pertahanan diri jika Islam diserang oleh 

pihak lain, melainkan juga merupakan instrumen ekspansi terus menerus sampai 

titik darah penghabisan dalam rangka menjadikan seluruh dunia ini mengadopsi 

keyakinan Islam, atau mengakui kekuasaan Islam. Karena itu, konsepsi jihad seperti 

inilah yang paling menimbulkan masalah di kalangan nonmuslim. 

Dengan berpegang teguh pada teks-teks itu, para pelaku kekerasan terkadang 

mengabaikan aspek-aspek politik, sosial, dan ekonomi sebagai motif terjadinya 

sebuah aksi. Atau dengan kata lain, tindakan-tindakan kekerasan seolah-olah tidak 

perlu memiliki justifikasi historis apapun, atau tidak didahului oleh sebab-sebab 

yang bersifat politik, sosial, dan ekonomi; semuanya murni didasarkan atas 

pemahaman ataupun keyakinan yang diadopsi dari kitab suci. Pembahasan 

mengenai Islam tampaknya menjadi pusat perhatian Harris:  

We are at war with Islam. It may not serve out immediate foreign policy 

objectives for our political leaders to openly acknowledge this fact, but it is 

unambiguously so. It is merely that we are at war with an otherwise peaceful 

religion that has been ―hijacked‖ by extremists. We are at war with precisely 

the vision of life that is prescribe to all muslims in the Koran, and further 

elaborated in the literature of the hadith, which recounts the sayings and 

actions of the Prophet.124  

 

Meski mengakui banyak _bahkan arus utama_ kalangan moderat dalam 

Islam yang tidak respek pada militansi agama, Harris tetap melihat Islam sebagai  

“agama penakluk”. Ia berpijak pada cara pandang Islam terhadap dunia yang terbagi 

dua, “house of Islam” (dâr al-Islâm) dan “house of war” (dâr al-harb) yang 

 
124 Harris, The End.... 109. 



131 
 

 
 

melahirkan konsekuensi logis pada sikap muslim terhadap orang lain yang tidak 

seiman. Sikap itu ialah pilihan antara memasukkan orang lain dalam agama Islam, 

mengontrol mereka, atau membunuh. Tidak ada perdamaian abadi dalam Islam 

karena Islam pada dasarnya tidak mengakui pihak lain, kecuali berbagi kekuasaan 

secara temporer dengan mereka yang notabene “musuh-musuh Tuhan”. 

Bagi Harris, pandangan dunia seperti itu sangat eksklusivistik dan penuh 

dengan klaim-klaim kebenaran. Bagi satu kalangan, kalangan sendiri itulah yang 

benar, sementara kalangan yang lain adalah kafir. Berpijak dari keyakinan itu, 

muncullah praktik-praktik pemanggilan orang lain ke jalan yang dianggap benar 

tadi. Di kalangan tertentu pemeluk agama, sikap monopoli kebenaran seperti ini 

seringkali muncul karena perbedaan latar belakang pihak lain dinegasikan. Pada 

saat dua pihak yang memiliki sikap yang sama berhadap-hadapan, maka itulah awal 

mula kekerasan atas nama agama. 

 

It is no accident that people of faith often want to curtail the private freedoms 

of others. This impulse has less to do with the history of religion and more to 

do with logic, because the very idea of privacy is incompatible with the 

existence of God.125 

  

Pandangan berciri fundamentalis tersebut terutama tumbuh subur di kalangan 

muslim yang bergelut secara intens dengan Barat. Mereka ini melihat bahwa aksi-

aksi politik dan militer terhadap Barat adalah intrinsik dengan praktik-praktik 

kepercayaan. Pandangan seperti ini muncul terutama karena fakta bahwa 

imperialisme dianggap sebuah dosa besar yang diperbuat oleh Barat terhadap dunia, 

khususnya terhadap dunia Islam. Karena itu dalam pandangan kaum fundamentalis, 

penaklukan dunia oleh Islam merupakan tugas yang suci dan niscaya. Pandangan 

seperti ini juga melegitimasi kaum muslim untuk menakluk dan menguasai Eropa, 

sekaligus memaksa mereka menganut kepercayaan dan agama yang benar. 

 

While there are undoubtedly some “moderate” muslims who have decided to 

overlook the irrescindable militancy of their religion, Islam is undeniably a 

religion of conquest The only future devout muslims can envisage _as 

 
125 Harris, The End....159 



132 
 

 
 

muslims_ is one in which all infidels have been converted to Islam, 

subjugated, or killed. The tenet of Islam simply do not admit of anything but 

a temporary sharing of power with the ―enemies of God.126   

 

 

Menurut Harris, kekerasan atas nama agama merupakan tindakan balas 

dendam atas kriminalitas dan dosa Barat yang menakluk dan menguasai Islam. 

Dalam persepsi kaum muslim, berpindah ke Islam adalah keberkahan bagi pelaku 

dan prestasi besar bagi yang mengajak. Sebaliknya, dalam hukum Islam keluar dari 

Islam adalah kemurtadan, yang halal darahnya baik yang pelaku maupun bagi yang 

mengajaknya keluar dari Islam.  

 

b) Nilai Moral 

Para pemikir masih ragu dan memperdebatkan hubungan antar nilai moral 

(moralitas), fakta, dan ilmu pengetahuan. Para pemikir sekular atau pendukung 

relativisme moral memandang moralitas bersifat subyektif. Sebaliknya, para 

agamawan, teolog, memandang sebaliknya bahwa moralitas bersifat obyektif dan 

absolut yang berasal dari Tuhan dan Kitab Sucinya. Namun, Sam Harris meyakini 

bahwa moralitas atau persoalan moral _yang berfungsi untuk menjembatani 

“kesejahteraan makhluk rasional” (well-being of conscious creatures), merupakan 

nilai moral objektif  yang didasarkan pada fakta empirik dan realitas sebenarnya. 

Dengan demikian, moralitas merupakan bidang garapan ilmu pengetahuan bukan 

hanya filsafat. Ilmu pengetahuan (normative science of morality) dapat menentukan 

konsep nilai-nilai kemanusiaan (human values). Ilmu pengetahuan harus memiliki 

kemampuan untuk menggambarkan fakta sehingga dapat merumuskan cara 

bertindak (course of action) untuk mencapai kehidupan lebih baik. 

Selain menggambarkan fenomena perdebatan tentang konsepmoral 

(moralitas) dan tingkat keabsahan proposisinya,  Harris juga menjelaskan dan 

meyakinan secara argumentatif, bahwa ilmu pengetahuan dapat mendefinisikan dan 

merumuskan “moralitas” berdasarkan fakta untuk mencapai kehidupan lebih baik. 

Namun demikian, secara empirik, ilmu pengetahuan dalam kenyataannya sering 

 
126 Harris, The End....... 110. 



133 
 

 
 

menghadapi kesulitan di saat terjadi nilai dan tindakan moral yang dibenarkan oleh 

kedua pihak. Sebagai contoh, tindakan aborsi. Apakah tindakan aborsi sebagai 

“tindakan moral”  yang baik atau jelek (jahat)? Jika dilakukan, dianggapnya, akan 

menyelamatkan nama baik keluarga dan mencegah kesengsaraan anak di kemudian 

hari. Tapi, jika tidak dilakukan, juga dinilai “baik” karena memberikan hak hidup 

bagi bayinya terlepas dari apa pun resikonya. Kedua putusan dan tindakan moral 

(yaitu untuk menggugurkan maupun tidak menggugurkan) sama-sama baik, atau 

sama-sama buruk. Contoh lain, kasus mencuri “gaya Robbinhood atau Si Jampang” 

yang mencuri orang kaya untuk dibagikan kepada orang miskin. Bagaimana 

penilaian moral _baik atau jahat, benar atau salah?” Keduanya, bisa dinilai baik 

atau buruk tergantung pada kriteria ilmiahnya. Bagi si kaya tercuri, pencurian 

tersebut buruk, tidak benar, jahat_ karena merugikanya. Sebaliknya bagi pencuri, 

tindakan mencuri kasus tersebut adalah baik karena memberikan keuntungan, yaitu 

menyelamatkan orang dari penderitaannya. Bila demikian, timbullah sebuah 

pertanyaan moral: apa sesungguhnya “nilai moral (moral value)”, “keputusan moral 

(moral judgment)”, “kebenaran moral (moral truth)”, dan “tindakan moral (moral 

action, moral behavior)” baik-buruk, benar-salah yang rasional ilmiah. 

Kemudian, mana yang benar secara ilmiah? Apakah keduanya menjadi benar 

karena keduanya rasional sesuai fakta nyata kebutuhan niscaya? Dalam situasi 

seperti itu, moral ilmiah memperoleh kesulitan karena ketidakmampuan menjawab 

pertanyaan moral tersebut. “No one expects science to tell us how we ought to think 

and behave “. Memang, kontroversi ikhwal nilai kemanusiaan, pada dasarnya, 

karena ilmu pengetahuan itu sendiri tidak mampu menjawabnya secara sempurna. 

Prinsip-prinsip ilmiah yang mendasarkan rasionalitas, kefaktaan, dan empirik 

ternyata kerap gagal menjelaskan persoalan moralitas. 

Sam Harris mengurai tentang kebenaran moral melalui pembahasan sejumlah 

subbab, diantaranya: “Kebutaan Moral atas nama Toleransi” (Moral Blindness in 

the Name of Tolerance), dan “Ilmu Pengetahuan Moral” (Moral Science). Secara 

substantif, tulisan Sam Harris dapat diringkaskan sebagai berikut:127 

 
127 Sam Harris, The Moral Landscape: How Science Can Determine Human Values, 

(Bantam Press, London: 2010) 



134 
 

 
 

Pertama, Harris menggambarkan bahwa sudah beberapa abad lalu, kemajuan 

intelektual menghindari membicarakan persoalan “kebenaran moral” dan 

pembahan proses membuat keputusan moral. Pada abad  tersebut, moralitas 

dipandang sebagai mitos (myth). Nilai kemanusian dikonsepsi tanpa pelibatan ilmu 

pengetahuan, sehingga cenderung nonsensikal, “not empirically based”. Konsep 

“kebahagiaan” (well-being) dan penderitaan (misery) tidak didefinisikan dengan 

baik, karena tergantung pada perspektif diri dan faktor sosiokultural. 128 

Kedua, Harris berpendapat bahwa kemampuan memilih, menentukan, atau 

merumuskan nilai moral atau moralitas merupakan produk evolusi otak (akal) 

manusia. Ilmu pengetahuan diyakini mampu merumuskan moralitas. Kebenaran 

moral adalah kebenaran yang ilmiah. “Science has long been in the values 

business”. Dalam konteks ini, Harris menolak determinisme moral, yang meyakini 

bahwa nilai moralitas sudah melekat dan ditentukan sebelumnya oleh alam atau 

Sang Pencipta. 

Ketiga, Harris memandang bahwa nilai moral merupakan produk ilmiah atau 

rasionalisasifakta obyektif. Sebagai seorang ateis, dan sekular liberal, Harris 

melihat tidak ada Jawaban atas pertanyaan tentang moral. 129Berdasar perspektif 

yang melatarinya, Harris meyakini bahwa: (a) Ilmu pengetahuan merupakan 

sumber moralitas, atau nilai-nilai kemanusiaan. “Science can determine human 

values”. Ilmu dapat menjadi sumber, tolok ukur, dan alat untuk perumusan nilai 

moral; (b) Ilmu pengetahuan, pada prinsipnya, mampu memahami dan merumuskan 

nilai keputusan moraltentang “apa yang seharusnya dilakukan” dan “apa yang 

seharusnya diinginkan”.130  Sam Harris meyakini bahwa  moralitas atau human 

values hanya dapat didefinisikan berdasarkan pada konsep kesejahteraan (well-

being). Dan, kesejahteraan harus dirumuskan berdasarkan pada “intelligible basis”, 

dasar rasionalitas, prinsip-prinsip yang rasional. Karena itulah, hanya ilmu 

pengethuan yang dapat mendefinisikan konsep kesejahteraan dan kebahagiaan, dan 

 
128 Sam Harris, The Moral....... 27. 
129 Sam Harris, The Moral .......5 
130 Sam Harris, The Moral....... 28 



135 
 

 
 

menentukan nilai-nilai moralitas dalam konteks kedua tujuan kehidupan tersebut, 

yaitu kesejahteraan dan kebahagiaan. 

Keempat, dalam rangka mengembangkan gagasan moral ilmiah (scientific 

morality), Harris mengembangkan 3 (tiga) program penguatan ilmu pengetahuan 

yang berkaitan dengan moralitas. Pertama, program pemahaman moral ilmiah dan 

peyakinan masyarakat untuk meyakini dan mengikuti pola pemikiran dan prilaku 

moral ilmiah; Kedua, program peyakinan tentang kebenaran moral, yang ditentukan 

oleh ilmu pengetahuan; dan Ketiga penganjuran (kepada masyarakat) untuk 

mengubah prilaku dalam kehidupan kesehariannya sesuai pola pemikiran dan 

prilaku yang dirumuskan nilmu pengetahuan. 

Sam Harris juga menjelaskan sejumlah persoalan terkait dengan fakta 

moralitas seperti: persoalan “benar dan salah” (right and wrong), paradoks 

moralitas (moral paradox), kejujuran dan hirarki (fairness and hierarchy), dirusak 

oleh keragaman (bewildered by diversity), moral kognitif (moral brain), psikopat 

(psychopat) kejahatan (evil), ilusi kehendak bebas (illusion of freewill), (8) 

tanggung jawab moral (moral responsibility). Secara substantif, dapat dipadatkan 

isi ide pokoknya sebagai berikut: 

• Pertama, pemahaman terhadap diri (the self-ness) dan pemanfaatan ilmu 

pengetahuan untuk pengembangan kualitas kehidupan manusia (human life 

improvement) merupakan tantangan terpenting bagi ilmu pengetahuan 

untuk dekade akan datang (hlm 56). Berdasarkan teori- teori “biological 

evolution”, 131 Harris berkeyakinan bahwa nilai kebaikan (goodness) dan 

kejahatan (evil) disebabkan secara alamiah oleh ilmu pengetahuan. Harris 

secara percaya diri, menggaris-bawahi bahwa: 

 

 
131 Seperti teori Robert Trivers tentang altruisme resiprokal (reciprocal altruism) yang menyatakan 
bahwa (lihat halaman 56) altruisme resiprokal disebabkan oleh faktor inters bersama dan 
kesadaran sosial untuk memberi layanan bagi orang lain. Manusia juga memiliki kesadaran kolektif 
dan kemampuan menjaga/memperhatikan orang lain. Sifat-sifat biologis dalam kenyataannya 
menyebabkan terjadinya dorongan biologis pemilihan teman, altruisme timbal balik, dan 
pemahaman kepentingan umum (common interest) sebagai embrio tumbuhnya kesadaran dan 
prilaku moral. Robert Trivers, (1971), The Evolution and Reciprocal Altruism, dalam Quarterly 
Review of Biology, no. 46 (Maret), hal. 35. 



136 
 

 
 

“I believe that we will increasingly understand good and evil, right and 

wrong, in a scientific terms, because moral concerns translate into facts 

about how our thoughts and behaviors affect the well-being of 

conscious creatures like ourselves”. 

“…all questions of value (right and wrong, good and evil, etc.) depend 

uppon the possibility of experiencing such values. ”132 

 

 

• Kedua, Harris mendefinisikan nilai moral (moralitas) dalam kaitannya 

dengan kualitas kesejahteraan manusia (human wellbeing), karena fungsi 

nilai moral adalah untuk meningkatkan kialitas kesejahteraan manusia. 

Dalam kontsk ini, kualitas kesejahteraan merupakan persoalan “human 

brain”. Kesejahteraan sebagai nilai esensial, kerena itu, merupakan produk 

otak manusia. “Human brain” mampu menentukan nilai benar-salah, baik-

buruk yang seharusnya dilakukan manusia. Kebaikan dan Kejahatan, 

kebenaran dan kesalahan, dengan kata lain, tergantung pada kemampuan 

otak/akal manusia (individu). Hal ini karena, ternyata dalamotak manusia 

terdapat kemampuan atau keadaan yang berkontribusi dalam pemilihan, 

pengkriteriaan, dan penentuan kualitas atau konndisi kesajahteraan (general 

well-being), seperti kebahagiaan, kebaikan, keadilan, kejujuran, kesabaran 

dan sebagainya. Selain itu juga memiliki kapasitas untuk memahami prilaku 

atau tindakan sebaliknyayang harus dihindarkan seperti kejahatan, 

keburukan, kebohongan dan sebagainya. 

• Ketiga, dalam membuat keputusan moral _apakah suatu tindakan merupakan 

kebaikan atau kejahatan_ seseorang pengikut relativis atau realis, kerapkali 

dihadapkan pada paradoks moralitas. Pilihan sulit, karena keduanya memiliki 

argument rasional dan faktual. Sebagai ontoh, apakah tindakan aborsi dinilai 

tindakan immoral (jahat) atau tindakan bermoral (baik)? Keputusan moral ini, 

tentu saja dapat dipecahkan dengan menggunakan prinsip-prinsip ilmiah 

dengan mempertanyakan “sejauhmana tingkat rasionalitas, empirisitas, 

faktualitas, dan kesesuaiannya dengan wellbeing yang dikonsepsikan”. 

 

 
132 Sam Harris, The Moral...... 62. 



137 
 

 
 

Terkait dengan konsep kebahagiaan, Harris menggunakan perspektif 

neuroscientifik. Menurutnya, arris mengkonotasikan kebahagiaan kebahagiaan 

(happiness) sepadan dengan “well-being” dan “flourishing”. Kebahagiaan sebagai 

keadaan pikiran superfisial (superficial state of mind) terkait dengan rasa puas 

(satisfaction). Indikator-indikator psiko-fisikal, seperti: cukup uang, kaya, banyak 

teman-teman yang baik, dihargai orang dan sebagainya serta sebaliknya “kesepian”, 

ketersendirian, kemkskinan merupakan indiaktor dari sebuah keadaan “bahagia”. 

Kebahagiaan sebagai proses dan produk mental, sebenarnya merupakan kondisi 

yang dapat dirancang, diemansipasi, ditata di masa depan. Manusia bisa merancang 

“affective forecasting”, merencanakan dan memprediksi kebahagiaan yang 

diinginkan. Hal ini, karena nilai kebahagiaanterkait dengan fakta kesejahteraan dari 

kesadaran manusia. Fakta dan rasionalisasi bisa menentukan dan merumuskan 

nilai-nilai kemanusiaan, kesejahteraan dan kebahagiaan manusia secara lebih luas 

dan komprehensif. Entoh demikian, dengan kerendahan hati, Sam Harris dalam 

kalimat-kalimat akhirnya, menggaris-bahwahibahwa “walau pun para ilmuwan 

meyakini ilmu pengetahuan mampu menJawab bahkan menentukan nilai-nilai 

kemanusiaan secara ilmiah, namun kenyataannya ternyata mereka mengalami 

kegagalan dalam membuat justifikasi ikhwal “benarsalah”, dan “baik-buruk”-nya 

tindakan moralitas manusia. 

 

 

 



138 
 

BAB III 

METODOLOGI PENELITIAN 

A. Pendekatan Penelitian 

 Penelitian ini merupakan telaah filosofis terhadap pemahaman keberagamaan 

mahasiswa dengan menggunakan metode deskriptif dan analisis kualitatif. Telaah ini 

dilakukan dengan cara menafsirkan dan menganalisis pandangan-pandangan mahasiswa 

mengenai eksistensi Tuhan dan agama. Telaah juga dilakukan terhadap sikap/perilaku 

mahasiswa bersangkutan yang diperoleh melalui hasil observasi langsung. 

 Penelitian ini sama sekali tidak dimaksudkan untuk men-generalisir pemahaman 

mahasiswa Jakarta secara keseluruhan atau mahasiswa dalam lingkungan kampus tertentu 

sesuai dengan lokasi penelitian. Penelitian ini hendak mengungkap bahwa ada pemahaman 

keagamaan tertentu yang berkembang di kalangan mahasiswa, yang mungkin saja luput dari 

perhatian masyarakat umum.  

 

B. Waktu, Tempat dan  Fokus Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan pada Februari 2016 sampai dengan Agustus 2017 di dua 

Perguruan Tinggi (PT) umum swasta di Jakarta yaitu: Universitas Prof. Dr. Moestopo 

Beragama (UPDM B) dan Universitas Paramadina (UP). UPDM B dipilih karena PT ini, 

walaupun berjenis perguruan tinggi umum tetapi dikenal sangat kental dengan agama. 

Perhatian pihak pengelola UPDM B terhadap kepentingan kehidupan beragama sangat 

menonjol. Hal ini dapat dilihat salah satunya dari penyediaan fasilitas rumah ibadah bagi 5 



139 
 

(lima) agama, tersedia dengan baik. Selain itu, dari label nama “Beragama” pada penamaan 

PT ini, juga  mencerminkan bahwa agama merupakan faktor yang sangat dipentingkan. 

Penamaan “Beragama” ini cukup unik karena hanya UPDM B ini satu-satunya PT 

yang memiliki nama itu di Indonesia bahkan di dunia. Dalam sejarahnya, cikal bakal 

pendirian universitas ini dari Kursus Tukang Gigi tahun 1952 yang dibuka oleh Kolonel dr. 

Moestopo, Kepala Bagian Bedah Rahang Rumah Sakit Angkatan Darat (sekarang RSPAD 

Gatot Subroto). Kemudian, Moestopo resmi berdiri dan diakui sebagai universitas tanggal 

15 Februari 1961. Adapun kata "Beragama" ditambahkan jadi nama universitas ini pada 

tahun 1966. 

Penamaan “Beragama” ada hubungannya dengan era penumpasan besar-besaran 

kaum komunis di Indonesia termasuk di perguruan tinggi, pasca kudeta G 30 S/PKI. Kata 

"Beragama" ditambahkan jadi bagian nama Universitas Moestopo supaya memberi tekanan 

bahwa universitas ini beragama, bukan komunis, dan tidak berafiliasi dengan Partai 

Komunis Indonesia (PKI). 

Universitas Paramadina (UP) dipilih karena PT ini dikenal oleh sebagian umat Islam, 

terutama yang konservatif, sebagai kampus ‘nyeleneh’ dan ‘sesat’. Kampus ini sering 

dihubungkan dengan pemikiran Islam Liberal yang diusung Jaringan Islam Liberal.  

Anggapan itu tidak mengherankan, karena kampus Paramadina didirikan oleh 

cendekiawan muslim yang kontroversial, Nurcholish Madjid (Cak Nur). Pemikiran Cak Nur, 

yang terkenal sebagai penganut neo-modernis ala Fazlur Rahman. Kontroversinya muncul 

ketika berpidato dengan judul  ”Keharusan Pembaharuan Pemikiran Islam dan Masalah 

Integrasi Umat” pada tahun 1970. Dalam isi pidatonya tersebut, Cak Nur mengkritik umat 



140 
 

Islam yang terbelakang. Islam di Indonesia menurutnya sedang stagnan. Dalam pidato 

tersebut, dia menyarankan kepada umat Islam agar melakukan pembaharuan dengan 

melakukan empat hal: sekulerisasi, kebebasan berpikir, terbuka, dan idea of progress. Pidato 

tersebut mendapatkan banyak kritikan sekaligus makian dari beberapa umat Islam. Setelah 

menyeleseikan studi doktoralnya di Chicago University, Cak Nur membuat lembaga 

keagamaan bernama Yayasan Paramadina bersama beberapa intelektual muda pada saat itu 

yaitu Djohan Effendi, Utomo Dananjaya, Fahmi Idris, Emil Salim, Dawam Rahardjo, dan 

lain-lain. Setelah masa reformasi di Indonesia pada 1998, Yayasan Paramadina mendirikan 

universitas yang awalnya bernama Universitas Paramadina Mulya. Universitas Paramadina 

memiliki hubungan historis yang begitu kuat, dan selalu dihubung-hubungkan dengan 

pemikiran “liberal” Cak Nur. Bahkan kampus Paramadina disebut-sebut sebagai tempat 

indoktrinasi gagasan-gagasan neo-modernisnya. 

Adapun fokus penelitian ini adalah: 

1) Menganalisis pemahaman mahasiswa Jakarta tentang eksistensi Tuhan dan agama 

2) Menganalisis argumen-argumen yang menjadi dasar/landasan berpikir mahasiswa  

Jakarta tentang eksistensi Tuhan dan agama 

3) Menganalisis faktor-faktor yang memengaruhi pemahaman keagamaan mahasiswa 

Jakarta 

4) Menganalisis otoritas pedoman hidup (standar nilai baik-buruk)  yang menjadi  

acuan mahasiswa Jakarta dalam kehidupannya. 

 

 



141 
 

 

C. Pemilihan Informan 

Informan dalam penelitian ini ditentukan secara purposive sampling dan dengan 

teknik snow ball (bola salju). Purposive artinya sengaja. Jadi, purposive sampling berarti 

teknik pengambilan sempel secara sengaja. Maksudnya, peneliti dengan sengaja 

menentukan sendiri sampel yang diambil, tidak secara acak (random), karena ada 

pertimbangan tertentu sesuai dengan kebutuhan data penelitian. 

Purposive sampling adalah salah satu teknik sampling non random sampling di mana 

peneliti menentukan pengambilan sampel dengan cara menetapkan ciri-ciri khusus yang 

sesuai dengan tujuan penelitian sehingga diharapkan dapat menjawab permasalahan 

penelitian. Berdasarkan penjelasan purposive sampling tersebut, ada dua hal yang sangat 

penting dalam menggunakan teknik sampling tersebut, yaitu non random sampling dan 

menetapkan ciri khusus sesuai tujuan penelitian oleh peneliti itu sendiri. 

Non random sampling adalah teknik sampling yang tidak memberikan kesempatan 

yang sama pada setiap anggota populasi untuk dijadikan sampel penelitian. Sedangkan ciri 

khusus sengaja dibuat oleh peneliti agar sampel yang diambil nantinya dapat memenuhi 

kriteria-kriteria yang mendukung atau sesuai dengan kebutuhan penelitian. 

 Informan yang ditentukan dengan Purposive sampling ini tidak dimaksudkan 

sebagai mewakili seluruh populasi. Jadi tidak dimaksudkan untuk men-generalisirnya. 

Dengan kata lain, hasil penelitian ini tidak mewakili secara umum pemahaman keagamaan 

mahasiswa, baik di Universitas Prof. Dr. Moestopo Beragama maupun di Universitas 

Paramadina. Purposive sampling dilakukan karena mahasiswa dengan karakteristik tertentu 



142 
 

saja yang bisa menjadi informan untuk menjawab perumusan masalah penelitian. Kemudian 

teknik snow ball (bola salju) dipergunakan untuk menemukan informan lain yang memiliki 

karakter sejenis. Teknik snow ball dipakai karena bagi mahasiswa tertentu, agak riskan untuk 

secara terbuka dan terang-terangan mengaku bahwa dirinya memiliki paham/pandangan 

agama yang berbeda dengan kebanyakan orang. Stigma kafir atau murtad masih menjadi 

momok apalagi jika sampai diketahui keluarganya.  

Jumlah informan dalam penelitian ini ialah 53 (lima puluh tiga) orang yang terdiri 

dari 25 (dua puluh lima) mahasiswa berasal dari Universitas Paramadina dan 28 (dua puluh 

delapan) mahasiswa berasal dari Universitas Prof. Dr. Moestopo Beragama Jakarta. 

 

D. Langkah-langkah Penelitian 

Proses penelitian dilaksanakan melalui langkah-langkah sebagai berikut: 

a) Inventarisasi data. Pada tahap ini penulis mengumpulkan data melalui wawancara 

langsung, melalui email, massanger dan whatsapps. Selain itu data juga dikumpulkan 

melalui observasi langsung terhadap informan baik selama di kampus, di luar 

kampus maupun di  rumah tempat tinggalnya. 

b) Pengklasifikasian data. Jika pada tahap pengumpulan data penulis mengumpulkan 

data sebanyak mungkin, maka pada tahap ini data-data yang telah diperoleh mulai 

diklasifikasikan dan dipilah-pilah berdasarkan bab dan sub-sub bab yang telah 

penulis susun sesuai dengan rencana dan kebutuhan. 

c) Analisis data. Data yang telah diklasifikasikan mulai dianalisis sesuai dengan 

rumusan masalah dan tujuan penelitian. 



143 
 

d) Penyajian data, yaitu memaparkan hasil analisis secara sistematis dan teratur 

berdasarkan sub-sub bab yang telah ditentukkan. Penyajian data diawali dari pokok-

pokok pikiran atau unsur-unsur yang paling mendasar dan sederhana, kemudian 

menuju pada pokok pembahasan yang lebih rumit. 

 

E. Analisis Hasil 

Data-data dalam penelitian ini dianalisis menggunakan metode sebagai berikut: 

a) Interpretasi: Secara mendasar analisis hasil di dalam penelitian ini menggunakan 

interpretasi penulis atas pemikiran mahasiswa baik yang disampaikan secara 

langsung melalui wawancara maupun yang disampaikan melalui email, massanger 

dan whatsapps. 

b) Holistika, metode ini digunakan untuk melihat pemikiran mahasiswa mengenai 

eksistensi Tuhan dan agama sebagai bagian integral dari keseluruhan pemikirannya. 

c) Kesinambungan historis, berdasarkan asumsi bahwa pemikiran mahasiswa ini tidak 

pernah terlepas dari sejarah pemikiran yang ada sebelumnya atau lingkungan yang 

memengaruhinya. Dengan ini penulis mencoba menganalisis pemikiran mahasiswa 

sebagai reaksi atas sejarah pemikiran yang telah ada sebelumnya atau lingkungan 

yang memengaruhinya. Kesinambungan historis dapat menunjukkan mengapa dan 

bagaimana mahasiswa menyusun bangunan pemikirannya sedemikian rupa sebagai 

koreksi dan kritik atas pemikiran dan fenomena keagamaan yang berkembang.  



144 
 

d) Heuristika, metode ini digunakan untuk menemukan suatu paradigma baru dari 

pemikiran mahasiswa mengenai eksistensi Tuhan dan agama bagi kehidupan 

keberagamaan di Indonesia. 

 

 

 



145 
 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 

A. Hasil Penelitian 

1. Kondisi Sosial Kampus 

Lokasi kampus Universitas Prof. Dr. Moestopo Beragama (UPDM B) dan 

Universitas Paramadina (UP) berada tepat di jantung kota metropolitan,  Jakarta 

Pusat. Sebagai sebuah kota terbesar di Indonesia, Jakarta menjadi pusat 

perkembangan budaya, pusat perkembagan politik, pusat perkembagan informasi 

serta pusat perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Kondisi ini turut 

berpengaruh pada perkembangan mahasiswa baik pada pola pikir maupun 

perilaku. 

Pola pikir mahasiswa Jakarta cenderung lebih progresif dibanding dengan 

mahasiswa yang berada di daerah. Pengaruh global informasi juga mendorong 

mahasiswa berpikir cepat dan kritis. Di sisi lain, kebiasaan hidup hedonis dan 

pragmatis juga menjadi bagian dari keseharian masyarakat Jakarta. 

Mahasiswa yang kuliah di UPDM B dan UP sebenarnya tidak semua 

tinggal di Jakarta, tetapi berasal dari kota-kota sekitar Jakarta seperti Tangerang, 

Bekasi, Depok dan Bogor. Mereka berangkat dan pulang menggunakan berbagai 

alat transportasi seperti: KRL Commuter Line, Busway Transjakarta, bis kota dan 

motor. Jarak tempuh untuk mencapai kampus bisa mencapai hingga 3 jam  dalam 

sekali perjalanan. Lamanya jarak tempuh ini selain karena jaraknya yang memang 

jauh juga karena pengaruh kemacetan lalu lintas yang sudah di atas ambang batas. 

Dengan kondisi seperti ini, ibadah ritual seperti mengerjakan shalat, 

menjadi tantangan tersendiri. Men-jama’ dan meng-qasar shalat menjadi jalan 

pintas bagi beberapa mahasiswa yang tergolong masih “taat” mengerakan ibadah.1 

 
1 Dari data hasil penelitian, mahasiswa yang tergolong melaksanakan ini hanya terdiri 
dari 18,87%. Lihat hlm 205 



146 
 

 

Universitas Paramadina adalah sebuah institusi pendidikan tinggi yang 

bertujuan untuk menghasilkan sarjana yang memiliki kedalaman iman, 

kemandirian jiwa, ketajaman nalar, kepekaan nurani, kecakapan berkarya dan 

keluasan wawasan.  Universitas Paramadina didirikan sebagai kampus peradaban 

yang terbuka dengan mengedepankan nilai-nilai Ke-Islaman, Ke-Indonesiaan, dan 

Ke-Moderenan. Kampus ini mempersiapkan mahasiswa untuk siap menghadapi 

tantangan kompetisi global. Kesempatan menjalin kerjasama baik secara nasional 

dan internasional sebagai langkah awal pengembangan kompetensi menjadi 

sumber daya manusia Indonesia berkualitas dalam persaingan dunia.2 

Motto Universitas Paramadina adalah: Leadership, Entrepreneurship, 

Ethics. Kampus ini beralamat di  Jalan Gatot Subroto Kav. 97, Mampang, Jakarta 

Selatan, DKI Jakarta 12790. Adapun Paramadina Graduate School beralamat di 

The Energy 22nd Floor, SCBD Lot. 11A, Jl. Jend. Sudirman Kav. 52-53, 

Senayan, Kebayoran Baru, Jakarta Selatan, DKI Jakarta 12190. 

Universitas Paramadina mempunyai visi menjadi unversitas unggulan 

berbasiskan etika-religius untuk mewujudkan peradaban yang luhur. Visi tersebut 

diwujudkan dalam misi: membina ilmu pengetahuan rekayasa dengan kesadaran 

akhlak mulia demi kebahagian bersama seluruh umat manusia, melalui penciptaan 

lingkungan kampus sebagai pusat ilmu dan budaya, yang memiliki tradisi 

masyarakat ilmiah yang kreatif dan civitas academika yang berkepribadian teguh 

dan sikap menjunjung tinggi kebebasan mimbar akademik.3 

Dalam sejarahnya, pada tanggal 4 Desember 1994, dua yayasan, Yayasan 

Wakaf Paramadina dan Yayasan Pondok Mulya, yang masing-masing bergerak di 

bidang pendidikan dan berorientasi pada nilai-nilai Islam, sepakat untuk bekerja 

sama dan berencana mendirikan perguruan tinggi. Kesepakatan tersebut 

 
2 https://www.paramadina.ac.id/visi-dan-misi 
3 https://www.paramadina.ac.id/visi-dan-misi 

http://id.wikipedia.org/wiki/4_Desember
http://id.wikipedia.org/wiki/1994
http://id.wikipedia.org/wiki/Yayasan_Wakaf_Paramadina
http://id.wikipedia.org/wiki/Yayasan_Wakaf_Paramadina
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Yayasan_Pondok_Mulya&action=edit&redlink=1
http://id.wikipedia.org/wiki/Islam


147 
 

diwujudkan dengan didirikannya Yayasan Paramadina-Mulya yang dikukuhkan di 

hadapan Notaris Harun Kamil, No. 188 tanggal 27 Februari 1995. Sejak saat itu 

gagasan untuk mendirikan universitas mulai dikembangkan. Rangkaian diskusi 

yang diikuti oleh pengurus yayasan, kelompok Yayasan Isnet, kelompok BATAN, 

kelompok LIPI, dan pribadi-pribadi yang mencurahkan harapan dan gagasan 

tentang universitas yang hendak didirikan menyarankan pokok-pokok pikiran 

sebagai berikut: 

1. Universitas yang akan didirikan hendaknya memberikan kontribusi pada 

penyempurnaan atau peningkatan model perguruan tinggi yang sudah ada. 

2. Universitas tersebut sebaiknya hanya membuka program studi ilmu-ilmu 

yang sedang berkembang menuju ilmu masa depan, yaitu “Engineering 

Science” atau Ilmu Rekayasa. 

3. Universitas hendaknya mementingkan riset sebagai upaya 

menyeimbangkan dan meningkatkan mutu pengembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. 

4. Universitas hendaknya mementingkan riset sebagai upaya 

menyeimbangkan dan meningkatkan mutu pengembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. 

5. Universitas sejak awal agar membuka program pascasarjanya, yang 

berorientasi pada riset. 

6. Universitas hendaknya menghasilkan lulusan yang memiliki keahlian yang 

diperlukan oleh bangsa Indonesia, yaitu yang beriorientasi pada riset, 

semangat kewirausahaan dalam pengembangan industri kerekayasaan dan 

jasa yang menjiwai etika keislaman. 

7. Universitas agar merupakan wahana pusat kebudayaan dan peradaban 

bukan hanya sekedar lembaga pendidikan. Oleh karena itu kampus 

universitas perlu menyediakan fasilitas yang mendorong berlangsungnya 

kegiatan segala aspek kehidupan agar sivitas akademika dapat 

mengekspresikan dirinya dalam wujud yang paling bermutu. 

http://id.wikipedia.org/wiki/27_Februari
http://id.wikipedia.org/wiki/1995
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Yayasan_Isnet&action=edit&redlink=1
http://id.wikipedia.org/wiki/BATAN
http://id.wikipedia.org/wiki/LIPI


148 
 

8. Universitas agar dapat mengembangkan kepribadian, seperti diharapkan 

oleh tujuan pendidikan dalam undang-undang sistem pendidikan. 

9. Universitas harus memenuhi fitrahnya sebagai universitas yang universal, 

sehingga mampu menyebut dirinya bertaraf internasional. 

Harapan-harapan tersebut di atas dirumuskan dalam gagasan dasar 

universitas sebagai berikut: 

1. Universitas secara internasional mendapat pengakuan dari Dunia 

Akademik dan bisnis dengan orientasi nilai-nilai dan peradaban Islam. 

2. Universitas lebih memfokuskan pada pengembangan program studi  

”engineering science” dengan disiplin ilmu yang mampu menyongsong 

perkembangan masa depan di samping program studi ilmu-ilmu sosial dan 

falsafah yang mendukung program studi tersebut. 

3. Universitas diharapkan dapat menawarkan alternatif model perguruan 

tinggi, dalam rangka peningkatan mutu, relevansi dan efektivitas 

pendidikan. 

4. Universitas dapat berkembang menjadi pusat kebudayaan dan peradaban, 

sebagai tempat persemaian manusia baru Indonesia. 

Di pemahaman sebagian umat Islam, terutama yang konservatif dan 

radikal, kampus Paramadina dianggap sebagai kampus ‘nyeleneh’ dan ‘sesat’. 

Kampus ini sering dihubungkan dengan pemikiran Islam Liberal yang diusung 

Jaringan Islam Liberal (JIL) dan lain-lain. Anggapan itu tidak mengherankan, 

karena kampus Paramadina didirikan oleh cendekiawan muslim yang sering 

dinilai kontroversial, Nurcholish Madjid alias Cak Nur. Pemikiran Cak Nur, yang 

terkenal sebagai penganut neo-modernis ala Fazlur Rahman, terkenal sebagai 

Ketua Umum PB HMI dua periode 1966-1969. Kontroversinya muncul ketika 

berpidato dengan judul  ”Keharusan Pembaharuan Pemikiran Islam dan Masalah 

Integrasi Umat” pada tahun 1970. Pada isi pidatonya tersebut, Cak Nur mengritik 

umat Islam yang terbelakang. Islam di Indonesia menurutnya sedang stagnan. 

Dalam pidato tersebut, Cak Nur menyarankan kepada umat Islam agar melakukan 



149 
 

pembaharuan dengan melakukan empat hal: sekulerisasi, kebebasan berpikir, 

terbuka, dan idea of progress. Pidato tersebut mendapatkan banyak kritikan 

sekaligus makian dari beberapa umat Islam. Setelah menyelesaikan studi 

doktoralnya di Chicago University, Cak Nur membuat lembaga keagamaan 

bernama Yayasan Paramadina bersama beberapa intelektual muda pada saat itu 

yaitu Djohan Effendi, Utomo Dananjaya, Fahmi Idris, Emil Salim, Dawam 

Rahardjo, dan lain-lain. Di dalam yayasan tersebut, diadakan beberapa kegiatan 

kajian keagamaan seperti Klub Kajian Agama (KKA). Setelah terjadinya 

reformasi di Indonesia pada 1998, Yayasan Paramadina membuat sebuah 

universitas yang diharapkan akan menjadi kampus alternatif di Indonesia. 

Awalnya kampus ini bernama Universitas Paramadina Mulya. Namun saat ini 

bernama Universitas Paramadina saja. Melihat hubungan historis yang begitu 

kuat, tidak heran bila kampus ini dihubung-hubungkan dengan pemikiran “liberal” 

Cak Nur dan dinilai sebagai kampus yang dijadikan tempat indoktrinasi gagasan-

gagasan neo-modernisnya. 

Makna kata “liberal” di sini nampaknya harus diperjelas agar tidak bias. 

Menurut salah satu dosen yang diwawancara, kata “liberal” yang dimaksud adalah 

makna asli liberal itu sendiri yaitu adanya kebebasan berpikir dan berpendapat 

dalam lingkup akademis. Bahkan semua kampus progressif di dunia ini adalah 

kampus liberal dalam arti tersebut. Kampus adalah wadah intelektual di mana 

segala pendapat dan ekspresi harus dijaga, agar gagasan yang bagus tidak 

terdominasi karena berbagai faktor. Kebebasan yang dikembangkan di 

Paramadina adalah kebebasan yang tidak mengganggu kebebasan orang lain. 

Di Paramadina, dalam hal gerakan memang terdapat tradisi yang berbeda 

dengan kampus lain. Politik kampus yang terjadi  di kampus-kampus besar, di 

Paramadina cenderung tidak ada. Banyak faktornya, salah satunya adalah 

ketidakadaan pemikiran itu sendiri. Selain itu, kampus Paramadina yang sudah 

terlanjur dicap “liberal” membuat pemikiran-pemikiran yang berbeda sulit masuk 

ke sana. Di samping karena biaya kuliah di Paramadina yang tidak kecil 

_dibanding Perguruan Tinggi Swasta lainnya di jantung kota metropolitan_, 



150 
 

membuat gagasan Cak Nur hanya bisa disaingi mayoritasnya oleh anak-anak 

hedon yang tentu saja apatis terdapat pemikiran dan gerakan politik. 

Namun perubahan terjadi setelah Anies Baswedan menjadi rektor pada 

tahun 2007. Anies sebagai tokoh muda yang menyeleseikan doktor di Amerika 

Serikat (AS), membuat banyak perubahan berarti di Paramadina. Salah satunya 

adalah membuka Paramadina Fellowship (PF) yaitu program beasiswa kuliah 

gratis sekaligus tempat tinggal bagi anak daerah yang berprestasi. Program yang 

dimulai pada tahun 2008 ini menuai banyak apresiasi positif. Karena selain 

memberikan kesempatan belajar kepada anak kurang mampu, juga menambahkan 

daya saing prestasi mahasiswa Paramadina. Tak heran, karena penerima beasiswa 

ini melewati seleksi yang sangat ketat. 

Dampak lainnya adalah infiltrasi pemikiran ke Paramadina. Salah satunya 

adalah pemikiran tarbiyah/PKS dengan didirikannya KAMMI komsat gabungan 

yang meliputi kampus Paramadina, Bidakara, dan Sampoerna. Ketua 

komisariatnya adalah mahasiswa penerima beasiswa PF angkatan 2008 untuk 

jurusan Teknik Informatika. Selain itu, ada juga mahasiswa PF 2009 yang aktif di 

pengajian Majlis Rasulullah. Kajian tentang ekonomi syariah pun tidak 

ketinggalan. Celana ngatung dan jenggot tipis jilbab lebar kini mulai bermunculan 

di Paramadina walaupun tidak dominan. Adanya kelompok-kelompok yang tidak 

“khas Cak Nur” ini tidak mendapat resistensi yang berarti. Kalaupun ada, ini 

berkaitan dengan eksistensi KAMMI secara organisasi dan hanya kurangnya 

komunikasi antara petinggi masing-masing organisasi. Secara umum, Paramadina 

mulai menerima hadirnya pemikiran-pemikiran lain ini. 

Selain adanya infiltrasi pemikiran melalui jaringan beasiswa, Paramadina 

di bawah Anies juga mulai mengalihkan market mereka dengan lebih 

menonjolkan aspek kampus umum dan modern, daripada sebagai kampus Cak 

Nur. Strategi ini tidak mengherankan, karena kampus Paramadina sering 

disalahpahami sebagai kampus liberal ala Cak Nur. Masyarakat Indonesia pun 

kini mulai mengenal Paramadina sebagai kampusnya “Anies Baswedan” daripada 



151 
 

kampus “Cak Nur”. Anies yang sering tampil di TV, mulai populer di kalangan 

masyarakat terutama sejak meluncurkan Indonesia Mengajar yang diapresiasi 

banyak pihak. Kini lebih popular lagi setelah Anis terpilih sebagai Gubernur DKI 

Jakarta. 

Universitas Paramadina memiliki 4 (empat) fakultas pada jenjang Strata 

1(Sarjana) yaitu: 

a) Fakultas Ekonomi dan Bisnis 

Fakultas ini memiliki satu Program Studi yaitu Manajemen yang bertujuan 

menyiapkan mahasiswa menjadi profesional dan entrepreneur yang 

mempunyai pemahaman teori yang mendalam, kreatif dan inovatif dalam 

menciptakan solusi bisnis. Prodi Manajemen memiliki 4 peminatan: 

Peminatan Manajemen Keuangan, Peminatan Manajemen SDM, 

Peminatan Manajemen Pemasaran dan Peminatan Manajemen Operasi. 

Dengan tiga mata kuliah pilihan dari berbagai bidang manajemen 

b) Fakultas Falsafah dan Peradaban 

Fakultas ini memiliki 4 (empat) program studi yaitu: 

• Program Studi Falsafah dan Agama. Prodi ini mempelajari ilmu 

agama, dalam hal ini agama Islam, yang ditopang oleh pengenalan 

terhadap persoalan filosofis. Program ini memberikan konteks 

kepada ilmu agama terkait dengan perubahan zaman yang 

menuntut usaha-usaha ijtihad. 

• Program Studi Hubungan Internasional. Kajian program studi ini 

mencakup dinamika hubungan antar aktor negara dan aktor non 

negara yang melewati batas-batas wilayah geografis dalam 

berbagai aspek yaitu politik, ekonomi, budaya, sejarah dan 

ideologi. Fenomena konflik dan perdamaian merupakan kajian 

utama mahasiswanya. Keunikan program studi Hubungan 

https://id.wikipedia.org/wiki/Manajemen
https://id.wikipedia.org/wiki/Falsafah
https://id.wikipedia.org/wiki/Agama
https://id.wikipedia.org/wiki/Hubungan_Internasional


152 
 

Internasional di Universitas Paramadina adalah konsentrasi 

kawasan Asia Tenggara yang masih menjadi studi yang jarang 

ditemui di kampus manapun di dunia.  

• Program Studi Ilmu Komunikasi. Prodi ini mempelajari berbagai 

proses pernyataan antar manusia yang meliputi penciptaan dan 

penafsiran makna pesan yang meliputi berbagai aspek, yaitu 

psikologi, ekonomi, politik, sosial budaya dan teknologi 

berlandaskan keseimbangan antara wawasan teoretis dan 

keterampilan praktis. Program Studi ini menawarkan lima 

peminatan, yaitu: Peminatan Penyiaran, Peminatan Humas, 

Peminatan Manajemen Merek, Peminatan Advertensi Kreatif, dan 

Peminatan Kajian Media. Peminatan Penyiaran berfokus pada 

konsentrasi produksi program penyiaran dokumenter. Peminatan 

Humas berkonsentrasi pada pengelolaan reputasi dan krisis 

perusahaan. Peminatan Manajemen Merek adalah peminatan yang 

berfokus pada pembahasan proses pengelolaan kampanye atau 

komunikasi merek. Peminatan Advertensi Kreatif adalah 

peminatan yang menitikberatkan pada produksi kreatif periklanan. 

Peminatan Kajian Media berpusat pada pengembangan wacana 

literasi media, pemahaman dan analisa kritis peran serta fungsi 

media dalam perkembangan sosial, ekonomi dan budaya 

masyarakat  Indonesia pada khususnya. 

• Program Studi Psikologi. Prodi ini mempelajari berbagai aspek 

proses mental dan perilaku manusia, baik sebagai individu, 

maupun sebagai makhluk sosial. 

 

 

c) Fakultas Ilmu Rekayasa 

Fakultas ini memiliki 3 (tiga) Program Studi yaitu: 

https://id.wikipedia.org/wiki/Asia_Tenggara
https://id.wikipedia.org/wiki/Ilmu_Komunikasi
https://id.wikipedia.org/wiki/Literasi_media
https://id.wikipedia.org/wiki/Psikologi


153 
 

• Program Studi Desain Komunikasi Visual, yang  mengarahkan 

kompetensinya pada integrated branding strategy. Kompetensi ini 

difokuskan pada kemampuan berpikir kreatif dan strategis dalam 

merancang sebuah strategi brand yang diimplementasikan melalui 

sebuah karya visual yang sistematis dan efektif. Program studi ini, 

sesuai dengan langkah kerja universitas, mengasah soft skill 

mahasiswa agar mampu bersaing dalam dunia profesinya pada 

masa mendatang. Seluruh kompetensi yang dibutuhkan menjadi 

dasar penyusunan kurikulum dan metode pengajaran yang 

senantiasa dikembangkan dan diperbaharui.  

• Program Studi Desain Produk Industri. Prodi ini memfokuskan 

pembelajaran pada perancangan produk benda pakai yang memiliki 

nilai keunikan ide dan bentuk. Kompetensi untuk merancang 

produk dilengkapi dengan pembekalan kemampuan dasar untuk 

menggali kreativitas, mencurahkan ide melalui presentasi dan 

gambar, serta penguasaan teknis dan mekanis yang berkaitan 

dengan produksi. Kemampuan dasar dan teknis didasari dengan 

wawasan tentang pemahaman manusia baik sebagai pengguna 

produk, maupun sebagai konsumen, sehingga mahasiswa mampu 

merancang produk yang selain nyaman juga memiliki nilai jual.  

• Program Studi Teknik Informatika. Prodi ini memfokuskan diri ke 

bidang Network Technology. Hal ini berguna untuk menjawab 

kebutuhan pasar kerja yang menuntut lulusan TI menguasai bidang 

pengembangan jaringan. Mahasiswa program studi ini mempelajari 

berbagai disiplin ilmu yang terkait langsung dengan teknologi 

informasi, baik dalam bidang hardware maupun software. Selain 

itu, selama proses belajar mengajar, mahasiswa dan dosen, baik 

secara individu maupun kelompok, mengembangkan kemampuan 

untuk membangun Information Communication and Technology 

dan softskill yang dapat diaplikasikan di masyarakat. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Desain_grafis
https://id.wikipedia.org/wiki/Desain_industri
https://id.wikipedia.org/wiki/Teknik_Informatika


154 
 

Universitas Paramadina juga memiliki Program Strata 2 (Pascasarjana) 

yakni Paramadina Graduate Schools yang terdiri dari: 

• School of Business yang meliputi: peminatan Strategic Finance, peminatan 

Islamic Business & Finance. 

• School of Communication yang meliputi: peminatan Political 

Communication dan peminatan Corporate Communication. 

• School of Diplomacy. 

Adapun Universitas Prof. Dr. Moestopo (Beragama) atau UPDM (B) 

adalah salah satu perguruan tinggi swasta di Indonesia yang didirikan oleh Prof. 

Dr. Moestopo pada 15 Mei 1961. UPDM (B) didirikan oleh Yayasan Prof. Dr. 

Moestopo (UPDM). Berbicara tentang sejarah Yayasan UPDM tidak dapat 

dipisahkan dari pembicaraan tentang sejarah Universitas dan Pak Moestopo, 

karena diantara ketiganya bersifat saling mengisi dan melengkapi. Tonggak batu 

pertama pengabdian Yayasan UPDM dimulai dengan dibukanya Kursus Tukang 

Gigi pada tahun 1952.4 

Pada waktu itu Pak Moestopo masih berpangkat Kolonel, menjabat 

sebagai Kepala Bagian Bedah Rahang, Rumah Sakit Angkatan Darat (sekarang 

RSPAD Gatot Subroto). Disela-sela kesibukannya, Pak Moes mengabdikan diri 

pada dunia pendidikan, dengan mengelola ‘Kursus Kesehatan Gigi dr. Moestopo’, 

di rumah beliau di jalan Merak 8, Jakarta. Kursus ini berlangsung selama 2 jam, 

sejak pukul 15.00 sampai 17.00 dengan tujuan untuk meningkatkan kemampuan 

dan keterampilan tukang gigi di seluruh Indonesia yang jumlahnya hampir 2.000 

orang, agar dapat memenuhi kriteria minimal Ilmu Kedokteran Gigi dalam hal 

ygiene, gizi, dan anatomi sederhana, sesuai dengan himbauan Menteri Kesehatan 

dalam Konggres PDGI II tahun 1952.5 

 
4 https://moestopo.ac.id/sample-page/ 
5 https://moestopo.ac.id/sample-page/ 

https://id.wikipedia.org/wiki/Bisnis
https://id.wikipedia.org/wiki/Keuangan
https://id.wikipedia.org/wiki/Perbankan_syariah
https://id.wikipedia.org/wiki/Ilmu_Komunikasi
https://id.wikipedia.org/wiki/Komunikasi_politik
https://id.wikipedia.org/wiki/Komunikasi_politik
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Komunikasi_perusahaan&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Diplomasi


155 
 

Pada tahun 1957, dibuka sebuah kursus lagi yang dinamakan ‘Kursus 

Tukang Gigi Intelek’. Sepulang dari Amerika Serikat pada tahun 1958, Pak Moes 

mendirikan ‘Dental College Dr. Moestopo’. Dental college ini mendapat 

pengakuan resmi dari Departemen Kesehatan,bahkan mendapat penghargaan 

dengan kunjungan Presiden Soekarno. Pada kesempatan tersebut, Bung Karno 

memberikan pujian khusus kepada Dr.Moestopo, yang dianggap telah berhasil 

mendidik dan menelurkan tenaga kesehatan gigi yang terjangkau oleh rakyat 

kecil.6 

Melihat hasil positif yang telah dicapai, pemerintah menganjurkan agar 

status dental college ditingkatkan menjadi ‘Akademi Tinggi Gigi’, sehingga pada 

tahun 1960 status akademi ini ditingkatkan menjadi ‘Perguruan Tinggi Swasta 

Dental College dr. Moestopo’, yang sudah bersifat akademik.7 

Pada tahun 1961 Pak Moes memperoleh gelar Guru Besar/Profesor dari 

Universitas Indonesia, dan dilantik oleh Prof. Ouw Eng Liang.8 

Sesuai dengan Pola Pendidikan Nasional, dimana Perguruan Tinggi 

Swasta harus meningkatkan mutu, peranan, dan tanggung jawabnya dalam 

menyelenggarakan pendidikan nasional tanpa harus kehilangan ciri-ciri khas 

Perguruan Tinggi Swasta itu sendiri, maka Perguruan Tinggi Swasta Dental 

College dr. Moestopo akhirnya ditingkatkan lagi statusnya menjadi ‘Fakultas 

Kedokteran Gigi Prof.Dr.Moestopo’ pada tahun 1961. Fakultas inilah yang 

merupakan embrio Universitas Prof.Dr.Moestopo, yang didirikan secara resmi 

pada tanggal 15 Pebruari 1961.9 

Sejalan dengan perkembangan di bidang pendidikan, pada tahun 1962 Pak 

Moestopo bersama ibu R.A. Soepartin Moestopo mendirikan Yayasan Universitas 

Prof.Dr.Moestopo berdasarkan akte Notaris R.Kadiman No. 62. Untuk 

 
6 https://moestopo.ac.id/sample-page/ 
7 https://moestopo.ac.id/sample-page/ 
8 https://moestopo.ac.id/sample-page/ 
9 https://moestopo.ac.id/sample-page/ 



156 
 

mendirikan Yayasan ini, Pak Moes selaku pendiri dan ketua Yayasan yang 

pertama, menggunakan tanah pribadi dan bangunannya di jalan Hang Lekir I no. 

8,Jakarta dan sebuah mobil Opel Capitan tahun 1962 Nopol. B 311, sebagai salah 

satu modal pertama. Di dalam perjalanannya, Akte Notaris ini telah mengalami 

beberapa kali perubahan. Terakhir dengan Akte Notaris Zainal Arifin SH, No. 3/ 

KGS, tanggal 8 April 1996. Yayasan UPDM sebagai suatu badan sosial bertujuan 

melaksanakan kegiatan pengabdian kepada Pemerintah RI melalui pendidikan, 

kesehatan, agama, riset ilmiah, bimbingan dan penyuluhan mental.10 

Dalam perkembangannya, Universitas Prof.Dr.Moestopo pernah memiliki 

6 (enam) fakultas, yaitu: Kedokteran Gigi, Kedokteran, Sosial Politik jurusan 

Administrasi Negara, Ekonomi jurusan Ekonomi Perusahaan, Pertanian dan 

Publisistik. Namun Fakultas Pertanian tidak dapat diselenggarakan karena tidak 

ada peminat. Demikian pula pada tahun 1971 Fakultas Kedokteran, karena tidak 

memiliki Teaching Hospital, terpaksa ditutup. Pada tahun 1980, Fakultas 

Publisistik berganti nama menjadi Fakultas Komunikasi.11 

Pak Moestopo wafat pada tanggal 29 September 1986, namun perjuangan 

Ys UPDM sebagai wadah pengabdian keluarga Pak Moes kepada Negara dan 

bangsa harus tetap berlangsung. Untuk itu telah diwasiatkan kepada keluarga yang 

ditinggalkan dan keluarga besar Ys UPDM, bahwa yang menggantikan beliau 

sebagai Ketua adalah putra sulungnya, yaitu drg.J.M.Joesoef Moestopo.12 

Di bidang sarana dan prasarana, sejak tahun 1976 berturut-turut dibangun 

gedung Berdikari, gedung Merah Putih, gedung Gotong Royong, gedung 

Harapan, dan gedung Perdamaian, lengkap dengan peralatan dan 

penyempurnaannya di Jl. Hang Lekir I/8, Jakarta Pusat. Terakhir dibangun 

Kampus Bintaro III di Jl. Bintaro Permai no 3, Jakarta Selatan, yang diberi nama 

 
10 https://moestopo.ac.id/sample-page/ 
11 https://moestopo.ac.id/sample-page/ 
12 https://moestopo.ac.id/sample-page/ 



157 
 

‘Graha R.A. Soepartien Moestopo’. Pembangunan Kampus UPDM (B) akan 

berlanjut seiring dengan gerak napas perjuangan Kampus Merah Putih.13 

Universitas Prof. Dr. Moestopo (Beragama) saat ini memiliki program 

pendidikan Strata 1 (S1) dan Strata dengan 4 (empat) fakultas dan Program 

Pacasarjana. 

a) Fakultas Kedokteran Gigi dengan Program Studi: Pendidikan 

Dokter Gigi 

b) Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik dengan Program Studi: 

Administrasi Publik dan Hubungan Internasional 

c) Fakultas Ekonomi dengan Program Studi: Manajemen dan 

Akuntansi 

d) Fakultas Ilmu Komunikasi dengan program Studi Ilmu 

Komunikasi yang terdiri dari Konsentrasi: Jurnalistik, Hubungan 

Masyarakat dan Periklanan 

Adapun Program Pascasarjana meliputi Program Studi: Magister Manajemen 

(MM), Magister Ilmu Administrasi (MIA) dan Magister Ilmu Komunikasi (MIK). 

 Kampus UPDM B memiliki nama yang unik dengan nama “Beragama”. 

Jika tadi Universitas Paramadina dikenal dengan sebutan kampus “Liberal”, 

UPDM B malah sebaliknya, kampus “Beragama”. Sebagaimana telah dijelaskan 

dalam Bab III, penamaan “Beragama” ini mencerminkan bahwa agama 

merupakan faktor yang sangat dipentingkan.  Secara historis, kata "Beragama" 

ditambahkan jadi nama universitas ini pada tahun 1966. Penamaan “Beragama” 

ada hubungannya dengan era penumpasan besar-besaran kaum komunis di 

Indonesia termasuk di perguruan tinggi, pasca kudeta G 30 S/PKI. Kata 

"Beragama" ditambahkan jadi bagian nama Universitas Moestopo supaya 

memberi tekanan bahwa universitas ini beragama, bukan komunis, dan tidak 

berafiliasi dengan Partai Komunis Indonesia (PKI). Perhatiannya pada agama, 

 
13 https://moestopo.ac.id/sample-page/ 



158 
 

salah satunya dibuktikan dengan menyediakan fasilitas rumah ibadah terhadap 5 

(lima) agama.  

Secara umum, seringkali orang menilai agama (khususnya Islam) dengan 

cara mengeneralisir perilaku pemeluknya. Dari perilaku tersebut dijadikan 

patokan sebagai nilai kebenaran dalam memandang agama. Dengan kata lain, nilai 

kebenaran agama adalah sebagaimana yang ditunjukkan oleh sikap-sikap 

penganutnya. Ketika muncul berbagai peristiwa buruk yang dilakukan oleh 

penganut suatu agama atau mengatasnamakan agama, apalagi pelakunya seorang 

yang dianggap tokoh agama, maka terbentuklah citra agama tersebut.  

Dalam konteks ini kemudian muncullah sekelompok mahasiswa yang mulai 

kecewa lalu tidak respek terhadap agama. Seiring dengan itu pandangan-

pandangan kritis tentang teologi pun bermunculan dan secara perlahan terbangun. 

Bab ini menyajikan deskripsi dan analisis bagaimana argumen mahasiswa 

dikonstruksi untuk menopang prinsip-prinsip keyakinan mereka dalam memahami 

tentang Tuhan, agama dan moralitas. 

 

2. Posisi dan Tujuan Mata Kuliah  Pendidikan Agama Islam  

Pendidikan mempunyai peran yang sangat strategis untuk mencerdaskan 

kehidupan bangsa dan meningkatkan kualitas sumber daya manusia dalam upaya 

mewujudkan cita-cita bangsa Indonesia serta mewujudkan kesejahteraan umum. 

Pendidikan nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk 

watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan 

kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik agar 

menjadi  manusia yang beriman dan bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, 

berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, keatif, mandiri, dan menjadi warga negara 

yang demokratis serta bertanggung jawab.  

Mengacu pada fungsi dan tujuan pendidikan nasional tersebut jelas sekali 

bahwa peran nilai-nilai agama menjadi sangat penting dalam setiap proses 

pendidikan yang terjadi di sekolah. Karena terbentuknya manusia yang beriman 



159 
 

dan bertaqwa serta berakhlak mulia tidak mungkin terbentuk tanpa peran dari 

agama. Menurut Malik Fajar, yang dikutip oleh Yunus Hasyim Syam, Pendidikan 

adalah masalah yang tidak pernah tuntas untuk dibicarakan, karena itu 

menyangkut persoalan manusia dalam rangka memberi makna dan arah normal 

kepada eksistensi fitrinya.14 

UU No. 20 Tahun 2003 pada Bab II pasal 3, bahwa “pendidikan Nasional 

berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban 

bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa, 

bertujuan untuk mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi manusia 

beriman dan bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia,sehat, 

berilmu,cakap, kreatif, mandiri dan menjadi warga yang demokratis serta 

bertanggung jawab”.15 

Posisi Pendidikan Agama Islam dalam UU Sistem Pendidikan Nasional 

(UU Sisdiknas) 2003 adalah: 

1. Pasal 1 ayat (1), pendidikan adalah: 

Usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses 

pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya 

untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan,pengendalian diri, kepribadian, 

kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya, 

masyarakat, bangsa dan Negara. 

2. Pasal 1 ayat (2), pendidikan nasional adalah: 

Pendidikan yang berdasarkan Pancasila dan Undang-undang Dasar Negara 

Republik Indonesia Tahun 1945 yang berakar pada nilai-nilai agama, kebudayaan 

nasional dan tanggap terhadap tuntutan perubahan zaman. Agama sebagai tujuan 

pendidikan (agar peserta didik memiliki kekuatan spiritual keagamaan) dan 

sumber nilai dalam proses pendidikan nasional. 

 
14 Yunus Hasyim Syam. Mendidik Anak ala Muhammad. (Yogyakarta, Sketsa: 2005),  x 
15 Undang-Undang RI No.14 Tahun 2005 dan No.20 tahun 2003,Tentang Guru dan Dosen 
dan Sistem Pendidikan Nasional, (WIPRESS,2006), hal.58 



160 
 

3. Pasal 4 ayat (1) 

Pendidikan diselenggarakan secara demokratis dan berkeadilan serta tidak 

diskriminatif dengan menjunjung tinggi hak asasi manusia, nilai keagamaan, nilai 

kultural, dan kemajemukkan bangsa. 

4. Pasal 12 ayat (1) 

Setiap peserta didik pada setiap satuan pendidikan berhak mendapatkan 

pendidikan agamasesuai dengan agama yang dianutnya dan diajarkan oleh 

pendidik yang seagama. Peserta didik berhak mendapatkan pendidikan agama 

sesuai dengan agamanya masing-masing dan diajarkan oleh guru/pendidik yang 

seagama. Tiap sekolah  wajib memberikan ruang bagi siswa yang mempunyai 

agama yang berbeda-beda dan tidak ada perlakuan yang diskriminatif. 

5. Pasal 15 

Jenis pendidikan mencakup pendidikan umum, kejuruan, akademik, profesi, 

vokasi,keagamaan, dan khusus. 

6. Pasal 17 ayat (2) 

Pendidikan dasar terbentuk Sekolah Dasar (SD) dan Madrasah Ibtidaiyah (MI) 

atau bentuk lain yang sederajat serta Sekolah Menengah Pertama (SMP) dan 

Madrasah Tsanawiyah (MTs), atau bentuk lain yang sederajat. 

7. Pasal 18 ayat (3) 

Pendidikan menengah berbentuk sekolah menengah atas (SMA), madrasah aliyah 

(MA), sekolah menengah kejuruan (SMK), dan Madrasah Aliyah Kejuruan 

(MAK), atau bentuk lain yang sederajat. 

8. Pasal 28 ayat (3) 

Pendidikan anak usia dini pada jalur pendidikan formal berbentuk Taman Kanak-

kanak (TK), Raudatul Athfal(RA), atau bentuk lain yang sederajat. Salah satu 

jenis pendidikan nasional adalah pendidikan agama. Setingkat Taman Kanak-

kanak (TK) dinamakan Raudatul Athfal (RA), Sekolah Dasar (SD) dinamakan 

Madrasah Ibtidaiyah (MI),  Sekolah Menengah Pertama (SMP) dinamakan 

Madrasah Tsanawiyah (MTs), Sekolah Menengah Atas (SMA) dinamakan 



161 
 

Madrasah Aliyah (MA), dan Sekolah Menengah Kejuruan (SMK) dinamakan 

Madrasah Aliyah Kejuruan (MAK).16 

9. Pasal 30 tentang pendidikan keagamaan  

(1) Pendidikan keagamaan diselenggarakan oleh Pemerintah dan/atau 

kelompok masyarakat dari pemeluk agama, sesuai dengan peraturan 

perundang-undangan. 

(2) Pendidikan keagamaan berfungsi mempersiapkan peserta didik 

menjadi anggota masyarakat yang memahami dan mengamalkan 

nilai-nilai ajaran agamanya dan/atau menjadi ahli ilmu agama. 

(3) Pendidikan keagamaan dapat diselenggarakan pada jalur pendidikan 

formal, nonformal, dan informal. 

(4) Pendidikan keagamaan berbentuk pendidikan diniyah, pesantren, 

pasraman, pabhaja samanera,dan bentuk lain yang sejenis. 

Dalam hal ini pendidikan agama merupakan tanggung jawab 

pemerintah dan masyarakat. Di samping sekolah/madrasah formal 

yang didirikan oleh pemerintah seperti MIN, MTsN, maupun MAN, 

masyarakat dapat juga menyelenggarakan pendidikan agama, baik 

formal (pesantren, madrasah), nonformal (taman pendidikan Al- 

Qur’an (TPA), majlis taklim) maupun informal (madrasah diniyah). 

10. Pasal 31 tentang Pendidikan, yang berbunyi: 

(1) Tiap-tiap warga Negara berhak mendapat pengajaran. 

(2) Pemerintah mengusahakan dan menyelenggarakan satu sistim 

pengajaran nasional yang diatur dengan undang-undang. 

11. Pasal 36 ayat (3) 

Kurikulum disusun sesuai dengan jenjang pendidikan dalam kerangka 

Negara Kesatuan Republik Indonesia dengan memperhatikan:  

a. peningkatan iman dan takwa; 

 
16 Masuk dalam madrasah ini (Madrasah Aliyah Kejuruan) adalah Madrasah Aliyah 
Keagamaan (MAK)/atau madrasah kejuruan pada ilmu-ilmu agama. MAKN merupakan 
perubahan dari madrasah aliyah program khusus (MAPK) sejak tahun 1997, misalnya 
MAKN Surakarta. 



162 
 

b. peningkatan akhlak mulia; 

c. peningkatan potensi, kecerdasan, dan minat peserta didik; 

d. keragaman potensi daerah dan lingkungan; 

e. tuntutan pembangunan daerah dan nasional; 

f. tuntutan dunia kerja; 

g. perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan seni; 

h. agama; 

i. dinamika perkembangan global; dan 

j. persatuan nasional dan nilai-nilai kebangsaan. 

12. Pasal 37 

(1) Kurikulum pendidikan dasar dan menengah wajib memuat: 

pendidikan agama, pendidikan kewarganegaraan; dan bahasa 

(2) Kurikulum pendidikan tinggi wajib memuat, pendidikan agama, 

pendidikan kewarganegaraan dan bahasa. 

13. Pasal 38   

(1) Kurikulum pendidikan tinggi dikembangkan oleh perguruan tinggi 

yang bersangkutan dengan mengacu pada standar nasional pendidikan 

untuk setiap program studi.     

(2) Kerangka dasar dan struktur kurikulum pendidikan tinggi 

dikembangkan oleh  perguruan tinggi yang bersangkutan dengan 

mengacu pada standar nasional pendidikan untuk setiap program studi. 

14. Pasal 55 ayat (1) mengenai Pendidikan Berbasis Masyarakat Masyarakat 

berhak menyelenggarakan pendidikan berbasis masyarakat pada 

pendidikan formal dan nonformal sesuai dengan kekhasan agama, 

lingkungan sosial, dan budaya untuk kepentingan masyarakat. 

 

Pasal-pasal tersebut merupakan penempatan posisi pendidikan Islam 

sebagai bagian dalam kerangka sistem pendidikan Nasional, bahwa 

pendidikan Islam merupakan bagian dari sistem pendidikan Nasional. Dalam 

penjelasan pasal 15 UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003 menyebutkan 

Pendidikan keagamaan merupakan pendidikan dasar, menengah dan tinggi 



163 
 

yang mempersiapkan peserta didik untuk dapat menjalankan peranan yang 

menuntut penguasaan pengetahuan tentang ajaran agama atau menjadi ahli 

ilmu agama. 

Secara umum, dapat dilihat bagaimana posisi agama (pendidikan agama) 

dalam UU Sisdiknas 2003. Dari berbagai Pasal menerangkan bahwa 

pendidikan agama sebagai sumber nilai dan bagian dari pendidikan nasional. 

Pendidikan agama mempunyai peran penting dalam mengembangkan potensi 

peserta didik untuk memiliki kekuatan  spiritual keagamaan, akhlak mulia dan 

kepribadian. 

Dasar, Fungsi, dan Tujuan pendidikan nasional dalam Undang-Undang  

Nomor  20   Tahun 2003 Tentang Sistem  Pendidikan  Nasional bab II Pasal 3 

disebutkan: Pendidikan nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan 

membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka 

mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta 

didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang 

Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi 

warga negara yang demokratis serta bertanggung jawab. 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 12 Tahun 2012  Tentang  

Pendidikan Tinggi Pasal 4 (a) menjelaskan bahwa Pendidikan Tinggi berfungsi 

mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa yang 

bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa. Adapun  tujuan 

diselenggarakannya Pendidikan Tinggi dijelaskan dalam Pasal 5 (a) bertujuan 

untuk berkembangnya potensi Mahasiswa agar menjadi manusia yang beriman 

dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa dan berakhlak mulia, sehat, berilmu, 

cakap, kreatif, mandiri, terampil, kompeten, dan berbudaya untuk kepentingan 

bangsa. 

Rumpun Ilmu Pengetahuan dan Teknologi Pasal 10 Undang-Undang 

Republik Indonesia Nomor 12 Tahun 2012  Tentang  Pendidikan Tinggi 

menyebutkan: (1) Rumpun Ilmu Pengetahuan dan Teknologi merupakan 



164 
 

kumpulan sejumlah pohon, cabang, dan ranting Ilmu Pengetahuan yang disusun 

secara sistematis; (2) Rumpun  Ilmu Pengetahuan dan Teknologi sebagaimana 

dimaksud pada ayat (1) terdiri atas:  

a. rumpun ilmu agama;  

b. rumpun ilmu humaniora;  

c. rumpun ilmu sosial;  

d. rumpun ilmu alam;  

e. rumpun ilmu formal; dan  

f. rumpun ilmu terapan.  

Pada penjelasam bagian Kurikulum Undang-Undang Nomor 12 Tahun 

2012  Tentang  Pendidikan Tinggi disebutkan pada Pasal 35 (3) Kurikulum  

Pendidikan  Tinggi  sebagaimana  dimaksud pada ayat (1) wajib memuat mata 

kuliah:  

a. agama;   

b. Pancasila;   

c. kewarganegaraan;  

d. bahasa Indonesia.  

Pendidikan agama sebagaimana disebutkan dalam  di dalam Peraturan 

Pemerintah No 55 tahun 2007 bab I pasal  1 adalah pendidikan yang memberikan 

pengetahuan dan membentuk sikap, kepribadian, dan keterampilan peserta didik 

dalam menjalankan ajaran agamanya, yang dilaksanakan sekurang-kurangnya 

melalui mata pelajaran atau kuliah pada semua jalur, jenjang dan jenis pendidikan. 

Bab II, tentang pendidikan agama, pasal 2 ayat 1 dan 2,  menjelaskan sebagai 

berikut: 

(1) Pendidikan agama berfungsi membentuk manusia Indonesia yang beriman 

dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa serta berakhlak mulia dan 

mampu menjaga kedamaian dan kerukunan hubungan inter dan antar umat 

beragama. 



165 
 

(2) Pendidikan agama bertujuan untuk berkembangnya kemampuan peserta 

ddiik dalam memahami, menghayati, dan mengamalkan nilai-nilai agama 

yang menyerasikan penguasaannya dalam ilmu pengetahuan, teknologi 

dan seni. 

Direktorat Jenderal Pembelajaran dan Kemahasiswaan Kementerian Riset, 

Teknologi, dan Pendidikan Tinggi juga memfasilitasi sebagai acuan materi 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam _bersama bahan ajar Mata Kuliah Wajib 

Umum lainnya_ melalui Surat Edaran tentang Bahan Ajar Mata Kuliah Wajib 

Umum Nomor: 435/B/SE/2016 yang dikeluarkan tanggal  Jakarta, 7  Desember 

2016. 

Bahan ajar Mata Kuliah pendidikan Agama Islam (PAI) bisa diunduh 

langsung dari website dikti 17yang diberikan Dirjen Dikti meliputi: 

• Bagaimana manusia bertuhan 

• Bagaimana agama menjamin kebahagiaan 

• Mengintegrasikan Iman, Islam, Ihsan dalam membentuk insan kamil 

• Bagaimana membangun paradigma qurani 

• Bagaimana membumikan Islam dalam pengembangan peradaban dunia 

• Bagaimana peran dan fungsi masjid kampus dalam pengembangan budaya 

Islam 

• Bagaimana pengembangan Islam tentang zakat dan pajak 

Di Universitas Paramadina (UP) maupun di Universitas Prof. Dr. 

Moestopo Beragama (UPDM B), mata kuliah Pendidikan Agama Islam 

digolongkan sebagai mata kuliah Pengembangan Kepribadian (MPK) 

_sebagaimana ketentuan Dikti_. Mata kuliah ini pada umumnya diberikan pada 

awal perkuliahan (di semester satu atau dua). Bobot SKS yang diberikan untuk 

mata kuliah ini, baik di UP maupun di UPDM B sebanyak 2 SKS yang 

diselesaikan pada satu semester. Hal ini berlaku bagi semua program studi.  

 
17 http://belmawa.ristekdikti.go.id/2016/12/09/surat-edaran-bahan-ajar-mata-kuliah-
wajib-umum/  

http://belmawa.ristekdikti.go.id/2016/12/09/surat-edaran-bahan-ajar-mata-kuliah-wajib-umum/
http://belmawa.ristekdikti.go.id/2016/12/09/surat-edaran-bahan-ajar-mata-kuliah-wajib-umum/


166 
 

Mata kuliah PAI yang bobotnya hanya 2 SKS ini dengan demikian hanya 

bisa diberikan selama1 (satu) jam pelajaran dalam sepekan. Di sisi lain, secara 

praktik, kegiatan keagamaan mahasiswa juga kurang karena beberapa hal. 

Masjid sebagai sarana ibadah utama, tidak disediakan di UP. Mahasiswa dan 

dosen hanya diberikan salah satu ruang kelas untuk melaksanakan ibadah 

shalat. Kehidupan sosial di Jakarta sebagai kota metropolitan pun, memaksa 

mahasiswa dipacu pada tuntutan akademik yang berorientasi kerja.  

Dalam perkuliahan, di UP, mahasiswa menempuh mata kuliah PAI _dan 

mata kuliah umum wajib lainnya_ bersama-sama dengan mahasiswa yang 

berbeda program studi. Tetapi di UPDM B tidak bisa karena jumlah 

mahasiswanya jauh lebih banyak sehingga sering kesulitan mengatur ruang 

kelas. Pengembangan PAI dalam praktik, dilakukan mahasiswa tetapi tidak 

begitu semarak. Unit Kegiatan Mahasiswa (UKM) muslim menyelenggarakan 

beberapa kegiatan seperti mentoring, kajian-kajian keislaman dan qurban, 

tetapi intensitasnya kecil dan peminatnya pun kurang (hanya 10-25% dari 

keseluruhan mahasiswa muslim). Ini terjadi secara umum baik di UP maupun 

di UPDM B 

  

3. Pemahaman Mahasiswa Tentang Eksistensi Tuhan dan Agama 

 

Fenomena keberagaman keyakinan akan eksisitensi Tuhan menghadirkan 

berbagai jenis agama di tengah-tengah manusia. Di Indonesia saja, terdapat enam 

jenis agama yang secara administratif diakui pemerintah, yaitu: Islam, Kristen, 

Katholik, Hindu, Budha dan Konghucu. Pada  praktiknya di masyarakat, jumlah 

agama/keyakinan yang berkembang lebih banyak daripada itu, khususnya 

agama/keyakinan yang dianggap sebagai asli Indonesia seperti: Sunda Wiwitan, 

Kejawen, Marapu, Kaharingan, Ugamo Malim dan lain-lain.  Pada perkembangan 

berikutnya kemudian berkembang wacana diperbolehkan mengosongkan status 



167 
 

agama di Kartu Tanda Penduduk (KTP) yang disampaikan pemerintah melalui 

Menteri Dalam Negeri Tjahjo Kumolo.18  

Realitas keragaman jenis agama  ini menunjukkan bahwa eksistensi Tuhan 

dipahami secara berbeda oleh manusia. Masing-masing penganut agama 

mengklaim diri bahwa konsep ketuhanan dirinyalah yang benar. Di luar keyakinan 

itu adalah salah dan sesat. Di sisi lain, para penganut agama atau bahkan yang 

dianggap tokohnya, masing-masing mempertahankan konsep keyakinannya, yang 

seringkali diekspresikan dengan cara-cara yang tidak humanis, 

mengenyampingkan nilai-nilai kemanusiaan. Situasi yang justru menyalahi 

hakikat tujuan hadirnya agama ini, mempengaruhi tampilan agama menjadi tidak 

menarik. Situasi yang tidak menguntungkan ini direspons oleh sebagian 

mahasiswa Jakarta dengan sikap yang kritis. 

VnA,19 seorang mahasiswa yang lahir dan dibesarkan dari keluarga muslim 

menilai situasi seperti ini sangat mengecewakan, kemudian mendorongnya untuk 

berpikir mencari Tuhan yang lain. Dalam pandangan VnA, jika saja Tuhan yang 

dipersepsikan agama-agama yang ada sekarang, atau agama yang pernah ada, itu 

benar, tentu tidak akan ada perbedaan. Perseteruan antar pemeluk agama yang 

berbeda, tentu tidak akan terjadi. Ketika ditanya tentang siapa Tuhan dalam 

pandangannya, VnA mengatakan secara tertulis: 

“Mendefinisikan Tuhan sebagai sebuah entitas merupakan hal yang amat 

kompleks. Tuhan bisa menjadi sangat relatif bagi satu orang dengan orang 

lain. Banyaknya orang yang tidak secara komprehensif menemukan makna 

Tuhannya, kemudian berakibat adanya benturan dengan ide akan eksistensi 

Tuhan milik orang lain. Hal ini sering terjadi di sekitar kita, terutama dalam 

menjelaskan bagaimana peran Tuhan dalam penciptaan bumi dan hukum 

bagi makhluk yang menghuninya. Ini seolah menjadi wadah bagi manusia 

untuk cenderung bersikap lebih superior dan tinggi, melebihi Tuhan yang 

diagungkannya”.  

 

Bagi VnA, sejauh ini tidak ada indikasi yang memastikan bahwa Tuhan 

sesuai dengan deskripsi agama-agama yang ada sekarang. Dari pengamatan dan 

 
18http://nasional.kompas.com/read/2014/11/06/15395401/Mendagri.Penganut.Kepercayaan.

Boleh.Kosongkan.Kolom.Agama.di.KTP Kompas.com - 06/11/2014, 15:39 WIB Diakses 20 Juli 

2017 
19 Mahasiswa semester 7 UPDM B 

http://nasional.kompas.com/read/2014/11/06/15395401/Mendagri.Penganut.Kepercayaan.Boleh.Kosongkan.Kolom.Agama.di.KTP
http://nasional.kompas.com/read/2014/11/06/15395401/Mendagri.Penganut.Kepercayaan.Boleh.Kosongkan.Kolom.Agama.di.KTP


168 
 

pengalamannya, hampir seluruh orang yang beragama mempercayai adanya 

Tuhan, karena didoktrinnya seperti itu sejak kecil.  Kemudian tertanamlah 

keyakinan bahwa mempertanyakan keberadaan Tuhan adalah dosa atau bahwa 

pembicaraan tentang Tuhan, memang tidak memiliki standar logika yang objektif. 

Tradisi inilah menurut VnA yang kemudian menyebabkan pemahaman tentang 

Tuhan menurut versi masing-masing yang nyaman mereka percayai, sementara 

tidak ada bukti bahwa Tuhan yang mereka percayai itu ada.  

Lebih lanjut VnA menjelaskan bahwa tokoh-tokoh agama selama ini telah 

melakukan Cherry Picking dalam menguatkan argumennya tentang eksistensi 

Tuhan. VnA mengatakan: 

“Ada yang mencoba mendefinisikan Tuhan dengan metode cherry picking, 

yaitu sebuah metode dimana seseorang mengutip suatu kalimat atau ayat 

alkitab sebagai pembuktian bahwa Tuhan mereka itu ada. Orang-orang ini 

menggunakan firman-firman Tuhan sebagai pendukung teori mereka, 

ketimbang mengelaborasikan Tuhan dari segi nurani dan akalnya sendiri”.  

 

Sebagaimana diketahui bahwa Cherry Picking adalah kesalahan logika 

(Logical Fallacy) di mana seseorang membangun argumen hanya berdasar atas 

pendapat atau data yang menyokong apa yang diklaimnya saja, tanpa 

mempertimbangkan keseluruhan data yang sebenarnya sebagiannya membantah 

klaimnya tersebut. 

Kesalahan logika atau kesalahan penalaran bisa terjadi pada siapa saja. 

Secara garis besar Kesalahan Logika ini terbagi dua, yaitu: formal dan informal. 

Kesalahan/kesesatan formal adalah kesesatan dalam berargumen yang terjadi 

karena bentuk penalaran yang tidak tepat. Jadi kesesatan ini tidak 

memperhitungkan apakah argumennya benar atau tidak, yang diperhitungkan 

adalah struktur penalarannya. Kesesatan informal adalah argumen yang tidak 

keliru secara struktur (seperti formal), tetapi disebut keliru karena alasan yang 

digunakan dalam argumennya sendiri tidak tepat. Kesalahan penalaran yang 

banyak terjadi adalah karena argumen yang tidak tepat (informal) dan Cherry 

Picking ini merupakan salah satu bentuknya.  

 Menurut VnA, para tokoh agama menggunakan suatu kalimat atau ayat 

dalam kitab suci sebagai pembuktian bahwa Tuhan itu ada. Orang-orang ini 



169 
 

menggunakan firman-firman Tuhan sebagai pendukung teori mereka, tetapi kajian 

tentang eksistensi Tuhan tidak disertai dengan analisa berpikir logis. Sebagai 

akibatnya maka pada akhirnya sejauh ini tidak ada sedikitpun indikasi bahwa 

Tuhan sesuai deskripsi agama-agama yang ada sekarang ini atau yang pernah ada. 

Dalam pengamatan VnA, hampir seluruh orang yang beragama mempercayai 

Tuhan ada, karena didoktrin seperti itu sejak kecil, kemudian tertanam bahwa 

mempertanyakan keberadaan Tuhan adalah dosa atau tidak memiliki standar 

logika yang objektif. 

VnA mengatakan: 

“Segala hal yang sering disangkut-pautkan dengan tuhan seperti datangnya 

petir, tumbuhnya tumbuhan, kematian, adanya manusia, adanya alam 

semesta secara perlahan mampu dijelaskan oleh kemajuan ilmu pengetahuan 

dan semakin jauh dengan penjelasan versi agama dan kitab suci. Seandainya 

pun masih ada yang manusia belum tau itu bukanlah alasan untuk 

mempercayai Tuhan ada. Ibarat ketidaktahuan manusia dahulu kala terhadap 

petir membuat orang percaya dan menyembah Jupiter. Jika Tuhan memang 

ada dan maha bijak, maka dia akan tau bahwa kepercayaan diraih dengan 

usaha dan pembuktian secara objektif”.  

 

VnA mempertanyakan keberadaan Tuhan dengan mengajukan beberapa 

pertanyaan: Jika Tuhan ada, mengapa ada banyak Teologi yang kontradiktif? 

Mengapa Tuhan yang mahakuasa menutut untuk disembah? Mengapa ada 

kejahatan? Mengapa yang dituduh sebagai “Tuhan” tidak mendemonstrasikan 

keberadaan dirinya? Mengapa mendambakan sesuatu, yang menjadi basis dari 

kapitalisme, lebih dosa daripada pemerkosaan?  

Merasa tidak menemukan jawaban yang tepat maka VnA akhirnya 

berkesimpulan: 

“Karena pengklasifikasian theis dan nontheis dan gnostik dan agnostik ini 

kompleks sekali. Vina bisa sampaikan bahwa pandangan vina terhadap 

agama, tuhan dan kekuatan supernatural adalah agnostic atheist: tidak 

percaya adanya tuhan dan segala kroni2nya karena tidak ada buktinya tidak 

ada”.  

 

Bagi VnA Tuhan ada hanya karena manusia berfikir tuhan itu ada. Bukti 

yang menopang argument tentang adanya Tuhan sama sekali tidak berdasar. VnA 

kemudian mengutip pendapat Pattinen sebagai berikut: 



170 
 

“Menurut Osku Penttinen, ia menjelaskan bahwa Tuhan adalah sebuah 

lampiran sosio-evolusioner yang tercipta di zaman kegelapan intelektual kita 

untuk menjelaskan pertanyaan mendalam sebelum datangnya sains dan 

pemahaman tentang alam. Menurut Penttinen, banyaknya manusia yang 

masih berpegang pada mitos dan takhayul semacam itu menunjukkan bahwa 

kita masih belum berhasil keluar dari kegelapan dalam perkembangan 

intelektual kita dan memeluk era terang dan berakal. Ide Penttinen akan 

Tuhan ini menarik bagi saya. Pasalnya, semakin meningkatnya jumlah 

orang yang kecewa terhadap janji-janji palsu dan jawaban yang kurang 

memuaskan oleh doktrin agama dan dogma, yang memicu banyak orang di 

masa renaissance meninggalkan agama, membuat figure Tuhan menjadi 

pudar dan hilang sekaligus berjalannya manusia memiliki pemahaman 

universal akan alam, arti kehidupan, lebih suka merujuk kepada adanya 

kematian, dan yang terpenting menurut saya, manusia lebih sadar bahwa 

kebenaran universal menjadi lebih penting”. 

 

Memahami eksistensi Tuhan bagi VnA sangat membingungkan. Dia 

membuat ilustrasi dengan kehidupan seekor semut.  

“Siapa pun yang mengajukan pertanyaan tentang Tuhan mungkin harus juga 

memberikan jawaban atas pertanyaan ini, karena arti Tuhan adalah hal yang 

berbeda bagi orang yang berbeda. Seperti yang telah orang lain sampaikan, 

kita tidak dapat mengetahui sifat Tuhan atau apa yang Tuhan lakukan atau 

mengapa jika Tuhan adalah makhluk supranatural yang banyak orang 

anggap sebagai milik Tuhan. Kita ambil contoh. Bayangkan seekor semut, 

dengan bahagia tinggal di bukit semutnya, kemudian datanglah sekelompok 

pekerja proyek bangunan mulai menggali tanah di dekatnya untuk 

membangun jalan raya. Dapatkah semut memahami apa yang sedang 

mereka lakukan atau mengapa mereka melakukannya? Mengapa kita harus 

bisa memahami apa yang Tuhan sedang lakukan atau mengapa?” 

 

Karena eksistensi Tuhan hanya dibentuk oleh pikiran manusia, maka VnA 

tidak bisa menjelaskan tentang agama. Dengan kata lain, agama pun dibentuk oleh 

manusia. Dari sisi ini maka menjadi argumen bagi VnA, penyebab terjadi 

perbedaan keyakinan para penganut agama, ialah karena perbedaan pola pikir 

masing-masing penganutnya.  VnA menganggap bahwa setiap penganut agama 

memiliki keyakinan berbeda dengan agama lainnya karena dibentuk oleh persepsi 

masing-masing penganutnya. 

Demikian pula halnya dengan surga, neraka, pahala dan dosa, menurut VnA 

adalah istilah yang dikonstruksikan oleh  manusia sendiri. Manusia melihat apa 



171 
 

yang ingin mereka lihat;  surga dan neraka merupakan gambaran-gambaran yang 

dirancang manusia sendiri. 

Nilai baik dan buruk yang menjadi pedoman hidup menurut VnA, pada 

dasarnya adalah hasil interaksi dengan manusia lainnya. Pola  interaksi ini 

terjadi/dilakukan terus menerus dalam waktu yang cukup panjang, lalu 

menemukan hal-hal yang dinilai baik untuk kehidupan bersama,  dibuat 

kesepakatan, baru jadilah ketentuan. Ukuran baik buruk sebagai pedoman 

manusia, menurut VnA tergantung pada kemauan manusia itu sendiri. VnA 

memberi contoh kasus seseorang yang dipenjara karena korupsi, berbeda dalam 

menentukan aturan bentuk sanksinya, ada yang dipenjara seumur hidup karena 

menyengsarakan banyak pihak, tetapi ada juga yang dipenjaranya sekian tahun 

saja karena koruptor bisa dididik dan bisa melanjutkan hidup sebagai manusia. Ini 

menurut VnA menggambarkan bahwa manusialah penentu nilai baik-buruk 

bahkan menghitung sanksi/hukuman yang diberikan.  

Ukuran nilai kebaikan (jika terjadi perbedaan pandangan), dengan demikian 

bisa berubah-ubah. Menurut VnA memang itulah yang terjadi.  

“Dahulu, orang menganggap bahwa punya anak itu adalah sesuatu yang 

berkah sekali (karena dianggap sebagai simbol rezeki). Sekarang, banyak 

aktivis feminist yang membela bahwa tubuh wanita adalah hak wanita itu 

sendiri, termasuk keputusan untuk mengaborsi bayi atau tidak. Toh pada 

dasarnya jika bayinya hasil diluar nikah juga tidak ada bedanya dengan hasil 

yang menikah. Sama2 proses biologis juga dan akan mati2 juga.” 

 Bagi VnA tidak ada nilai kebenaran yg mutlak. Manusia menemukannya 

berproses. VnA mengatakannya sebagai mengikuti perkataan Nietzche:  "There's 

no eternal facts as there are no absolute truths". Tidak ada fakta yang kekal, pun 

tidak ada kenyataan yang tetap. Manusia menemukan kebenaran melalui 

rangkaian proses, demikian menurut VnA. 

Jika demikian, nilai moralitas (kebaikan) yang ditemukan seseorang 

bergantung pada kualitas kepandaiannya, tetapi berarti tidak banyak orang yang 

bisa menemukannya. Ketika hal seperti ini ditanyakan, VnA menjawab:  

“Hehe iya bu. Betul. Karena kita tidak melihat sesuatu untuk "sesuatu" itu 

sendiri, melainkan kita melihat sesuatu karena diri kita sendiri. Moral yang 

vina miliki dan orang FPI miliki pasti berbeda karena cara kita berfikir juga 

berbeda.” 



172 
 

 

Pandangan-pandangan tentang moralitas seperti ini disampaikan juga oleh 

seorang mahasiswa lainnya, AdN 20,  yang memberi penjelasan sebagai berikut:  

“Dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya. 

Teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi 

tingkat intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan lebih 

jauh dari agama. Oleh karena itu, agama bukanlah sesuatu hal yang layak 

untuk dijadikan keharusan dalam kehidupan. Teknologi dapat membuktikan 

sesuatu yang tidak diketahui dan menjelaskan sesuatu yang tidak dapat 

dijelaskan oleh Tuhan melalui kitab dan kehadirannya". 

 

AdN  meyakini bahwa tanpa bantuan Tuhan dan agama, manusia akan tetap 

sampai pada kehidupan baiknya. Ilmu pengetahuan dan teknologi akan mampu 

menunjukkan arah dan menuntun manusia serta membawa dunia pada kebaikan. 

Kemampuan teknologi bahkan melampaui penjelasan Tuhan dan kitab sucinya. 

Bagi AdN, tingkat intelegensi seseorang bahkan tidak linier dengan agama. 

Dengan kata lain, makin tinggi tingkat intelegensi seseorang justru makin jauh ia 

dari keyakinan agama. 

Jika Tuhan tidak mempunyai peran _karena didominasi sains dan teknologi_ 

lalu apa yang menjadi dasar moralitas manusia? Bagaimana manusia menentukan 

nilai baik dan buruk? AdN menjawab bahwa pencapaian pengetahuan manusia 

akan sampai pada titik untuk mengetahui mana tindakan baik dan mana yang 

buruk. Sebagaimana yang disampaikan AdN bahwa baik buruknya alam semesta 

ini bukan karena Tuhan atau agamanya melaikan karena tingginya pencapaian 

sains dan teknologi yang diraih manusia. 

VnA menilai dengan substansi yang sama bahwa manusia adalah ukuran 

kebaikan/kebenaran. Sebagaimana yang dikatakannya: 

“Ukuran baik buruk pedoman manusia tergantung pada kemauan manusia 

itu sendiri. Ada yang beranggapan bahwa dipenjara karena korupsi itu 

harusnya seumur hidup karena menyengsarakan banyak pihak. Ada juga 

yang bilang dipenjaranya sekian tahun saja karena koruptor bisa di didik dan 

bisa melanjutkan hidup sebagai manusia. Tinggal maunya manusia itu 

anggap apa yang pantas saja”. 

 

 
20 Penjelasan mahasiswa AdN, semester 5, UPDM B, 18-12-2016, jam 20.46 WIB 



173 
 

Mengukur tindakan baik dan buruk, sebagaimana juga mengukur hukuman 

atas tindakan buruk/jahat seseorang, adalah berdasarkan pertimbangan manusia. 

Dengan demikian maka nilai kebaikan/kebenaran juga bisa berubah-ubah. VnA 

menjelaskan ini dengan memberikan contoh pada kasus dahulu orang 

menganggap bahwa punya anak itu adalah sesuatu yang berkah sekali, karena 

dianggap sebagai simbol rezeki sehingga muncul istilah “Banyak anak banyak 

rejeki”. Sekarang kebenaran itu terbantahkan seiring dengan perkembangan 

kemampuan manusia menalar. 

Tentang agama sebagai pedoman perilaku manusia, agar berbuat baik dan 

menjauhi perbuatan yang buruk ini diakui oleh NUA21.  Hanya saja bagi NUA, 

karena agama merupakan pedoman perilaku, maka agama bukanlah pengubah 

perilaku moral manusia. Sebagai buktinya, NUA menunjuk bahwa banyak korupsi 

di Indonesia justru dilakukan oleh orang-orang beragama, bahkan ibadah ritualnya 

rajin atau atau justru sudah naik haji. Dengan demikian bagi NUA, label agama 

tidak bisa menentukan manusia dengan pasti akan berubah dari perilaku moral 

buruk menjadi perilaku moral yang baik. Agama tidak mempunyai kekuatan 

sedikitpun untuk menentukan perilaku moral. 

Bagi VnA, pedoman moral didapat secara bertahap dalam dialektika 

kehidupan manusia. Seperti yang dijelaskannya: 

“Dalam hal menjelaskan tentang pedoman baik dan buruk, vina hanya bisa 

menyampaikan bahwa apa yang baik dan apa yang buruk itu pada dasarnya 

adalah hasil interaksi dengan manusia lainnya dulu, dibuat kesepakatan, 

baru jadilah ketentuan. Kalau di indonesia orang nggak boleh berjudi karena 

dianggap merugikan, di Amerika berjudi di pandang dari sisi lain karena 

mendatangkan pundi2 dollar. Dan itu semua tergantung bagaimana manusia 

memandang sesuatu”. 

 

Puncak pencapaian moralitas tertinggi menurut VnA ialah kebahagiaan.  

 

“Melakukan sesuatu yang membuat perasaan kita bahagia. Percuma bu 

kalau vina bilang berbuat hal yang bermanfaat seperti menjaga lingkungan 

dari limbah, polusi, karena memang ada manusia yang terlahir dan berperan 

 
21 NUA adalah mahasiswa UPDM B Semester 7, hasil wawancara pada 19 Juli 2017 jam 

19.44 WIB 



174 
 

utk mengeksploitasi bumi kita, merusak dan kita2 ini yang harus tanggung 

jawab. Semua itu dilakukan demi kebahagiaan sekelompok manusia, karena 

mereka mendapat untung. Di sisi lain, ada hikmah2 yang kemudian datang 

dari kejadian manusia yang kita anggap "jahat" karena kita tidak seperti 

mereka ini. Dari sampah limbah, kemudian membuat orang berfikir yang 

mendalam dan menggunakan akalnya supaya limbah berkurang, hidup jadi 

nyaman dan bahagia. Begitu terus siklusnya. Ada musibah dan ada hikmah. 

semua manusia yang rancang dan semua manusia yang tanggulangi sendiri”.  

 

Dalam kekecewaannya terhadap agama, Ary22 mengkritisi agama yang 

dinilainya semakin paradoks. Agama yang berperan membangun peradaban 

manusia malah justru sebaliknya, tidak lagi bisa menjadi sandaran bagi 

kebahagiaan. Dalam proses berpikirnya, Ary sampai pada pandangan bahwa :  

“Agama dianalogikan sebagai “kendaraan dalam garasi”, jika itu hanya 

tercatat pada sebuah Kartu Tanda Penduduk (KTP) saja. Tanpa bahan bakar 

yang baik, kendaraan hanyalah seonggok besi yang tidak dapat 

mengantarkan seseorang ke tempat tujuan. Agama tanpa pikiran, perkataan 

dan perbuatan yang baik, tidak akan mengantarkan manusia menuju surga. 

Aku mempertanyakan, jika orang-orang yang mengaku memiliki agama 

merasa jauh lebih budiman dibandingkan para Agnostik dan Atheist, lalu 

mengapa masih banyak ditemukan orang-orang yang rajin beribadah bahkan 

memiliki gelar keagamaan, berbuat hal-hal tidak terpuji?” 

NN 23 yang terlahir dan dibesarkan dalam keluarga yang mayoritas muslim 

melalui emailnya menjawab beberapa pertanyaan bahwa selama menjadi 

mahasiswa dia menyaksikan fenomena keberagamaan sebagai berikut:  

“Semakin banyak ajaran yang tidak masuk akal ataupun dilebih2kan oleh 

orang2 yg terlalu fanatik agama, ataupun salah pengertian dengan isi dari 

masing2 kitab. Banyak terjadi birokrasi dan org2 seperti ustad dan romo 

ataupun pendeta terkadang suka menjatuhkan agama lain adahal setiap 

agama mengajarkan untuk saling mengasihi dan toleransi. Agama tidak 

salah dan penting, tetapi orang2 didalamnya membuat sebuah agama 

menjadi terlihat tidak penting bagi saya.” 

 

Konsep Tuhan bagi NN membingungkan. Menurutnya, dosa dan neraka 

seharusnya tidak ada jika Tuhan dipersepsi sebagai pemaaf.  Di sisi lain, setiap 

orang akan menerima karma/balasan sesuai dengan perilakunya. NN menyadari 

jika pola pikirnya agak mirip agnostik _selama ini banyak referensi agnostik yang 

 
22 Mahasiswa UP semester 9. Hasil wawancara 20 Desember 2016 jam 11.23 WIB 
23 mahasiswa UP semester 7 On Thu, 4/14/16 



175 
 

dibacanya, terutama ketika berdiskusi dengan temannya yang fanatik terhadap 

agama.  

Tentang kekecewaannya terhadap fenomena kehidupan keberagamaan di 

Indonesia, NN mengatakan:   

“Solusi saya adalah perbaiki dari kepala2 agamanya seperti ustad habib 

kiayi romo pendeta dan sebagainya dalam menyampaikan pesan2 dan ajaran 

agama dan mulailah bermain dengan logika disetiap penyampaiannya maka 

akan orang2 akan lebih mempercayai.” 

  

AA24, mahasiswa lainnya, menurut pengakuannya memiliki perjalanan 

spiritual beragam. Awalnya beragama Islam kemudian menjadi atheis dan kini 

kembali beragama Islam. AA memahami bahwa orang yang memikirkan mengapa 

ada tuhan sebenarnya orang yang paling dekat dengan tuhan. Istilah atheis atau 

agnostik bagi AA hanya merupakan sebutan saja. Pada dasarnya, orang yang tidak 

percaya tuhan jarang mengaku dirinya seorang penganut atheis atau agnostik, 

tetapi mereka taat dengan sistem kehidupan alternatif selain prinsip ketuhanan 

yaitu logika dengan alam. 

Tentang kehidupan keberagaman agama yang kadang-kadang terjadi konflik 

antar pemeluknya, AA berpendapat: 

“Agama kadang masih menjadi "trigger" dalam terjadinya sebuah konflik. 

Padahal agama merupakan konteks horizontal dalam struktur sosial kita. 

Agama penting, karena semua agama mengajarkan yg paling dasar untuk 

berbuat baik untuk bersama. Pertanyaan yg paling tepat mengapa masing 

masing individu yg berpegang agama tidak semua menjalankan perintah 

agama yg paling dasar ini. Dsitulah orang yg disebut memiliki pandangan 

atheis menjadi apatis terhadap agama. Jika sains bisa membuktikan bahwa 

science will beyond from religion dari mulai perjalanan historis manusia dan 

bagaimana dunia ini terbentuk, otomatis seluruh manusia bumi ini akan 

meninggalkan agama atau terdegradasi budaya dari mempercayai hal yang 

superstitious menjadi logical.” 

 

Ditanya tentang moralitas, AA menjelaskan: 

 

“Dosa adalah perbuatan merugikan individu lain baik manusia, hewan, dan 

tumbuhan yg hidup si planet ini. Jika tindakan kita merugikan apa yg 

 
24 mahasiswa UPDM B semester 7 



176 
 

menjadi fundamental kita dalam kehidupan, secara otomatis objek yg kita 

rugikan akan merugikan kita dan menjawab pertanyaan ketujuh yg disebut 

karma.” 

 

Menghadapi dinamika kehidupan beragama yang terus berkembang, AA 

menyarankan untuk tidak berhenti berpikir mengikuti perkembangan zaman. 

Sebagaimana yang dikatakannya: 

“Teruslah berfikir, Temukan ideologi ideologi alternatif bagi kehidupan, 

struktur sosial kita, dan berusaha terus untuk beri manfaat bagi orang 

banyak tanpa memandang agama, keimanan orang tersebut menjadi 

keimanan untuk menjadi baik bagi individu lain tanpa memandang ras 

agama suku dll. Apakah mereka kembali yakin akan agama mereka ketika 

merka sudah berbuat demikian? Iya, jika mereka mempunyai keinginan 

untuk mengkomparasi tindakan mereka yg baik dengan agama. Tidak, jika 

mereka tidak mengkomparasi kedua hal tsb.” 

  

AV,25 seorang Buddhist keturunan mengatakan merasa bahwa paham 

keagamaannya berkaitan dengan agnostik. Dia menyadarinya setelah mengikuti 

forum diskusi dunia maya pada tahun 2012 dan mengatakan  “Definisi tsb 

koheren dengan perspektif saya pribadi”. AV bahkan berkesimmpulan bahwa 

posisi agama tidak lagi relevan dengan kondisi saat ini. Menurut AV, dogma-

dogma agama bersifat mutlak dan absolut, sedangkan jaman terus berkembang 

dan menuntut hal-hal kontemporer, bukan yang absolut.  

AV menyebutkan bahwa perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi 

mempertegas paradoks klaim agama dengan observasi sains. Menurut AV:  

 

“Banyak hasil telaah sains yang mendukung klaim agama. Diikuti dengan 

statement ignoran dan denial para penganut, tentunya.”  

 

 

Ini mempertegas pernyataan AV bahwa posisi agama tidak lagi relevan 

dengan kondisi saat ini. Terkait dengan pahamnya tersebut, AV tidak meyakini 

nilai-nilai moralitas yang bersumber dari agama. AV memberi alasan:  

 

“Karena dosa itu sendiri relatif, Teis A jangan mengklaim Teis B berdosa, 

karena dasar dosa mereka sendiri sudah berbeda. Begitupun dengan Teis 

 
25 Mahasiswa UP semester 7,  Hasil wawancara 14 April 2016 



177 
 

yang mengklaim Ateis berdosa. Saya mengganti konsep karma dalam hidup 

saya menjadi prinsip resiprositas. Which is I think works the same way.” 

 

Menghadapi perkembangan kehidupan keberagamaan yang dinamis 

sekarang ini, AV menyarankan: “Jangan kehilangan rasa keingintahuan, terus cari 

tahu, hauslah akan ilmu, ikuti naluri dan insting pribadi, jangan termakan 

propaganda dan dogma sampah.” 

Dalam pengakuan SyA26, agama itu tidak penting karena tidak mempunyai 

pengaruh dalam kehidupan. Orang bisa tetap menjadi baik atau jahat tanpa agama. 

SyA yang beragama Islam karena mengikuti orangtuanya ini mengatakan: 

 

“Saya merupakan seseorang yang lebih tepat disebut seorang deis, seseorang 

yang mempunyai Tuhan tetapi tidak beragama apapun. Saya memilih 

pandangan ini dikarenakan menurut saya, agama itu sama dan saya tidak 

mempercayai beberapa hal yang ada di dalam Islam. Saya tidak akan pernah 

menyalahkan/mengkritik ideologi/agama apapun karena menurut saya 

agama menyebarkan hal yang sama, kasih sayang dan menghargai satu sama 

lain”. 

Seorang mahasiswa NUA27 menyadari bahwa setiap manusia memiliki cara 

yang berbeda dalam mengejar kebahagiaan sebagai tujuan hidup. Dengan 

bentuknya  yang relatif, ada sebagian orang yang mencari kebahagiaan dengan 

pergi ke gereja dan berdoa di sana, ada juga yang pergi ke pura, dan ada juga 

dengan cara beribadah di masjid. Tetapi menurut NUA, dengan adanya rasa 

bahagia dalam beribadah, itu bukan berarti bahwa klaim-klaim teologi di agama 

yang dianutnya bisa menjadi benar dan merupakan sebuah hal yang absolut bagi 

semua manusia. Kaum fundamentalis dinilai sangat keliru oleh NUA yang selalu 

dengan lantang mendeklarasikan bahwa jalan merekalah yang paling benar dan itu 

adalah satu satunya tujuan hidup manusia, yakni berserah diri. Kekecewaan NUA 

terhadap keyakinan agama adalah: 

 

“Agama menggambarkan bahwa Tuhan, yang lebih besar daripada alam 

semesta ini peduli terhadap semua printilan hidup kita, di saat sebetulnya 

keseluruhan hidup kita sendiri tidak ada artinya sama sekali bagi alam 

 
26 Mahasiswa UP semester 7 On Thu, 4/14/16 
27 Mahasiswa UPDM B Semester 7 



178 
 

semesta yang sedemikian besar ini, dan hal ini sangat sangat sangat sangat 

menenangkan sekali bagi pengimannya.” 

 

Lalu apa yang hakiki dalam tujuan hidup kita? NUA menjawab pertanyaan 

itu dengan mengemukakan: 

 

“Kamu berarti bagi orang-orang yang mencintaimu. Kita berarti bagi orang–

orang yang membaik hidupnya karena pekerjaan kita. Ya anda bermanfaat 

bagi orang di sekitar anda, anda sangat sangat berarti keberadaanya bagi 

orang orang yg membutuhkan anda. Tujuan hidup anda, anda sendiri yang 

"menciptakannya". Ibarat sebuah kanvas kosong, hidup ini menunggu 

dilukis oleh anda, apakah lukisan itu indah ataupun buruk rupa, anda sendiri 

yang menentukannya. Secara biologis dan bagi anda yang belajar biologi, 

tujuan hidup anda adalah bertahan hidup, berkembang biak, dan menjaga 

keturunan anda karena itulah perintah dasar gen di dalam tubuh kita, dan itu 

juga yang membuat kita menjadi seperti ini.” 

 

Jawaban NUA ini diakuinya terinspirasi Jean Paul Sartre (1905) bahwa  

existence precedes essence. Menurut NUA:  

“Ada dulu, baru berarti. Tujuan atau makna hidup ya kita sendiri yang 

membuatnya. Kebebasan kitalah yang mampu memaknai arti hidup kita 

sendiri.” 

 

Dalam beberapa kasus ditemukan di mana terjadi serangan psikologis dari 

pemeluk suatu Agama terjadi lewat agitasi propaganda dengan memberikan 

stigma sesat yang akhirnya menjadi pembenaran dalam melakukan penyerangan, 

kekerasan, bahkan pembunuhan atas nama Agama. Ark28 menyayangkan kasus ini 

terjadi dan meyakini bahwa secara realitas, pelakunya adalah oknum-oknum yang 

mengatasnamakan agama bahkan Tuhan untuk membenarkan justifikasi mereka 

terhadap kelompok lainnya. 

Menurut Ark, oknum seperti ini secara tidak sengaja telah mereduksi nilai-

nilai agama dan mendegradasi makna Tuhan. Selain itu kasus-kasus seperti ini 

juga memperlihatkan image sebagai tidak mau hidup berdampingan dengan yang 

berbeda keyakinan. Ark mengatakan tentang harapannya: 

 

 
28 Mahasiswa UPDM B Semester 7 



179 
 

“Suatu hari saya pernah bermimpi. Pada hari yang cerah itu, seorang HTI 

saling merangkul anak anak JIL, organisasi Gafatar ataupun Ahmadiyah, 

kemudian MUI sibuk dengan rencana rencana perdamaian antar umat 

beragama dan menghentikan semua stigma negatif yang dilabeli kepada 

umat minoritas, dan segala hal yang menyebabkan tidak adanya konflik lagi 

atas nama agama. Dan pada saat yang sama, semua orang berpikiran ketika 

kita menyesatkan orang lain, orang itu adalah sama derajatnya dengan kita, 

ya mereka manusia yang kalian yakini sebagai ciptaan Tuhan, mereka 

memiliki keluarga dan mengharapkan hidup bahagia dengan kepercayaan 

mereka, mereka memiliki kehidupan sendiri, mereka semua saudara kita.” 

 

Menurut Ark, dunia ini tidak bisa dipahami hanya hitam dan putih; bahwa 

jika keyakinan agama saya benar kemudian yang lain salah. Tidak bisa membawa 

klaim absolut milik kita terhadap orang lain, apalagi ditambah unsur pemaksaan. 

Kenyataan seperti ini malah justru mereduksi agama kita sendiri. 

Agama dinilai Adh29 sebagai tidak memiliki kemampuan untuk 

menyesuaikan diri dengan perkembangan peradaban manusia. Banyak hal yang 

tidak bisa dijelaskan oleh agama, tetapi ilmu pengetahuan dan teknologi justru 

mampu menyelesaikannya. 

"Teknologi dapat membuktikan sesuatu yang tidak diketahui, dimana hal 

tersebut membentuk pikiran para penganut agnostik bahwa hal tersebut bisa 

membuktikan atau menjelaskan sesuatu yang tidak dapat dijelaskan oleh 

Tuhan melalui kitab dan kehadirannya" 

 

 Menurut Adh, keberlangsungan alam sangat bergantung kepada kemajuan 

ilmu pengetahuan dan teknologi. Baik buruknya kehidupan ini bahkan sangat 

ditentukan oleh ilmu pengetahuan dan teknologi, bukan oleh agama. Alam 

semesta ini akan baik-baik saja tanpa kehadiran agama. 

 

"Dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya. 

Teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi tingkat 

intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan lebih jauh dr 

agama karena menurutnya bahwa agama itu bukanlah sesuatu hal yang 

layak untuk dijadikan keharusan dalam kehidupan" 

 

 
29 Mahasiswa UPDM B Semester 5 



180 
 

Senada dengan pandangan Adh, Fny30 melihat agama dalam konteks 

kehidupan modern sekarang seperti berikut ini: 

“Yang perlu digaris bawahi adalah agama tidak bisa sesuai dengan 

perkembangan konteks kultural modern manusia, karena klaim tentang 

agama adalah sesuatu yang absolut dari Tuhan dan "harus" sesuai pada 

turunnya "wahyu" tersebut, disini kita memainkan peran kepercayaan dan 

rasionalitas. Apakah anda percaya? Maka silahkan jalankan. Bagi yang tidak 

percaya? Ya menjalankan apa yang menurutnya relevan.” 

 

Aturan agama yang absolut dinilai Fny sulit diterapkan karena zaman terus 

berkembang. Dalam kesulitan itu, maka sumber moralitas tidak bisa diambil dari 

agama, tetapi dari hukum-hukum/aturan yang dibuat oleh manusia. Fny 

mengatakan: 

“Contoh lain sumber moralitas itu misal, kita punya Hukum yang dibentuk 

oleh manusia untuk memperbaiki segala jenis perlakuan baik terhadap satu 

individu dengan individu lainnya atau yang berkaitan dengan suatu hal. 

Hukum dibuat oleh manusia berdasarkan kondisi saat dibuatnya hukum 

tersebut. Dan mekanismenya pun beragam pada suatu negara. Mungkin 

anda pikir hukumnya jadi inferior karena ‘hanya’ dibuat oleh manusia, tapi 

justru disitulah indahnya, hukum bisa beradaptasi terhadap perubahan 

standar di masyarakat. Disitulah kita menentukan mana yang baik mana 

tidak, mana yang benar secara moral, mana yang tidak. Poinnya terletak di: 

tunduk pada alasan tertentu dan itu bisa berubah seiring waktu sesuai 

perkembangan ilmu pengetahuan dan dinamika sosial. Bukan hanya karena 

ada buku yang berkata demikian. Ini penting karena nilai moral selalu 

berkembang seiring waktu.”  

 

Menurut Fny, dulu perbudakan dibenarkan dan kini dianggap immoral; dulu 

menikahi gadis di bawah umur wajar dan kini tidak; dulu wanita dianggap warga 

kelas dua dan kini manusia sadar bahwa itu tidak relevan dan tidak berdasar.

 Kenyataan ini menunjukkan bahwa tidak ada standar baku nilai moral 

yang berlaku sepanjang jaman dalam level detail, karena adanya pergeseran 

dinamika sosial dan juga berkembangnya pengetahuan manusia. Demikian 

menurut Fny. 

 
30 Mahasiswa UPDM B Semester 7 



181 
 

Vix31 lebih memilih langkah untuk menjadi seorang humanis yang bertindak 

baik dan sopan sebagai pilihan hidup yang membuatnya nyaman, bukan karena 

tekanan takut siksa neraka di akhirat kelak.   Tetapi Vix menyarankan: 

“Jika anda  percaya pada apa yg anda takuti untuk menjadikan anda berbuat 

baik, maka tetaplah percaya pada hal tersebut. Anda boleh percaya pada 

Bongkibong yang akan membakar anda di api abadi karena tidak 

mengikutinya, tapi sayang saya tidak, karena saya tidak butuh ditakut takuti 

untuk berbuat baik. Logika memang tidak membawa kita ke taman indah 

yang abadi, tapi dengan penalaran tentang dunia yang begitu Universal, 

setidaknya hal ini menuntun kita pada peradaban yang lebih relevan dan 

tentunya lebih baik. Saya pun tidak terlalu peduli mau tidur dengan bidadari 

atau nyaman di sana nanti. I am a humanist, which means, in part, that I 

have tried to behave decently without expectations of rewards or 

punishments after I am dead." 

 

Menurut Fah32, sesama manusia sebetulnya sama sekali tidak mempunyai 

hak untuk menyebut seseorang “Kafir”. Yang mempunyai hak tersebut hanya 

Tuhan, karena hanya Tuhan yang tahu, apakah seseorang itu “Kafir” atau tidak. 

Manusia tidak bisa hanya melihat dari luarnya saja dan dengan seenaknya 

menyebut orang lain “Kafir”.  

Kata “Kafir” oleh Fah dipahami sebagai kata yang memiliki makna yang 

sama dengan  “Anti-mainstream” atau “Hipster”. Dikatakan demikian karena kata 

“kafir” ini sering dipakai oleh suatu kelompok untuk men-judge kelompok lain 

semata-mata hanya karena mempunyai pandangan atau pendapat yang berbeda 

atau yang anti-mainstream tentang agama. Untuk menjelaskannya, Fah memberi 

contoh tentang kelompok Ahmadiyah atau Syiah di Indonesia. Menurut Fah, 

kedua kelompok ini mengaku sebagai umat Islam, tetapi dengan ajaran yang 

(mungkin sedikit) berbeda dengan Islam Sunni yang menjadi mayoritas di 

Indonesia. 

Stigma kafir seperti ini bisa dilihat dari  peristiwa perusakan rumah ibadah 

kelompok Ahmadiyah yang dilakukan oleh kelompok Islam lainnya. Dalam 

 
31 Mahasiswa UPDM B Semester 7 
32 Mahasiswa UPDM B Semester 7 



182 
 

peristiwa itu kelompok Ahmadiyah disebut “kafir” karena ajaran mereka yang 

dinilai berbeda.33  

Menurut Fzn34, agama itu tidak menarik dan tidak penting.  Alasan tidak 

penting karena agama merupakan  sebuah produk kebudayaan dan hanya ada 

dalam pranata sosial.  Dikatakan tidak menarik karena agama itu kaku dan tidak 

berkembang. Di samping itu landasan epistimologi agama juga masih 

dipertanyakan.  

Fzn memiliki beberapa teman dalam kelompok yang menurut pengakuannya 

berpandangan agnostik-theis. Dalam obrolan ringan kami setelah selesai jam 

kuliah, Fzn mengatakan bahwa teman-temannya dalam kelompok itu memiliki 

sifat kritis dan kecerdasan di atas rata-rata teman lainnya. Namun demikian, 

kelompok ini justru lebih toleran, sopan serta memiliki kepedulian sosial yang 

lebih tinggi dibanding teman-teman lainnya. Pandangan agnostik-theis mereka ini 

tidak dipublikasikan atau tidak dikembangkan kepada teman-teman lainnya, 

sehingga tidak diketahui masyarakat umum. Orang tua mereka pun bahkan tidak 

mengetahuinya.  

Agama dalam pandangan Fzn dan teman-temannya, sebagaimana dikatakan 

dalam pembicaraan melalui whatsapp:   

 

“Trs tmn saya juga ada yg bilang agama itu cuma sebagai social control 

supaya manusia bisa dikontrol perilakunya. Dia bilang landasan berpikirnya 

itu teori terror management theory pas saya telusurin teorinya saya 

nangkepnya tuh knp kita percaya agama, itu karena kita cemas sama 

afterlife kita Gitu bu...” 

 

Agama dinilai Fzn dan teman-temannya tidak berkembang dengan 

menjelaskan: 

 

“Yg dimaksud gak berkembang itu acuan atau refrensi dlm beragama itu 

gak update sama perkembangan zaman trs juga ada bbrp kontradiksi juga 

asal usul kehidupan versi agama sm science.” 

 

 
33 https://tanpaagama.wordpress.com/2014/04/10/kafir-hipster/  
34 Mahasiswa UP semester 7 

https://tanpaagama.wordpress.com/2014/04/10/kafir-hipster/


183 
 

Agama juga dinilai tidak memiliki epistemologi yang jelas sehingga 

memberi peluang untuk dipertanyakan. 

 

“Yaa itu bu kalo pendapat pada umumnya kan agama itu sebagai media 

untuk berinterakasi dgn tuhan tp tuhan itu eksistensinya masih 

dipertanyakan kalo kata tmn saya yg positivistik tadi.” 

 

“Ketika ditanya mengapa eksistensi Tuhan dipertanyakan, Fzn menjawab: 

Karena gak nampak dan blm ada buktinya bu. Tiap agama punya klaim atas 

tuhan dan sejarah asal usul kehidupan tp yg mana yg bener ya gak ada yg 

tau bu. Gitu...” 

 

Tentang epistemologi agama, Fzn lebih lanjut menjelaskan: 

 

Jadi agama itu kan di dikenalkan ke khalayak oleh para nabi ( pada agama 

samawi) nah yg dipertanyakan adalah dari mana mereka bisa tau dan cara 

memperoleh pengetaguan sementara eksistensi tuhan kan masih 

dipertanyakan gitu bu... 

 

Karena meragukan eksistensi Tuhan dan dengan demikian juga tidak 

menerima kehadiran agama, maka standar nilai baik/buruk untuk mengukur 

tindakan manusia, sepenuhnya bergantung pada manusia sendiri, sebagaimana 

terlihat dalam hasil wawancara berikut ini: 

Elis: “Bgmn Kita bisa tahu Norma Baik buruk tanpa agama?” 

Fzn: “Baik dan buruk itu cuma konstruksi sosial bu kalo kata temen saya” 

Elis: “Konstruksi sosial berarti hanya mengakui kebenaran umum.   

Kebenaran personal terabaikan?” 

Fzn: “Maksudnya bu?” 

Elis: “Jika ukuran kebenaran itu hsl konstruksi sosial berarti kebenaran 

ditentukan oleh hasil kesepakatan Bersama” 

Elis: “Sprt mengapa bentuk *10* disebut angka *sepuluh* itu krn hsl 

konstruksi sosial.” 

Fzn: “Ohh. Iya bu hasil dari sebuah konsensus bu” 

Elis: “Berarti mengabaikan kebenaran personal?” 

(Kan tdk setiap  “yg benar” menurut pribadi juga “benar” menurut umum” 

Fzn: “Kalo soal ini saya pernah diskusi saa tmn saya yg lain. Hasilnya emng 

bener kebenaran itu sifatnya konsensus tp bisa juga percaya sesuatu diluar 

konsensus . Kita juga bisa menyuarakan itu untuk merekonstuksi kebenaran 

yg udah ada. Karena kebenaran2 yg ada sekarang sumbernya dari 



184 
 

pandangan pribadi dulu kalo masyarakat menerima baru jadi pandangan 

atau kebenaran secara umum”.35 

 

Karena nilai baik/buruk itu dikonstruksi manusia sendiri maka 

konsekwensinya tidak ada rewards dan punishment (atau dalam agama disebut 

dengan pahala dan dosa). Menurut Fzn dan teman-temnannya, reward dan 

punnishmentnya dikembalikan kepada masyarakat sendiri. Dalam kaitannya 

dengan pandangan ini maka kehidupan akhirat itu tidak ada dan demikian juga 

dengan surga dan neraka. 

Elis: “Kalau Kita mati, “cerita” Kita berakhir ya? Atau Ada kehidupan 

lain?” 

Fzn: “Ya kalo kata temen saya sih bu berakhir gitu ajaa.” 

Elis: “Dunia ini (bisa) absurd ya?” 

Elis: “Semua makhluk punya akhir cerita yg sama.” 

Fzn: “Yaa kayaknya sih gitu bu kalo menurut temen saya.”36  

 

 Pola pikir mahasiswa ini sebagian besar dipengaruhi oleh kemajuan 

perkembangan sains dan pengaruh globalisasi yang membuat dunia tanpa sekat 

(borderless) sehingga berbagai informasi lebih mudah dan cepat didapat. Seperti 

yang dijelaskan VnA37: 

“Sumber2 yang vina bilang, berasal dari penjelasan ilmiah tentang 

kehidupan oleh prof. Neil de tyson, stephen hawking, dan lain2. Kalau ibu 

mau liat, sudah banyak di youtube tentang penjelasan apa yang terjadi 

setelah manusia mati dan apa manfaatnya. Itu akan jauh terasa membuat 

kita bermanfaat sebagai sesuatu yang hidup”. 

“Kalau bigbang, black hole, alien, atlantis, vina nggak bisa menyatakan itu 

ciptaan Tuhan atau bukan ciptaan Tuhan. Karena dulu orang berdebat 

bahwa bagian dari dunia ini - yaitu segitiga bermuda - punya kekuatan 

mistis sehingga apa yg lewat diatasnya selalu tersedot. Sekarang sains 

udah bisa jelasin secara gamblang penyebabnya dan artikelnya tersebar 

dimana2. Kalau vina mau bilang Tuhan yang menciptakan dunia, vina bisa 

aja bilang seperti itu. Tapi argumen vina harus lebih kuat drpd ilmuwan 

yang bilang bahwa dunia ini terdiri dr lapisan mantel bumi, kerak, dll.” 

 
35 Merupakan bagian dari rangkaian wawancara melalui whatsapp pada 21 Desember 

2017 mulai jam 17.22 - 21:00 WIB sebagaimana terlihat dalam lampiran. 
36 Ibid jam 21:10 WIB 
37 Mahasiswa UPDM B semester 7 



185 
 

 Informan lain, Fzn38 juga menjelaskan bahwa pola pikir mahasiswa ini 

banyak dipengaruhi bukti-bukti (Evidence) yang diunjukkan oleh hasil-hasil 

penelitian ilmiah, penemuan-penemuan sains atau melalui diskusi dengan sesama 

teman kuliah. Sebagaimana yang dikatakan Fzn dalam dialog berikut ini: 

Fzn: Lebih ke diskusi sm tmn2 gitu bu trss evidance yg ada di sciene 

        gitu bu 

 Fzn: Evidence* 

 elis: Faktor kampus (Mata kuliah, dosen atau teman), ngaruh ngga? 

 elis: Mata kuliah Agama di kampus ngga ngefek ya? 

Fzn: Engga begitu sihh bu soalnya dosen2 di matkul itu kan ngejar 

        materi jadi buat diskusi ya paling sedikit2 aja 

Fzn: Iya bu gak ngefek krn mungkin terlalu bahan yg diajarkar jadinya 

        ruang diskusi dikit sementara bahasannya banyak trs krn banyak 

        mahasiswa juga sih bu. 

 

 Beberapa mahasiswa yang menjadi informan ini diamati penulis dalam 

berbagai kegiatan seperti: keikutsertaannya dalam kelas saat kuliah, sosialisasi 

dengan teman di dalam dan di luar kampus, keterlibatannya dalam lembaga 

kemahasiswaaan/ unit kegiatan mahasiswa (UKM), prestasi akademiknya bahkan 

dalam lingkungan keluarga hingga penulis berkunjung ke tempat tinggalnya. 

 Secara umum mereka memiliki nilai akademis yang baik dengan Indeks 

Prestasi di atas 3 (tiga) bahkan di atas nilai rata-rata kelasnya. Kehadiran 

kuliahnya juga baik, di atas 70% _sesuai syarat minimal_ tatap muka dan mereka 

memiliki komitmen terhadap tugas-tugas perkuliahan. Mereka juga memiliki 

hubungan soisal yang baik, dengan dosen dan teman-temannya baik di dalam 

maupun di luar kampus. Sifat kepedulian dan toleransi mereka memang lebih 

menonjol dibanding dengan teman-teman lain yang dianggap lebih religius. 

Hanya saja ada satu orang informan perempuan yang merasa “dikucilkan” dari 

komunitas kelasnya karena dinilai teman-temannya sering mempunyai pandangan 

yang berbeda. 

  Adapun situasi dan kondisi lingkungan keluarga informan sangat 

bervariasi. Sebagian dari orang tua mereka bisa berdiskusi tentang perkembangan 

sains dan agama tetapi sebagian besar lainnya tidak bisa. Pengetahuan dan 

 
38 Mahasiswa UP semester 7 



186 
 

pengalaman agama yang diterima mereka dari orang tua lebih banyak bersifat 

doktrinasi dan  formalitas ibadah (ibadah ritual) saja. Dengan demikian kesulitan 

informan menerjemahkan agama dalam mengikuti perkembangan sains sangat 

nampak. Salah seorang mahasiswa misalnya menjelaskan: 

 

“Ibu bertanya ke Vina, siapa yang mempengaruhi Vina untuk memiliki 

pola pikir yang berbeda akan Tuhan & agama dari teman2 dan lingkungan 

vina kebanyakan. Vina mulanya tidak menyadari bahwa rasio vina mulai 

meragukan mengenai eksistensi Tuhan dan agama sejak vina masih di 

bangku smp. Saat itu nenek vina bilang kalau kakak sepupu Vina yang 

kena gangguan jiwa itu diganggu setan (atau lebih tepatnya kesurupan), 

dan saat kakak sepupu vina sedang "sakit" itu, kakak sepupu Vina tetap di 

paksa ibadah, disuruh ambil wudhu dengan paksaan, dan seperti biasa di 

lemparkan kalimat (dalam bahasa banten) "Dosa sire lamun ore shalat 

mah" (dosa kamu kalau nggak shalat mah) meskipun setelah wudhu kakak 

sepupu vina itu mengelap mukanya dan gak jadi shalat lagi. Dalam pikiran 

vina saat itu, kok bisa ya Tuhan biarin orang yang kena gangguan jiwa 

untuk tetap berdosa, kan secara mental dia nggak sehat, gimana dia bisa 

mikir? kenapa nenek vina jadi lebih Tuhan daripada Tuhan sendiri?” 39 

 
 

27 dari 53 informan mengatakan bahwa mereka pernah ikut terlibat dalam 

kegiatan Rohani Islam (Rohis) di kampus  pada semester-semester awal (I dan II), 

sedangkan 26 informan lainnya menyatakan tidak pernah.  

 

 

 

B. Pembahasan 

1. Tuhan, Agama dan Rasionalitas 

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang semakin canggih telah 

mengakibatkan banyak perubahan dalam tatanan sosial dan memengaruhi cara 

pandang masyarakat terhadap semesta bahkan agama. Arus globalisasi juga turut 

menciptakan dunia yang semakin terbuka dan menyebabkan arus informasi yang 

begitu cepat, tidak dapat dibendung dan tanpa batas (borderless). Arus informasi 

ini tidak hanya berpengaruh terhadap ilmu pengetahuan tetapi juga terhadap nilai-

 
39 Dialog melalui Whatsapp, 22 Desember 2017, 22:13 WIB 



187 
 

nilai pendidikan agama Islam. Semakin berkembangnya kebiasaan yang 

mengglobal dalam gaya hidup yang semakin pragmatis, konsumtif dan hedonis, 

berimplikasi pada aspek sosial, ekonomi dan agama. Pada kondisi ini, bagi 

sebagian mahasiswa Jakarta, agama kemudian tidak lagi dianggap sebagai sesuatu 

hal yang penting. Alih-alih menjadi pegangan hidup yang terus digali untuk 

ditaati, eksistensi agama malah kemudian dipertanyakan. 

Fakta yang sering terlihat, perilaku kehidupan beragama di Indonesia 

masih kuat dibayang-bayangi tradisi formalisme-ritual dan belum mempunyai 

kekuatan untuk mengoreksi distorsi moral dalam kehidupan sosial. Seharusnya 

dipahami bahwa musuh agama tidak hanya maksiat, tetapi juga korupsi dan 

kekerasan bahkan  kemiskinan. Potret tentang berbagai penyakit sosial dan konflik 

antar suku, agama, ras, dan antargolongan (SARA), tidak bisa diselesaikan oleh 

agama. Yang lebih menyedihakan, agama bahkan dinilai sebagai salah satu 

pemicu munculnya berbagai konflik. Sebagai bangsa yang dikenal religius, 

seharusnya keberagamaan mempunyai kontribusi untuk mengurangi kejahatan 

sosial di sekitar, tetapi kenyataan ini pun belum begitu terlihat.  Faktor-faktor 

seperti ini yang dirangkum sebagian mahasiswa UPDM (B) dan UP Jakarta.  

Tidak bisa dihindari ketika fakta tersebut direspons dengan kritis oleh 

mahasiswa, melahirkan pemahaman baru tentang eksistensi agama. Demikian 

juga dengan eksistensi Tuhan. Sikap apatis terhadap agama kemudian tidak 

terelakkan.  

Sebagaimana yang dikatakan NN40:  

“Semakin banyak ajaran yang tidak masuk akal ataupun dilebih2kan oleh 

orang2 yg terlalu fanatik agama, ataupun salah pengertian dengan isi dari 

masing2 kitab. Banyak terjadi birokrasi dan org2 seperti ustad dan romo 

ataupun pendeta terkadang suka menjatuhkan agama lain adahal setiap 

agama mengajarkan untuk saling mengasihi dan toleransi. Agama tidak 

salah dan penting, tetapi orang2 didalamnya membuat sebuah agama 

menjadi terlihat tidak penting bagi saya.”41 

 

 
40 mahasiswi UP Jakarta On Thu, 4/14/16 
41 Lihat hlm 173 



188 
 

Pandangan mahasiswa lainnya, AdN 42,  juga memberi penjelasan sebagai 

berikut:  

“Dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya. 

Teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi 

tingkat intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan lebih 

jauh dari agama. Oleh karena itu, agama bukanlah sesuatu hal yang layak 

untuk dijadikan keharusan dalam kehidupan. Teknologi dapat membuktikan 

sesuatu yang tidak diketahui dan menjelaskan sesuatu yang tidak dapat 

dijelaskan oleh Tuhan melalui kitab dan kehadirannya".43 

 

AdN  meyakini bahwa tanpa bantuan Tuhan dan agama, manusia akan tetap 

sampai pada kehidupan baiknya. Ilmu pengetahuan dan teknologi akan mampu 

menunjukkan arah dan menuntun manusia serta membawa dunia pada kebaikan. 

Kemampuan teknologi bahkan melampaui penjelasan Tuhan dan kitab sucinya. 

Bagi AdN, tingkat intelegensi seseorang bahkan tidak linier dengan agama. 

Dengan kata lain, makin tinggi tingkat intelegensi seseorang justru makin jauh ia 

dari keyakinan agama. 

Agama dinilai Fzn dan teman-temannya tidak menarik karena tidak 

berkembang dengan menjelaskan: 

 

“Yg dimaksud gak berkembang itu acuan atau refrensi dlm beragama itu 

gak update sama perkembangan zaman trs juga ada bbrp kontradiksi juga 

asal usul kehidupan versi agama sm science.” 

 

Agama juga dinilai tidak memiliki epistemologi yang jelas sehingga 

memberi peluang untuk dipertanyakan. Tentang epistemologi agama, Fzn 

mengatakan: 

“Jadi agama itu kan di dikenalkan ke khalayak oleh para nabi ( pada agama 

samawi) nah yg dipertanyakan adalah dari mana mereka bisa tau dan cara 

memperoleh pengetaguan sementara eksistensi tuhan kan masih 

dipertanyakan gitu bu...”44 

 

Kritik terhadap agama tentu menyakitkan bagi yang mengaku beragama, 

tetapi menurut penulis, tetap harus menanggapi kritik dengan bijaksana, karena 

 
42 Penjelasan mahasiswa AdN, semester 5, UPDM B 
43 Lihat hlm 170 
44 Lihat hlm 180 



189 
 

mungkin bisa jadi ada yang keliru dengan pemahaman dan penafsiran tentang 

agama yang membuatnya menjadi tidak menarik dan segera ada yang perlu 

diperbaiki agar kembali pada agama yang sesungguhnya. 

Menilai “tabu” untuk membicarakan kritik agama ini cukup beralasan. 

Dalam pandangan penulis ada dua alasan: Pertama, tidak semua orang senang 

membicarakan agama sebagai bahan untuk dikritisi. Hal ini terjadi karena 

kelompok ini yakin betul bahwa agama berasal dari Tuhan dan Tuhan adalah 

kebenaran yang tak terbantahkan. Bagi mereka, eksistensi Tuhan bukan untuk 

dikritisi atau diperdebatkan, karena Tuhan berada di luar wilayah pemahaman 

manusia, dan hanya bisa dicerap oleh rasa percaya atau yang disebut dengan iman. 

Kedua, mengkritisi agama bukanlah pekerjaan yang mudah, jika kita sendiri 

merupakan bagian di dalamnya dan telah berpuluh tahun lamanya. Tetapi seperti 

yang sudah disebutkan tadi, mengkritisi bukan karena benci tetapi justru untuk 

bahan introspeksi diri.  

Kesukaran untuk mengkritisi agama juga terjadi karena ia memiliki sifat-

sifat: 

1) Narsistik. Kata narsis yang biasa dipakai dalam Bahasa Indonesia berasal 

dari kata Narcissus, nama seorang laki-laki dalam mitos Yunani yang 

begitu tampan sehingga jatuh cinta pada bayangannya sendiri. Kisah ini 

merupakan asal istilah narsisme yang berarti seseorang yang terobsesi 

dengan dirinya sendiri 45. 

Agama, seperti halnya Narsisus, punya kecenderungan mencintai diri 

sendiri. Ia seperti melihat ke cermin, dan terus-terusan berkata bahwa saya 

baik dan saya benar. Di satu sisi, hal ini sangat positif dan menunjukkan 

kepercayaan diri. Ketika seseorang percaya diri, maka ia akan resisten dan 

berpotensi maju terus mengatasi berbagai rintangan. Namun ini menjadi 

berbahaya, ketika kepercayaan akan eksistensi diri tidak ditunjang dengan 

empati. Ini sama dengan oposisi biner modernitas: jika tidak satu, maka 

nol. Jika saya benar, maka yang lain di luar saya adalah salah. Jika saya 

baik, maka yang lain di luar saya jahat.  

 
45 http://kisahmitologi.blogspot.co.id/2015/07/echo-dan-narcissus.html  

http://kisahmitologi.blogspot.co.id/2015/07/echo-dan-narcissus.html


190 
 

Kecenderungan agama secara umum seperti itu. Dalam istilah lain disebut 

sifat fanatik. Pengertian Fanatik adalah suatu istilah yang digunakan untuk 

menyebut suatu perilaku yang menunjukkan ketertarikan terhadap sesuatu 

secara berlebihan. Fanatisme adalah paham atau keyakinan atau suatu 

pandangan tentang sesuatu tetapi tidak memiliki sandaran teori atau 

pijakan kenyataan, yang dianut secara mendalam sehingga susah 

diluruskan atau diubah.46  Dengan bahasa lain bisa dikatakan seseorang 

yang fanatik memiliki standar yang ketat dalam pola pikirnya dan 

cenderung tidak mau mendengarkan opini maupun ide yang dianggapnya 

bertentangan. 

Dalam fenomena keberagamaan di Indonesia hal ini banyak terjadi.  

Dalam Islam misalnya, memang ada ayat yang menekankan pluralisme 

agama, tetapi sedikit sekali. Yang lebih banyak adalah ayat yang 

menekankan istilah kafir, sebagai orang yang tidak mau mengimani agama 

Islam. Dan kafir dipastikan berdosa, masuk neraka, untuk disiksa akibat 

kesalahannya itu. Secara umum, dalil-dalil seperti ini terdapat pula pada 

agama-agama lainnya. Jika urusannya masih terkait dengan penegasan 

identitas, masih wajar dan tidak menimbulkan masalah. Tetapi sifat narsis 

(fanatik) ini dalam beberapa situasi justru bersifat destruktif. Contoh untuk 

kasus ini misalnya:47 1) Konflik Ambon (Islam vs Nasrani) pada 19 

Januari 1999. Konflik ini dipicu permasalahan sederhana, yakni tindak 

pemalakan yang dilakukan 2 orang muslim terhadap seorang warga 

nasrani. Konflik semakin membesar setelah ada banyak isu yang 

berhembus dan membakar amarah kedua belah pihak, yakni orang Muslim 

dan orang-orang Nasrani. Kasus ini menyebabkan tewasnya 12 orang dan 

ratusan orang terluka. Konflik  kemudian mereda setelah upaya 

rekonsiliasi dilakukan oleh pemerintah daerah setempat. 2) Kerusuhan 

Poso (Islam vs Nasrani). Konflik ini berlarut-larut  dan terbagi menjadi 3 

bagian karena kurangnya penanganan: Poso I terjadi antara 25 sd 29 

 
46 https://kbbi.web.id/fanatik  
47 http://www.ipsmudah.com/2017/03/contoh-konflik-antar-agama.html  

https://kbbi.web.id/fanatik
http://www.ipsmudah.com/2017/03/contoh-konflik-antar-agama.html


191 
 

Desember 1998, Poso II terjadi antara 17 hingga 21 April 2000, sementara 

Poso III terjadi antara 16 Mei hingga 15 Juni 2000. 3) Konflik Tolikora 

(Islam vs Nasrani). Konflik terjadi pada tanggal 17 Juli 2015, yang 

dimulai dengan adanya insiden pembakaran masjid oleh para jemaat 

Gereja Injil di Indonesia, saat masyarakat muslim hendak mengadakan 

ibadah sholat Idul Fitri. Karena konflik ini, 2 orang korban tewas dan 

sedikitnya 96 rumah warga muslim dibakar.  

Terlepas dari intervensi kepentingan politik atau yang lainnya,  tetapi 

agama biasanya berandil besar untuk membentuk landasan pemersatu yang 

kuat dan mendadak membuat manusia mau mentransformasikan nilai-nilai 

kehidupannya ke hari kemudian, dalam arti kata lain: berani mati demi 

agama.  

Ada pemahaman yang bagus sekali dari Bilangan Fu karya Ayu Utami, 

bahwa persoalan terjadi karena ada "angka satu". Ketika agama berandil 

merepresentasikan "Tuhan yang satu", maka itu sama dengan apa yang 

disebut dengan oposisi biner itu tadi, “kalau tidak satu berarti nol”;  "Tidak 

ada Tuhan yang lain" atau "Tuhan yang lain itu nol". 48  

Sifat narsis (fanatik) itu berdampak destruktif. 

 

2) Dogmatis 

Dogma artinya pokok ajaran (tentang kepercayaan dan sebagainya) yang 

harus diterima sebagai hal yang benar dan baik, tidak boleh dibantah dan 

diragukan 49. Dalam Islam, dogma terkandung di antaranya dalam aqidah, 

yakni seperti iman kepada Allah, nabi dan rasul, kitab, malaikat, hari 

akhir, dan takdir baik-buruk.  

Pembacaan terhadap dogma yang keliru _seperti yang terjadi pada aksi 

terorisme: ketika dogma seolah-olah mengatakan "membalas orang kafir 

yang sudah menzalimi orang muslim itu wajib hukumnya, dan sama 

dengan jihad"_ juga berdampak destruktif. 

 
48 Ayu Utami, Bilangan Fu, (Jakarta: Gramedia, 2008) 
49 https://kbbi.web.id/dogma  

https://kbbi.web.id/dogma


192 
 

Realitas ilahi itu sebenarnya bisa dengan mudah tertangkap dengan 

common sense. Jika seseorang tidak mau saling membunuh itu bukan 

semata-mata karena melanggar dogma dan takut dosa,  tetapi karena 

kesadaran alamiah, yang bertendensi menuju kebaikan.  

 

3) Eskapis 

Eskapis adalah kehendak atau kecenderungan menghindar dari kenyataan 

dengan mencari hiburan dan ketenteraman di dalam khayal atau situasi 

rekaan.50 

Para atheis terkemuka dalam sejarah filsafat Barat, macam Feuerbach, 

Marx, Sartre, Freud, dan Nietzsche, secara garis besar sepakat bahwa 

agama tidak lebih daripada pelarian manusia dari kenyataan, kebebasan, 

dan keberdikarian. Marx cukup kencang menyuarakan ini, bahwa agama 

tak lebih daripada candu, ia merusak masyarakat dengan ajarannya yang 

kontraproduktif dengan semangat proletariat kaum komunis, seperti 

misalnya pesimis dan fatalis. Freud mengatakan bahwa dalam penelitian 

psikoanalisisnya, orang beragama dan orang sakit jiwa punya gejala yang 

mirip, yakni, eskapisme. Seperti anak kecil yang mengadu pada ibunya 

ketika bermasalah, demikian halnya orang beragama, yang lari pada Tuhan 

alih-alih menyelesaikan persoalannya. Dengan tegas Freud mengatakan 

agama tak lebih daripada: neurosis kolektif (sakit jiwa massal) dan ilusi 

infantil (halusinasi yang kekanak-kanakan). 

Dalam sifat eskapis ini agama dipahami sebagai penghiburan, seperti yang 

dikatakan Fzn:  

“....landasan berpikirnya itu teori terror management theory pas saya 

telusurin teorinya saya nangkepnya tuh knp kita percaya agama, itu karena 

kita cemas sama afterlife kita.”51 

 

Dalam catatan sejarah, agama selalu menjadi spirit bagi tumbuh dan 

berkembangnya peradaban manusia. Banyak peradaban besar dalam sejarah 

 
50 https://kbbi.web.id/eskapisme  
51 Lihat hlm 181 

https://kbbi.web.id/eskapisme


193 
 

manusia yang berkembang karena peran yang besar dari agama. Tetapi dalam 

penelitian terhadap sebagian kalangan mahasiswa di Jakarta ini, keprihatinan yang 

muncul adalah tentang betapa semakin menurunnya masyarakat dalam memegang 

teguh nilai-nilai agama dalam kehidupan mereka. Salah satu yang turut 

berpengaruh sebagai penyebab bagi terpinggirkannya peran agama dalam 

membentuk moral masyarakat adalah pengaruh dari nilai-nilai budaya  asing yang 

disebarkan oleh teknologi komunikasi dan informasi. Orang pun kemudian sangat 

akrab dengan istilah globalisasi, sebagai akar dari semua itu. Pada satu sisi, 

globalisasi dianggap sebagai puncak perjalanan sejarah manusia yang akan 

membawa kepada kemajuan, tetapi di sisi lain ia berdampak pada berbagai 

kerusakan  dan degradasi moral masyarakat.  

Pada masyarakat modern yang sangat mengagungkan akal pikiran, agama 

seringkali menjadi bagian dalam kehidupan manusia yang dipinggirkan karena  

dinilai  tidak empiris dan irasional. Dalam perkembangan ilmu pengetahuan yang 

begitu pesat agama dianggap sebagai sesuatu yang tidak ilmiah sehingga agama 

tidak bisa berjalan beriringan dengan ilmu pengetahuan, dan akhirnya diabaikan 

karena dianggap menghambat laju modernitas. 

Hal ini jelas terlihat dalam rangkaian wawancara dengan Fzn, mahasiswa 

semester 7 UP pada halaman 180-181: 

“….agama itu adalah sebuah produk kebudayaan dan hanya ada dalam 

pranata sosial.” 

“….agama itu kaku dan gak berkembang.” 

“Yg dimaksud gak berkembang itu acuan atau refrensi dlm beragama itu 

gak update sama perkembangan zaman trs juga ada bbrp kontradiksi juga 

asal usul kehidupan versi agama sm science.” 

“….landasan epistimologi agama masih dipertanyakan…” 

 

Adalah Richard Dawkins (lahir thn 1941), seorang saintis pengikut Darwin 

yang secara gamblang memperkenalkan konsepsi atheisme yang pada awalnya 

diperkenalkan sebagai respons dari serangkaian kejadian yang membuktikan 

bahwa agama kerap kali menjelma  sebagai fundamen absolut bagi kejadian yang 

merusak atau melanggar nilai-nilai kemanusiaan. Dawkins memaparkan argumen-

argumen yang menyatakan bahwa keyakinan akan keberadaan Tuhan adalah 



194 
 

sebentuk igauan (delusi). Tak ada alasan logis dan kuat untuk terus 

mempertahankan keyakinan akan adanya Tuhan.  

 

“Not surprisingly, since it is founded on local traditions of private 

revelation rather than evidence, the God Hypothesis comes in many 

versions. Historians of religion recognize a progression from primitive 

tribal animisms, through polytheisms such as those of the Greeks, Romans 

and Norsemen, to monotheisms such as Judaism and its derivatives, 

Christianity and Islam.”52 

 

Dawkins meyakini bahwa agama muncul berdasarkan tradisi lokal berupa 

wahyu privat daripada bukti, sehingga Hipotesis Tuhan jadi beranekaragam. 

Sejarah agama menurutnya, diketahui berasal dari perkembangan Animisme 

Pribumi menuju Politeisme seperti kepercayaan Yunani Kuno, Roma, Norsemen 

hingga ke Monoteisme seperti Judaisme dan turunannya, Kristen dan Islam. 

Dawkins menganggap bahwa agama-agama dengan konsep ketuhanannya 

merupakan hasil dari proses evolusi. Agama-agama kini berasal dari "leluhur" 

yang sama yaitu Animisme. Dia menganalogikannya dengan konsep Biologi 

Evolusi. 

Hal ini merupakan mispersepsi Dawkins yang menerapkan konsep Biologi 

Evolusi dalam menjelaskan keanekaragaman agama. Hasil dari proses Biologi 

Evolusi memunculkan keanekaragaman hayati, dan masing-masing memiliki 

sistem biologi yang sama persis yaitu sistem genetis. Sementara Agama-Agama 

kini benar-benar memiliki basis kepercayaan yang sangat berbeda, masing-masing 

berdiri sendiri, sehingga tidak tepat menganalogikannya dengan proses Biologi 

Evolusi. Dawkins terlalu memaksakan konsep Biologi Evolusi untuk menjelaskan 

argumennya bahwa Tuhan dan Agama adalah delusi manusia. 

 

“….the Koran or Qur'an, adding a powerful ideology of military conquest 

to spread the faith. Christianity, too…”53 

 

Dawkins menyebutkan bahwa Al Qur'an menanamkan ideologi kuat 

penaklukan militer dalam menyebarkan iman sebagaimana juga Kristen yang 

 
52 The God Delusion, Richard Dawkins, (Bantam Press: 2006),  32 
53 The God Delusion....... 37 



195 
 

menyebarkan dengan pedang. Secara umum kritikan-kritikan Dawkins terhadap 

Agama dan Ketuhanan berlandaskan kepada ekses-ekses agama berupa terjadinya 

konflik, kerusuhan, terorisme, genosida dan sejenisnya. Dan mengklaim bahwa 

agama adalah penyebabnya. 

Dawknis mengajukan argumennya dengan du acara: dengan menegasikan 

terlebih dahulu segala rangkaian argumen yang menuju pengafirmasian 

keberadaan eksistensi Tuhan, dan yang kedua langsung menyerang sebagai 

argumen yang menjelaskan mengapa hampir pasti eksistensi Tuhan tidak ada 

(Why there almost certainly is no God).54 

Bagi  Dawkins, probabilitas kehidupan di bumi lebih kecil daripada 

kemungkinan badai menyapu potongan-potongan besi dan merangkai sebuah 

boeing 747 (sebagaimana argumen Hoyle)55, justru haruslah dipandang sebagai 

argume yang menegaskan ketiadaan eksistensi Tuhan. Hal tersebut disebabkan 

oleh karena menerima keberadaan Tuhan sama sulitnya dengan menerima 

keberadaan badai yang mampu merangkai Boeing 747. Menurut Dawkins, 

mencoba menjelaskan eksistensi Tuhan berangkat dari keberadaan alam semesta 

beserta isinya, merupakan hal yang ridak mungkin karena alam semsta dapat 

dijelaskan dengan sangat baik oleh teori evolusi yang dikenalkan oleh Charles 

Darwin melalui kosep seleksi alam. 

Argumen Dawkins juga ditujukan kepada kaum creationism yang  dinilai 

berspekulasi dan  menyembah kekosongan perihal proses penciptaan alam  

dengan menyatakan Tuhan sebagai penciptanya. Kekosongan ini, menurut 

Dawkins telah dibuktikan sifatnya hanya sementara dan penyembahan akan 

kekosongan ini malah akan semakin membuktikan bahwa penyembahan yang 

dilakukan mengada-ada. Kekosongan ini bagi Dawkins _dan para saintis lain 

tentu_ justru menjadi wilayah kajian sains.   

Kemampuan manusia melalui penemuan sains akan sanggup dan harus 

membuka tabir kekosongan-kekosongan itu. Selama ini perjalanan sejarah 

 
54 The God Delusion ........ 111 
55 Ide awalnya berasal dari seorang astronom berkebangsaan Inggris bernama Fred 

Hoyle, kemudian ditambahkan oleh Dawkins. 



196 
 

manusia sudah membuktikannya. Sebagaimana dikatakan VnA seorang 

mahasiswa UPDM B: 

“Segala hal yang sering disangkut-pautkan dengan tuhan seperti datangnya 

petir, tumbuhnya tumbuhan, kematian, adanya manusia, adanya alam 

semesta secara perlahan mampu dijelaskan oleh kemajuan ilmu pengetahuan 

dan semakin jauh dengan penjelasan versi agama dan kitab suci. Seandainya 

pun masih ada yang manusia belum tau itu bukanlah alasan untuk 

mempercayai Tuhan ada. Ibarat ketidaktahuan manusia dahulu kala terhadap 

petir membuat orang percaya dan menyembah Jupiter. Jika Tuhan memang 

ada dan maha bijak, maka dia akan tau bahwa kepercayaan diraih dengan 

usaha dan pembuktian secara objektif”. 56 

 

Bahkan dunia secara keseluruhan, menurut AdN tidak bergantung pada 

agama tetapi pada perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi.  AdN  

meyakini bahwa tanpa bantuan Tuhan dan agama, manusia akan tetap sampai 

pada kehidupan baiknya. Ilmu pengetahuan dan teknologi akan mampu 

menunjukkan arah dan menuntun manusia serta membawa dunia pada kebaikan. 

Kemampuan teknologi bahkan melampaui penjelasan Tuhan dan kitab sucinya. 

Bagi AdN, tingkat intelegensi seseorang bahkan tidak linier dengan agama. 

Dengan kata lain, makin tinggi tingkat intelegensi seseorang justru makin jauh ia 

dari keyakinan agama. 57  

 

“Dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya. 

Teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi 

tingkat intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan lebih 

jauh dari agama. Oleh karena itu, agama bukanlah sesuatu hal yang layak 

untuk dijadikan keharusan dalam kehidupan. Teknologi dapat membuktikan 

sesuatu yang tidak diketahui dan menjelaskan sesuatu yang tidak dapat 

dijelaskan oleh Tuhan melalui kitab dan kehadirannya". 

Adapun argumen Dawkins yang masuk dalam kategorisasi cara kedua 

adalah serangkaian penolakan akan konsepsi tentang 5 jalan pembuktian Tuhan 

menurut Thomas Aquinas: argumen dari  keindahan (The argument from beauty), 

argumen dari pengalaman spiritual pribadi (Theargument from 

personal’experience’), argumen dari kitab suci (The argument from scripture) ; 

 
56 Lihat kembali hlm 167 
57 Penjelasan mahasiswa AdN, semester 5, UPDM B, 18-12-2016, jam 20.46 WIB 



197 
 

argumen  Pascal’s Wager, dan argumen Bayesian. Menurut Dawkins argument-

argumen tersebut terlalu spekulatif dan mengada-ada.58 Namun yang jelas bahwa 

pada akhirnya uraian ini menunjukan bahwa Dawkins dalam upayanya 

membuktikan ketiadaan eksistensi Tuhan  juga merunut dari konsepsi panjang 

yang membangunnya, baru kemudian merubuhkannya. 

Dawkins memang sehak awal mendasari segala rangkaian penalarannya 

dalam basis terminologi naturalistik sangat menjunjung teori evolusi Darwin. 

Sekalipuin dalam banyak kesempatan banyak ditemui Dawkins memakai teori 

evolusi dalam penekanannya, namun hal tersebut belumlah mampu menerangkan 

apa itu sesungguhnya naturalisme dan darimana derivasi validitasnya? 

Naturalisme sebenarnya merupakan sebuah kerangka pikir yang hanya percaya 

bahwa apapun itu “bersifat nyata dan merupakan sesuatu yang terdapat dalam 

ruang dan waktu tertentu”59. Jadi jelas pula tentang permasalahan validitas dari 

nalar Darwin yang hadir dalam nuansa deterministik khas naturalisme, dalam arti 

bahwa deterministik atau kausalitas yang ditekankan Dawkins membatasi pada 

mekanisme ke-alam-an yang tentu terikat konsep spasiotemporal. 

Jika kembali berpikir ke belakang sebenarnya naturalisme tidak lain 

merupakan hasil dari derivasi epistemogis materialisme dalam penekanan empiris 

juga keketatan berpikir khas positivisme logis. Sehingga realitas yang sebenarnya 

dalam kerangka nalar Darwin selalu berkutat dalam kerangka penangkapan 

indrawi,  juga haruslah dapat diuji kembali dalam pengulangan verivikasi dalam 

keterkaitannya dengan ruang dan waktu yang lain (berbeda). 

Berangkat dari pemahaman derivasi akan nalar Dawkins dapat dimengerti 

bahwa naturalisme yang dijunjungnya selama ini merupakan pengetahuan dalam 

upaya memahami kejadian-kejadian dalam relasional kausalitas. Realitas lain di 

 
58Akibat keterbatasan ruang pembahasan, maka proposisi “spekulatif dan pada akhirnya 

mengada-ada” dinilai penulis sebagai kesimpulan umum akan semua rangkaian argumen dalam 
kategorisasi jalan kedua. Untuk lebih jelas lihat Richard Dawkin, God Delusion (Bantam 
Press:2006) hlm 75-105 

59 Louis Katsoff, Pengantar Filsafat, (Tiara Wacana: 2004), 208 



198 
 

luar prinsip-prinsip yang telah dijelaskan, bagi Dawkins merupakan oposisi dari 

realitas sebenarnya, begitu pun konsep tentang Tuhan yang disebutnya sebagai 

delusi. Disebut Dawkins sebagai delusi karena menurutnya peradaban dalam 

nuansa keagamaan, khususnya afirmasi terhadap Tuhan, telah membawa manusia 

pada kepercayaan yang irasional atau tanpa pendasaran ilmiah,  sehingga Tuhan 

tidaklah lebih dari delusi belaka yang sebenarnya justru menjauhkan peradaban 

manusia dari kenyataan/realitas sebenarnya. 

Terkait dengan konsep awal alam semesta, sebagai konsekuensi logis dari 

derivasi penalarannya mencoba menjelaskan kemengadaan semesta melalui 

kerangka pikir evolusionisme. Pada dasarnya argumen evolusionisme 

berpendirian bahwa alam semesta terjadi akibat mekanisme kausalitas yang 

melibatkan variabel unsur kimia juga fisika dalam mekanismenya. Alam bukan 

diciptakan melainkan terciptakan, tidak ada “grand design” sebagaimana yang 

dipercaya kaum kreasionisme sehingga tidak diperlukan Tuhan dalam terciptanya 

alam semesta karena semesta tidak lain adalah ketidaksengajaan yang 

mengaktualisasi posibilitas yang ada. Dengan kata lain, alam dengan segala 

keteraturannya merupakan mekanisme yang “tidak disengaja” tetapi hal tersebut 

dapat dijelaskan melalui sains. 

Dawkins dengan tegas menyatakan bahwa orang-orang yang percaya pada 

kerangka kreasionisme tidak lebih dari sekumpulan orang yang tidak berani, 

malas dan tidak rasional karena tidak berusaha menjelaskan alam sebagaimana 

fenomena kausalitas yang dapat dijelaskan oleh sains namun malah 

mempostulatkan kehadiran Tuhan sebagai pencipta yang dinilainya tanpa 

pendasaran yang cukup kuat. Dawkins menganggap bahwa hal tersebut adalah 

upaya mencari jalan keluar yang singkat dari hal-hal yang belum dapat dijelaskan 

oleh alam. Lebih jauh menurutnya data-data serta pengetahuan yang ada sekarang 

sebenarnya sudah lebih dari cukup untuk menyimpulkan bahwa evolusionisme 

adalah benar dan telah berjalan dalam semesta. 



199 
 

Kerangka atheisme Dawkins memang telah dengan susah payah 

menjabarkan bagaimana semesta terbentuk dalam upaya penolakan keberadaan 

Tuhan sebagai sang pencipta, namun hal itu sama sekali belum dapat menegasikan 

keberadaan Tuhan sebagai sebuah konsep yang senantiasa beredar dalam 

peradaban manusia. Singkatnya, Dawkins sekalipun Tuhan disebut sebagai delusi 

belum dapat menjawab argumen yang menyatakan  bahwa “Apabila memang 

Tuhan tidak ada, lalu mengapa konsepnya bisa terus mengada di sepanjang 

sejarah manusia?”. 

Konsep evolusi juga tidak dapat digunakan apabila hanya dijawab dengan 

menggunakan konsep gen. Dalam buku The Selfish Gene, Dawkins mengatakan:  

The genes too control the behaviour of their survival machines, not directly 

with their fingers on puppet strings, but indirectly like thecomputer 

programmer. All they can do is to set it up beforehand; thenthe survival 

machine is on its own, and the genes can only sit passively  inside.60   

Sebagai unsur terkecil dalam mekanisme evolusi makhluk hidup, gen 

menjalankan keegoisannya dengan mempertahankan dirinya.  Gen 

mempertahankan diri dalam bentuk mereplika dirinya, dan konsekuensinya bahwa 

replika tersebut juga menurunkan sifat-sifat bawaan yang herediter. Sehingga 

apabila menggunakan konsepsi gen untuk menjawabnya maka Dawkins akan 

terjebak pada kesimpulan bahwa Tuhan adalah memang ada dan diturunkan oleh 

gen sebagai bukti ilmiahnya. 

Akan tetapi Dawkins tetap bersikukuh menolak eksistensi keberadaan 

Tuhan sehingga satu-satunya jalan untuk menolak hal tersebut dan tetap konsisten 

dengan teori evolusi yang selama ini dijunjungnya adalah dengan merumuskan 

konsep tentang meme. Meme berbeda dengan gen. Meme memang masih dalam 

fungsi replikator dalam runut evolusi akan tetapi meme terikat dalam fungsi 

kultural bukan lagi hanya biologis seperti halnya gen. 

 
60 Richard Dawkins, Selfish Gene, (Oxford University Press, Fourth edition: 2016),  52 



200 
 

Apa yang hendak disampaikan oleh Dawkins dengan memunculkan konsep 

meme memang masih dalam kaitannya dengan menjawab problematika konsep 

Tuhan yang bisa ada  dalam peradaban dan tidak mampu dijawab dengan konsep 

gen. Dengan keberadaan meme, Dawkins mencoba menjawabnya, yakni konsep 

Tuhan memang mengada dalam peradaban akan tetapi hal tersebut bukanlah suatu 

kemungkinan mutlak realitas namun tidak lebih dari penyimpangan kultural yang 

bisa bertahan karena dijembatani oleh meme. 

Dawkins memang memberikan sumbangsih yang besar dalam tradisi 

pemikiran filsafat Islam di mana ia dengan gigih mempertahankan nalar atheis-

nya sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya. Jelas pula bahwa nalarnya akan 

memunculkan konsekuensi-implikasi yang berlaku dalam ranah teoritis juga 

praksis. Adapaun implikasi dalam nalar atheisme Dawkins yang paling signifikan 

adalah bahwa dengan segala penekanan dalam upaya eksplanasinya memang 

banyak menggunakan sains sebagai fondasi dasarnya, dan hal itu tidak lain 

kembali menempatkan science sebagai oposisi agama. Sains versi Dawkins 

merupakan musuh utama agama karena memiliki kebernaran yang saling 

bertentangan. Agama dan sains pun kembali masuk dalam tahapan konflik dalam 

konsep relasional.   

Nalar  atheisme Dawkins sekalipun terlihat cukup meyakinkan namun jelas 

juga mempunyai berbagai kekurangan. Salah satu kekurangan yang paling 

menonjol adalah saat ia menyatakan bahwa percaya kepada Tuhan sebagai sesuatu 

yang spekulatif, padahal dalam pengingkaran akan Tuhan pun Dawkins masih 

terjebak dalam tuduhannya sendiri itu. Dalam arti bahwa pada akhirnya banyak 

hal yang belum mampu dijelaskan ilmu pengetahuan secara mutlak. Sehingga 

memilih tidak percaya sebagai atheisme pada akhirnya malah mereduksi 

posibilitas lain yang sebenarnya masih beredar. 

Kritik lain yang dapat dilakukan terhadap pemikiran nalar atheisme 

Dawkins adalah soal derivasi epistemologinya yang masih begitu terpaku pada 

positivisme yang tidak mampu menampakan dan menjembatani realitas-realitas 



201 
 

yang tidak terukur. Kesadaran manusia pun direduksi dengan pendasaran yang 

seperti itu, di mana kesadaran manusia hanya dilihat pada paradigma 

evolusionistik sebagai sebuah jaringan kedirian yang dibuat dari gerak-gerak tidak 

sadar molekul juga semprotan elektrokimiawi dalam otak. 

 Wacana bahwa sains mampu menggantikan posisi agama ini juga memang 

diyakini oleh beberapa mahasiswa  baik di UPDM B maupun di UP Jakarta. 

Mereka menyadari bahwa sains lebih mampu menggantikan agama yang dinilai 

tidak update. Pola pikir mereka lebih banyak dipengaruhi oleh kemajuan 

perkembangan sains dan pengaruh globalisasi yang membuat dunia tanpa sekat 

(borderless) sehingga berbagai informasi lebih mudah dan cepat didapat. Seperti 

yang dikatakan Adn61: 

"Teknologi dapat membuktikan sesuatu yang tidak diketahui, dimana hal 

tersebut membentuk pikiran para penganut agnostik bahwa hal tersebut 

bisa membuktikan atau menjelaskan sesuatu yang tidak dapat dijelaskan 

oleh Tuhan melalui kitab dan kehadirannya". 

"Dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya. 

Teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi 

tingkat intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan 

lebih jauh dr agama karena menurutnya bahwa agama itu bukanlah sesuatu 

hal yang layak untuk dijadikan keharusan dalam kehidupan" 

 

 VnA62 lebih menguatkan lagi bahwa pola pikir tentang agama terkalahkan 

oleh rasionalitas penemuan sains yang lebih memuaskan. 

“Nah, saat ini dunia sudah banyak mengalami perkembangan dan 

kemajuan teknologi dan inovasi. Otomatis, premis2 teisme tadi kemudian 

juga lama2 terbantahkan dengan penelitian2 dan argumen2 saintifik.” 

“Sumber2 yang vina bilang, berasal dari penjelasan ilmiah tentang 

kehidupan oleh prof. Neil de tyson, stephen hawking, dan lain2. Kalau ibu 

mau liat, sudah banyak di youtube tentang penjelasan apa yang terjadi 

setelah manusia mati dan apa manfaatnya. Itu akan jauh terasa membuat 

kita bermanfaat sebagai sesuatu yang hidup,” 

 

 
61 Mahasiswa UPDM B semester 7 
62 Mahasiswa UPDM B semester 7 



202 
 

Deskripsi tersebut merupakan sebagian dari pemahaman keagamaan 

mahasiswa yang mewakili 53 (lima puluh tiga) informan. Secara personal 

memiliki landasan pemahaman yang beragam tetapi bisa digeneralisir bahwa 

mereka memang apatis terhadap agama. Ekspektasi yang begitu besar terhadap 

kehadiran agama, berhadapan dengan realitas objektif yang tidak kondusif, 

melahirkan kekecewaan mendalam.  

Menurut catatan penulis setidaknya ada tiga bentuk respons agama 

terhadap proses globalisasi dan segala efek yang dibawanya, yaitu bersikap 

resisten, akomodatif, dan kritis.63 Senada dengan itu, dalam kasus Islam misalnya, 

Johan Meuleman menyebut adanya tiga bentuk respons umat Islam untuk 

merespons perkembangan globalisasi dan modernisme, yaitu sikap pelarian ke 

dalam, pelarian ke luar dan keterbukaan yang kritis.64 

Salah satu bentuk dari sikap resisten agama terhadap globalisasi adalah 

sikap untuk melakukan pelarian ke dalam dan menggali kembali nilai-nilai agama 

untuk dijadikan sebagai sistem tandingan menghadapi sistem-sistem yang 

dilahirkan oleh arus modernisasi dan globalisasi. Sikap resisten ini kemudian 

membangkitkan lahirnya gerakan-gerakan fundamentalisme keagamaan65, yaitu 

sebuah gerakan yang berusaha memahami agama secara rigid dan kaku (tekstual) 

serta menutup diri terhadap berbagai perkembangan modern yang ditopang oleh 

kekuasaan rasionalitas. Dengan sikap militan yang tinggi dan kadang-kadang 

dibumbui dengan sikap radikal, fundamentalisme muncul sebagai fenomena yang 

lahir seiring dengan laju globalisasi, bahkan sebagai bagian yang tidak terelakkan 

lagi dalam sistem global. Apakah ini yang disebut dengan fenomena “kebangkitan 

agama” di era global ataukah sebagai paradoks keagamaan, perlu pengkajian lebih 

mendalam lagi untuk memberi penilaian. Hanya barangkali yang bisa dikatakan 

 
63 Lihat dalam Peter Beyer, Religion and Globalization, (Sage Publication, London: 1994), 

h. 3 
64 Johan Meuleman, Sikap Islam Terhadap Perkembangan Kontemporer, dalam Mukti 

Ali, dkk. 
65 Meskipun penyebutan fundamentalisme bagi sebuah gerakan yang ingin 

mengaktualkan ajaran agama dalam kehidupan bermasyarakat sangatlah problematik dan 
debatable, namun secara umum gerakan-gerakan ini memiliki keinginan untuk menjadikan 
agama sebagai alat ideologis untuk menentang ideologi-ideologi sekuler yang dihasilkan oleh 
masyarakat modern. 



203 
 

adalah bahwa desakan globalisasi telah membangkitkan kerinduan orang akan 

nilai-nilai primordial dan merekatkan identitas kultural maupun keagamaan yang 

sudah sekian lama tercerabut dari akarnya. Globalisasi yang memiliki cakupan 

yang luar biasa, diakui atau tidak telah memarjinalkan sendi-sendi masyarakat 

yang berakar pada tradisi-tradisi yang diilhami oleh nafas keagamaan. Maka 

kembali kepada sendi-sendi agama adalah alternatif yang mungkin dilakukan 

untuk membendung laju globalisasi, seberapa pun paradoksnya gerakan 

keagamaan tersebut. 

Sikap kedua yang muncul sehubungan dengan globalisasi adalah usaha 

untuk melakukan pelarian keluar atau sikap akomodatif yang berlebihan sehingga 

lebih merupakan kesan pembaratan. Sikap ini mengasumsikan bahwa baik di 

dalam maupun di luar dunia Barat, manusia sedang berkembang menuju bentuk 

kehidupan yang seragam dan yang berpola Barat. Hanya saja tahap yang dicapai 

masing-masing daerah dan masyarakat berbeda-beda, tetapi pada akhirnya 

semuanya akan sampai ke pola yang sama yaitu pola “modern”. Sikap inilah yang 

dengan secara optimis dinyatakan oleh Francis Fukuyama dalam The End of 

History, dengan asumsinya yang menyatakan bahwa puncak dari sejarah manusia 

adalah menuju pada titik yang tunggal yaitu pada sistem demokrasi liberal dan 

kapitalisme. Dengan kata lain modernisme yang ditopang sistem global adalah 

muara dari perjalanan kehidupan manusia. 

Pandangan kedua ini sebenarnya berasal dari zaman pencerahan Eropa, 

yang diwarnai kritik hampir tak terbatas terhadap tradisi dan agama disertai 

penilaian serba positif akan keberhasilan pemikiran pencerahan (aufklarung) dan 

optimisme yang luar biasa akan masa depan manusia yang dikendalikan oleh nalar 

berdaulat. Walaupun para pemikir pencerahan Eropa sama sekali bukan tidak 

memperhatikan dan bahkan menghargai aspek-aspek tertentu dari peradaban-

peradaban di luar Eropa, kebanyakan mereka beranggapan bahwa peradaban 

Eropa adalah paling maju dan membawa nalar manusia universal yang akan 

membawa seluruh manusia ke pemikiran dan peradaban yang serupa. Walaupun 

dalam bentuk dan konteks yang berbeda, pada abad-abad selanjutnya pandangan 

yang sama tetap menonjol, baik dalam filsafat idealis ala G.W.F. Hegel, 



204 
 

materialisme ala Karl Marx, positivisme ala Auguste Comte, maupun dalam 

sejumlah uraian dalam bidang sosiologi, ekonomi, dan politik seperti teori-teori 

yang dikemukakan okeh Max Weber, W.W. Rostow, dan Carl Deutsch. Pengaruh 

pandangan tersebut juga sangat terasa dalam kebijaksanaan penjajahan, yang _di 

samping berbagai alasan lain_ juga didorong oleh rasa hak dan sekaligus 

kewajiban “memperadabkan” bangsa-bangsa terbelakang. Dengan sikap seperti 

ini, maka agama hanya menjadi hiasan dan terbaring kaku dalam kubur sejarah 

yang perannya diabaikan sama sekali bahkan dianggap sebagai tidak ada sama 

sekali. Cara berfikir yang menafikan peran agama dan sangat percaya kepada 

nalar berdaulat ini bagi sebagian kalangan adalah pilihan yang sangat rasional 

untuk diikuti, karena itu agama mestinya hanya menempati posisi di tempat-

tempat ibadah semata dan tidak boleh campur tangan dalam kehidupan duniawi 

yang hanya terbuka bagi rasionalitas dan empirikal. 

Sikap ketiga yang diambil oleh agama terhadap dunia komtemporer dan 

desakan globalisasi adalah sikap keterbukaan yang kritis, yaitu dengan tidak 

menolak perkembangan di dunia luar, tetapi juga tidak menyerahkan diri secara 

membabi buta kepadanya. Sikap yang di satu pihak sadar akan hal yang baik dan 

bermanfaat dari luar lingkungan tradisi sendiri dan senang menikmatinya, di lain 

pihak sadar akan nilai dan cita-cita sendiri dan mengendalikan hubungan dengan 

dunia luar atas dasar nilai dan cita-cita itu. Pemikiran yang diajukan sehubungan 

dengan sikap yang ketiga ini adalah sebuah kesadaran bahwa modernisasi di 

samping membawa dampak negatif ternyata juga banyak memiliki nilai-nilai 

positif yang dapat diambil sebagai rujukan dalam beragama. 

Banyak nilai-nilai positif modernisme yang bersesuaian dengan nilai-nilai 

ajaran agama bahkan agama harus berusaha untuk menuntun modernisasi itu agar 

senantiasa bersesuaian dan tetap berjalan di atas rel kebenaran agama. Di sisi lain, 

menolak modernisme secara membabi buta dan tidak memiliki sikap kritis 

kepadanya hanya akan melahirkan sikap mundur ke belakang dan hanya 

melahirkan sikap yang tidak toleran kepada identitas dan budaya masyarakat lain. 

Pada kondisi mahasiswa di UPDM B dan UP, dari 53 (lima puluh tiga) 

informan yang menyatakan kecewa terhadap fenomena keagamaan, 81,13% atau 



205 
 

43 (empat puluh tiga) mahasiswa memilih bersikap pelarian keluar atau sikap 

akomodatif yang berlebihan  terhadap apa pun yang dibawa oleh modernitas 

(sikap kedua), karena agama dinilai tidak bisa menjadi sandaran hidup serta 

dianggap tidak mampu memenuhi tuntutan dunia kontemporer dan desakan 

globalisasi. Kelompok ini merasa perlu mengkaji ulang dan menunda keyakinan 

terhadap eksistensi Tuhan karena tidak pernah ada bukti yang kuat  yang 

menjelaskan bahwa Tuhan itu ada. Dalam keraguannya, kelompok ini menunda 

keyakinan sambil terus menerus mencari alternatif yang dinilai terbaik bagi 

hidupnya. Dalam theologi,  pandangan seperti ini dikenal dengan nama Agnostik-

theis.  

Sekelompok mahasiswa lain dari 81,13% ini, selain bersikap apatis 

mereka juga cenderung prontal menolak Tuhan dan agama. Mereka menilai 

bahwa tiap-tiap agama mempersepsikan Tuhannya berdasarkan pandangan 

masing-masing, meyakini bahwa agamanya sendiri yang paling benar, lalu saling 

mengkafirkan dan menganggap orang di luar agamanya masuk neraka untuk 

disiksa, saling menghakimi seakan mereka lebih tuhan dari tuhan sendiri. 

Sementara agama berdasarkan historisnya, dinilai tidak memiliki landasan 

epistemologi yang jelas. Standar norma baik dan buruk, bagi kelompok ini, 

dipahami sebagai hasil konstruksi sosial. Kelompok ini dalam pandangan theologi 

dikenal dengan nama Agnostik-atheis. Bagi mahasiswa Agnostik-atheis ini, 

rasionalitas sains lebih bisa menolong dirinya, bahkan nilai-nilai moral yang 

memadai diperoleh melalui proses sains, bukan dari dogma-dogma agama yang 

sulit dipahami rasio. 

Sementara itu, 18,87% dari sejumlah 53 informan atau 10 orang sisanya, 

merupakan mahasiswa yang merasa cukup dengan sikap apatis terhadap agama 

tetapi tanpa berpikir panjang atau mencari alternatif lain. Kelompok ini masih 

yakin terhadap agama walaupun sebagian besar dari mereka tidak terbiasa 

menjalankan ibadah ritual seperti shalat lima waktu.  

Alih-alih mencari solusi pemikiran lain setelah kecewa terhadap agama, 

kelompok 18,87% ini malah memilih membiarkan agama dan sains berdiskusi 

menyelesaikan persoalannya sendiri. 



206 
 

 

 

Sains dan agama dalam pandangan Bertrand Russell (18 Mei 1872 – 2 

Februari 1970) memungkinkan untuk berdamai tergantung pada apa yang 

dimaksud dengan agama. Jika agama berarti semata-mata sistem etika, ia bisa 

didamaikan dengan sains. Jika agama berarti sistem dogma, yang dianggap 

sebagai mutlak benar dan tidak bisa dipertanyakan, ia tidak kompatibel dengan 

semangat sains, yang tidak menerima fakta tanpa bukti, dan yang berpegang 

bahwa kepastian seratus persen hampir tidak pernah bisa dicapai. 

Russell adalah seorang agnostik yang berada di antara dua kutub 

keyakinan antara theis dan atheis. Bagi Russell, eksistensi tuhan, sekalipun tidak 

mustahil, namun sangat tidak pasti. 66 

Russell berpikiran bahwa agama tidak bermanfaat bagi moralitas. 

Penyebabnya adalah: Pertama, karena kepercayaan pada agama tidak seluruhnya 

didasarkan pada fakta, sehingga palsu. Kedua, mereka yang mempunyai sikap 

religius tidak bersedia berpegang pada kepercayaan lain selain agamanya, atau 

mereka menjalani kebiasaan buruk berupa sikap tidak tulus dan tidak konsisten 

dengan berpegang pada kepercayaan yang mereka ketahui sebagai palsu. 

Russell berpikiran bahwa kekurangan agama berasal dari sikap 

penentangannya yang konservatif atas pemikiran dan gagasan baru. Dan agama 

selalu membuat penilaian semata-mata menurut keinginan manusia, mengganti 

bukti objektif dengan perasaan subjektif. Sebagai akibatnya, agama menciptakan 

dunia yang penuh dengan Tuhan-tuhan, semakin dalam orang percaya pada 

agama, semakin banyak Tuhan ada. 

Russell pun menyatakan bahwa agama, sebagian besar, didasarkan pada 

rasa takut. Rasa takut adalah dasar dari segalanya, rasa takut akan yang misterius, 

rasa takut akan kekalahan, rasa takut akan kematian. Dan rasa takut adalah induk 

dari kekejaman. Karenanya tidak heran kalau agama dan kekejaman berjalan 

 
66 Dalam Louis Greenspan dan Stephan Andersson, Russell On Religion: Selections From 
The Writings Of Bertrand Russell, 2008: hlm 32. Diterjemahkan oleh Imam Baehaqi ke 
dalam buku Bertuhan Tanpa Agama: Esai-esai tentang Agama, Filsafat dan Sains 
Penerbit: Resist Book, 2008 



207 
 

beriringan. Ini karena rasa takut menjadi dasar dari keduanya. Di dunia ini 

manusia mulai memahami sesuatu dan menguasainya dengan bantuan sains, yang 

secara bertahap melawan ajaran yang dogmatis. Sains bisa membantu manusia 

menghilangkan ketakutan di mana manusia hidup di dalamnya.  

Fzn67 dan teman-teman dalam kelompoknya juga memahami agama 

sebagaimana yang dijelaskan Russell tadi. Menurut Fzn, dasar orang-orang 

percaya pada agama adalah rasa takut serta cemas menghadapi kematian dan 

setelahnya (afterlife). Pola seperti ini disebut Fzn dengan terror management 

theory.  

 

 

2. Agama dan Kekerasan 

 

Dewasa ini, otoritas agama sebagai pembawa kedamaian, keberkahan, dan 

kesejahteraan bagi umat manusia semakin digugat. Kalangan filsuf telah memberi 

preseden bagi gugatan itu. Agama dianggap tidak lagi sejalan dengan kehidupan 

modern yang rasionalistik. Nietzche, misalnya, dengan statemen God is dead-nya, 

menggugat agama dan kepercayaan umat manusia sebagai sesuatu yang sama 

sekali tidak menolong kehidupan dan karenanya ditinggalkan oleh para 

penganutnya. Karl Marx melihat agama hanyalah sekumpulan mitos-mitos 

metafisik yang meninabobokan dan seringkali menjadi alat untuk melegitimasi 

berbagai praktik penindasan sehingga agama tidak ubahnya candu bagi 

kehidupan. Pandangan skeptis terhadap agama terus berkembang mengikuti 

mainstream modernitas. Agama kemudian dibenturkan dengan rasionalisasi cara 

pandang terhadap segala aspek kehidupan, dan itu seringkali berakhir dengan 

keterpojokan posisi agama. Pada tataran filosofis, gugatan terhadap agama terjadi 

karena agama terkikis sedikit demi sedikit pijakan argumentatifnya oleh serbuan 

rasionalisme modern. Sementara pada tataran sosiologis, agama digugat karena 

kehilangan elan vitalnya sebagai entitas pembangunan masyarakat di satu sisi dan 

 
67 Lihat kembali hlm 181 



208 
 

keterlibatannya yang intens dalam berbagai praktik penindasan, konflik, dan 

kekerasan. 

AA, mahasiswa semester 8 UPDM B, yang menurut pengakuannya 

memiliki perjalanan spiritual beragam, melihat potensi konflik dalam agama: 68 

“Agama kadang masih menjadi "trigger" dalam terjadinya sebuah konflik. 

Padahal agama merupakan konteks horizontal dalam struktur sosial kita. 

Agama penting, karena semua agama mengajarkan yg paling dasar untuk 

berbuat baik untuk bersama. Pertanyaan yg paling tepat mengapa masing 

masing individu yg berpegang agama tidak semua menjalankan perintah 

agama yg paling dasar ini. Dsitulah orang yg disebut memiliki pandangan 

atheis menjadi apatis terhadap agama. Jika sains bisa membuktikan bahwa 

science will beyond from religion dari mulai perjalanan historis manusia dan 

bagaimana dunia ini terbentuk, otomatis seluruh manusia bumi ini akan 

meninggalkan agama atau terdegradasi budaya dari mempercayai hal yang 

superstitious menjadi logical.” 

 

Dalam beberapa kasus ditemukan di mana terjadi serangan psikologis dari 

pemeluk suatu Agama terjadi lewat agitasi propaganda dengan memberikan 

stigma sesat yang akhirnya menjadi pembenaran dalam melakukan penyerangan, 

kekerasan, bahkan pembunuhan atas nama Agama. Ark, mahasiswa UPDM B 

Semester 7,  menyayangkan kasus ini terjadi dan meyakini bahwa secara realitas, 

pelakunya adalah oknum-oknum yang mengatasnamakan agama untuk 

membenarkan justifikasi mereka terhadap kelompok lainnya. Menurut Ark, 

oknum seperti ini secara tidak sengaja telah mereduksi nilai-nilai agama dan 

mendegradasi makna Tuhan. Selain itu kasus-kasus seperti ini juga 

memperlihatkan image sebagai tidak mau hidup berdampingan dengan yang 

berbeda keyakinan. Ark mengatakan: 

“Suatu hari saya pernah bermimpi. Pada hari yang cerah itu, seorang HTI 

saling merangkul anak anak JIL, organisasi Gafatar ataupun Ahmadiyah, 

kemudian MUI sibuk dengan rencana rencana perdamaian antar umat 

beragama dan menghentikan semua stigma negatif yang dilabeli kepada 

umat minoritas, dan segala hal yang menyebabkan tidak adanya konflik lagi 

atas nama agama. Dan pada saat yang sama, semua orang berpikiran ketika 

kita menyesatkan orang lain, orang itu adalah sama derajatnya dengan kita, 

ya mereka manusia yang kalian yakini sebagai ciptaan Tuhan, mereka 

 
68 Lihat hlm 174 



209 
 

memiliki keluarga dan mengharapkan hidup bahagia dengan kepercayaan 

mereka, mereka memiliki kehidupan sendiri, mereka semua saudara kita.”69 

 

Menurut Ark, dunia ini tidak bisa dipahami hanya hitam dan putih; bahwa 

jika keyakinan agama saya benar kemudian yang lain salah. Tidak bisa membawa 

klaim absolut milik kita terhadap orang lain, apalagi ditambah unsur pemaksaan. 

Kenyataan sperti ini malah justru mereduksi agama kita sendiri.70 

Secara sosiologis diakui, agama memang tidak bisa dilepas dari citranya 

sebagai pencipta konflik. Dalam sejarah perang salib, agama dilihat sebagai faktor 

yang berperan di dalamnya. Meskipun motif politik dan ekonomi juga dapat 

ditetapkan sebagai pemicunya, namun agama memiliki peran dalam meningkatkan 

dan mengkristalkan konflik tersebut. Di sini, agama dihadapkan pada dua 

kepentingan yang berbeda, tetapi berangkat dari keinginan yang sama, masing-

masing ingin menaklukkan lawannya yang dipersepsi sebagai pihak yang 

bersalah.71 

Dalam realitas kontemporer pun masih ditemukan adanya keterlibatan 

agama dalam kerusuhan sosial dan konflik destruktif. Beberapa kasus konflik 

antar-pemeluk agama di tanah air sepanjang delapan tahun terakhir 

mengisyaratkan bahwa agama punya andil cukup signifikan. Sebagaimana dapat 

dilihat dalam benturan antaragama di Ambon, Kalimantan, bahkan di Jakarta. 

Konflik tersebut tidak dalam bingkai konstruktif seperti yang dikonsepsikan 

oleh Hegel _menurut Hegel, konflik adalah suatu dialektika yang akan bermuara 

pada kemajuan, yaitu benturan antara tesa dan antitesa yang kemudian 

memunculkan sintesa, suatu gagasan atau keadaan yang melampaui keadaan 

sebelumnya (1999)_. Konflik destruktif justru akan melahirkan kerusakan dan 

kerugian bagi kehidupan. Dalam banyak kasus peperangan dan kerusuhan, agama 

dinilai berperan sebagai pemicunya. 

Citra bahwa agama identik dengan konflik dan perang tidak sepenuhnya 

dapat dibenarkan. Konflik sebetulnya lebih disebabkan oleh faktor ekonomi dan 

 
69 Lihat hlm 177 
70 Lihat hlm 177 
71 Lihat kembali hlm 190 tentang eskapis 



210 
 

politik. Hanya saja agama memiliki sistem simbol yang sangat mudah digunakan 

untuk memobilisasi masa. Sehingga konflik ekonomi dan politik itu terlihat 

seperti benturan suci yang digerakkan oleh agama. 

Samuel Benjamin Harris (lahir 1967) meyakini bahwa aspek dalam agama 

yang menjadi sumber kekerasan itu, tidak lain adalah kepercayaan (faith) yang 

menjadi fondasi setiap agama. Hal ini dikarenakan sistem kepercayaan dianggap 

oleh para penganutnya sebagai sesuatu yang suci dan harus _diamini_ sehingga 

kepercayaan mau tidak mau merupakan mesin penggerak segala sikap dan 

perilaku keagamaan, baik itu sikap dan perilaku yang berdimensi ritual, maupun 

yang berdimensi sosial. 72 

Banyak kalangan meyakini, penyimpangan fungsi agama dari penebar 

kedamaian dan kesejahteraan sebagai penebar ancaman dan kekerasan tidak 

bersebab tunggal, dalam pengertian semata-mata bersumber dari aspek 

kepercayaan agama. Banyak aspek lain yang menjadi determinan dalam 

kekusutan wajah agama, antara lain masuknya unsur-unsur politik di dalamnya. 

Masuknya unsur politik dalam agama karena disadari agama memiliki karakter 

sebagai pembangkit dan perekat kesadaran kolektif, pemicu solidaritas, dan 

pembangkit emosi, lebih dari entitas lain seperti bahasa, ras, dan kebangsaan. 

Maka, tidak heran jika agama kemudian menjadi sangat ideologis. Karena itu, 

agama sangat fungsional dan terbuka bagi masuknya kepentingan-kepentingan, 

terutama politik sehingga terjadi fenomena “politisasi agama”. 

Tesis politisasi agama ini dibantah oleh Harris. Aspek kepercayaan yang 

inheren dalam agamalah sumber utama kekerasan atas nama agama. Semua agama 

memang mengalami persoalan dan represi politik-ekonomi, tetapi penyikapannya 

bisa berbeda-beda dari masing-masing agama. Orang Kristen Palestina, misalnya 

tidak mengambil tindakan bom bunuh diri sebagaimana rekan muslim mereka, 

padahal mereka sama-sama mengalami kekejaman pendudukan Israel. Demikian 

juga kaum Budha Tibet yang tidak bertindak apa-apa terhadap kekejaman Cina. 

Ada memang motivasi politik dan ekonomi di dalam tindakan kekerasan seperti 

 
72 The End of Faith: Religion, Terror, and the Future of Reason, (W. W. Norton Company: 

2004) 



211 
 

yang terjadi di Irak misalnya, tetapi politik dan ekonomi tidak bisa membuat 

orang seberani seorang anak muda yang menghancurkan dirinya dengan bom di 

kerumunan anak-anak, atau membuat ibunya bernyanyi bangga atas tindakan 

anaknya. Menurut Harris, tindakan sedahsyat ini biasanya dilandasi oleh 

“kepercayaan” dalam agama.73  Itulah keajaiban keyakinan yang melahirkan 

kesadaran individu dan kolektif yang irrasional, atau dalam istilah Harris, reason 

in exile, kehilangan akal sehat. Ada satu bukti utama yang disampaikan Harris 

untuk memperkuat argumennya, bahwa kepercayaanlah yang menciptakan 

kekerasan, misalnya Osama bin Laden. 

Namun demikian, tidak semua penganut kepercayaan memiliki potensi 

untuk mampu melakukan tindakan-tindakan destruktif di luar akal sehat. 

Keyakinan yang “berkarat” dan ekstrim yang seringkali mengiringi tindakan 

ekstrim, biasanya diadopsi oleh kelompok-kelompok keagamaan fundamentalis–

ekstremis. Mereka mengambil ajaran dari kitab suci secara literal, dan ini 

mendorong mereka untuk bersikap ekstrem. Hanya saja sikap dan tindakan 

mereka bertitik tolak dari kritisisme terhadap fenomena-fenomena kontemporer 

terutama terhadap modernitas. Ini karena dalam konteks kepercayaan mereka, 

bahwa modernitas dan budaya sekuler tidak sesuai dengan nilai moral dan 

spiritual.74 Karena itulah, menurut Harris, kekerasan dalam agama bukan semata-

mata berkait dengan aspek sosial, politik, dan ekonomi, tetapi juga di dalam diri 

agama itu sendiri terdapat ajaran-ajaran mengenai kekerasan. Hal ini semakin 

tampak jika teks-teks suci itu berada di genggaman para penganut ekstrem agama. 

Perpaduan antara keyakinan yang kuat dan sikap skripturalis terhadap kitab suci 

melahirkan tindakan ekstremisme yang sering di luar jangkauan akal sehat. 

Kepercayaan yang mendalam dan pembacaan teks yang serba tekstual ini, 

menurut Harris, biang segala tindak kekerasan atas nama agama. Tesis ini 

diperkuat dengan argumen-argumen logis-filosofis serta akademik, terutama 

berkenaan dengan keyakinan. Secara neurosaintis (bidang kajian Harris), 

kepercayaan merupakan landasan bagi aksi.  

 
73 Sam Harris, The End of Faith ..........234. 
74 Sam Harris, The End of Faith ..........29. 



212 
 

“Beliefs are principles of action; whatever they may be at the level of the 

brain, they are processed by which our understanding (and 

misunderstanding) of the world is represented and made available to guide 

our behavior.”75  

 

Keyakinan itu kemudian melandasi tindakan. Itulah sebabnya, kini 

keyakinan tidak lagi dipandang sebagai sesuatu yang pribadi, tetapi juga sebagai 

konsep publik. Karena tindakan yang dilandasi oleh keyakinan tertentu bisa 

menimbulkan efek sosial yang sangat besar, baik itu tindakan kebaikan ataupun 

tindakan buruk. Latar belakang akademik Harris yang lulusan filsafat dari 

Stanford University memberi bobot bagi argumen-argumen di atas. Selama dua 

puluh tahun, dia mempelajari tradisi-tradisi agama Timur dan Barat, khususnya 

pada berbagai disiplin spiritual. Apalagi Harris mendalami neuroscience yang 

mempelajari basis neural dari fenomena kepercayaan, ketidakpercayaan, dan 

keagamaan. Dengan latar belakang akademik ini, pemikiran-pemikiran Harris 

memiliki bobot akademik yang cukup tinggi. 

Tentang keyakinan yang melandasi tindakan ini diilustrasikan Harris  

dengan suasana peledakan bom bunuh diri oleh seorang anak muda di sebuah 

bis.76 Peledakan itu menghancurkan seluruh isi bis termasuk diri pelaku sendiri. 

Meskipun sedih, ibu sang anak berbangga dan terharu karena dua kemenangan 

diraih oleh sang anak, yaitu anaknya bakal masuk surga dan ia bisa 

menghancurkan sang musuh dan mengirim mereka ke neraka. Absurd, tetapi 

itulah kepercayaan atau keyakinan. 

“A belief is a lever that, once pulled, moves almost everything else in a 

person’s life”.77 

(Keyakinan adalah tugas yang, begitu menarik, bergerak hampir dalam 

seluruh kehidupan seseorang). 

Harris mengungkap akar-akar historis kekerasan dalam agama. Menurutnya, 

praktik kekerasan dalam agama mula-mula muncul ketika kalangan gereja 

membungkam kalangan pengingkar dokrin-dokrin gereja seperti yang terjadi pada 

 
75 Sam Harris, The End of Faith….....52. 
76 Sam Harris, The End of Faith .......11-12. 
77 Sam Harris, The End of Faith .......12. 



213 
 

gerakan Catharisme dan Manicheanisme. Melalui mekanisme inkuisisi, kalangan 

gereja mengontrol ketat praktik-praktik keagamaan, bahkan tidak segan 

membasmi penganut kepercayaan lain dengan cara kekerasan, seperti merajam 

dan membakar hidup-hidup. Perlakukan kekerasan atas nama Tuhan seperti ini 

terutama dialami oleh Negara-negara Yahudi dan kaum Semitis lainnya. Dengan 

gerakan anti-Semitisme, gereja mengobarkan permusuhan terutama kepada 

kalangan Yahudi yang mereka percayai sebagai biang terbunuhnya Yesus. 

Fenomena ini kemudian melahirkan berbagai horor (teror) dalam sejarah 

pertemuan penganut agama _yang fenomenal di antaranya adalah tragedi 

holocaust_.78 

Diyakini Harris bahwa keyakinan yang mendalam dan cara pandang 

terhadap dunia, terutama kepada aspek metafisik dan rahasia, bukan semata-mata 

produk dinamika intuitif. Ia muncul atas stimulasi informasi kitab-kitab suci. 

Kitab suci bisa memberi inspirasi sikap dan tindakan, termasuk tindakan-tindakan 

kekerasan. Tindakan kekerasan atas nama agama bukan semata-mata human error, 

kesalahan manusia menerapkan firman-firman suci. Menurut Harris, kitab suci 

secara eksplisit menganjurkan tindakan-tindakan kekerasan, seperti bunuh diri 

atas nama Tuhan. Sebutlah konsepsi dan ajaran jihad dalam kasus Islam yang 

bersumber dari firman suci. Dalam teks-teks suci Islam, al-Qur’an dan hadis, 

misalnya, jihad secara gamblang dianjurkan dan bagi pelakunya diberi ganjaran 

kebahagiaan di akhirat kelak. Jihad sendiri secara etimologis (lughah) bermakna 

berjuang atau upaya keras, tetapi kemudian diasosiasikan kepada perang suci, 

yakni perang demi menegakkan dan membela agama Tuhan. 

Dalam praktiknya, jihad telah melahirkan fakta mempertahankan Islam 

dengan senjata dan berdarah-darah, baik kolosal maupun individual. Pada 

gilirannya tugas jihad bergeser menjadi upaya transformasi dunia dengan kaidah-

kaidah penaklukan dan meniscayakan kekerasan, penggunaan pedang, atau bom; 

bagi para pelakunya, keberhasilan tugas itu merupakan prestasi yang amat besar. 

To see the role that faith plays in propagating muslim violence, we need 

only ask why so many muslims are eager to turn themselves into bombs 

 
78 Sam Harris, The End of Faith ...........93-94 



214 
 

these days, the answer: because the Koran makes this activity seem like a 

career opportunity.79  

 

Banyak ditemukan teks-teks mengenai prinsip dan kabar gembira jihad, 

yang oleh kalangan Islamis digunakan untuk menjustifikasi penyerangan terhadap 

kalangan lain yang kafir dengan cara kekerasan. Salah satu contoh misalnya 

sugesti-sugesti seperti: “berperang sehari semalam di medan perang lebih baik 

dari berpuasa dan shalat selama sebulan”; “Siapa yang meninggal tanpa ikut 

berperan dalam penyebaran agama meninggal dalam keadaan kafir”; “Surga itu di 

bawah bayang-bayang mata pedang”. Benturan bersenjata dalam mempertahankan 

agama bagi kalangan muslim tertentu menjadi kewajiban keagamaan yang harus 

ditunaikan. Jihad bahkan bukan saja sebagai upaya pertahanan diri jika Islam 

diserang oleh pihak lain, melainkan juga merupakan instrumen ekspansi terus 

menerus sampai titik darah penghabisan dalam rangka menjadikan seluruh dunia 

ini mengadopsi keyakinan Islam, atau mengakui kekuasaan Islam. Karena itu, 

konsepsi jihad seperti inilah yang paling menimbulkan masalah di kalangan non 

muslim. 

Dengan berpegang teguh pada teks-teks itu, para pelaku kekerasan 

terkadang mengabaikan aspek-aspek politik, sosial, dan ekonomi sebagai motif 

terjadinya sebuah aksi. Atau dengan kata lain, tindakan-tindakan kekerasan 

seolah-olah tidak perlu memiliki justifikasi historis apapun, atau tidak didahului 

oleh sebab-sebab yang bersifat politik, sosial, dan ekonomi; semuanya murni 

didasarkan atas pemahaman atau keyakinan yang diadopsi dari kitab suci.  

Pandangan-pabndangan Harris mengenai Islam tampaknya bias dan 

subjektif, misalnya salah satu perkataannya: 

“We are at war with Islam. It may not serve out immediate foreign policy 

objectives for our political leaders to openly acknowledge this fact, but it is 

unambiguously so. It is merely that we are at war with an otherwise 

peaceful religion that has been “hijacked” by extremists. We are at war 

with precisely the vision of life that is prescribe to all muslims in the Koran, 

and further elaborated in the literature of the hadith, which recounts the 

sayings and actions of the Prophet”.80  

 
79 Sam Harris, The End of Faith........... 33. 
80 Sam Harris, The End of Faith........... 109. 



215 
 

 

Meskipun mengakui banyak_bahkan menjadi arus utama_ kalangan moderat 

dalam Islam yang tidak respek pada militansi agama, Harris tetap melihat Islam 

sebagai “agama penakluk”. Ia berpijak pada cara pandang Islam terhadap dunia 

yang terbagi dua: “house of Islam” (dâr al-Islâm) dan “house of war” (dâr al-harb) 

yang melahirkan konsekuensi logis pada sikap muslim terhadap orang lain yang 

tidak seiman. Sikap itu ialah pilihan antara memasukkan orang lain dalam agama 

Islam, mengontrol mereka, atau membunuh. Tidak ada perdamaian abadi dalam 

Islam karena Islam pada dasarnya tidak mengakui pihak lain, kecuali berbagi 

kekuasaan secara temporer dengan mereka yang notabene “musuh-musuh Tuhan”. 

Bagi Harris, pandangan dunia seperti itu sangat eksklusivistik dan penuh 

dengan klaim-klaim kebenaran. Bagi satu kalangan, kalangan sendiri itulah yang 

benar, sementara kalangan yang lain adalah kafir. Berpijak dari keyakinan itu, 

muncullah praktik-praktik pemanggilan orang lain ke jalan yang dianggap benar 

tadi. Di kalangan tertentu pemeluk agama, sikap monopoli kebenaran seperti ini 

seringkali muncul karena perbedaan latar belakang pihak lain dinegasikan. Pada 

saat dua pihak yang memiliki sikap yang sama berhadap-hadapan, maka itulah 

awal mula kekerasan atas nama agama. 

“It is no accident that people of faith often want to curtail the private 

freedoms of others. This impulse has less to do with the history of religion 

and more to do with logic, because the very idea of privacy is incompatible 

with the existence of God”.81  

 

Pandangan berciri fundamentalis tersebut terutama tumbuh subur di 

kalangan muslim yang bergelut secara intens dengan Barat. Mereka ini melihat 

bahwa aksi-aksi politik dan militer terhadap Barat adalah intrinsik dengan praktik-

praktik kepercayaan. Pandangan seperti ini muncul terutama karena fakta bahwa 

imperialisme dianggap sebuah dosa besar yang diperbuat oleh Barat terhadap 

dunia, khususnya terhadap dunia Islam. Karena itu dalam pandangan kaum 

fundamentalis, penaklukan dunia oleh Islam merupakan tugas yang suci dan 

niscaya. Pandangan seperti ini juga melegitimasi kaum muslim untuk 

 
81 Sam Harris, The End of Faith......... 159. 



216 
 

menaklukkan dan menguasai Eropa, sekaligus memaksa mereka menganut 

kepercayaan dan agama yang benar. 

While there are undoubtedly some “moderate” muslims who have decided 

to overlook the irrescindable militancy of their religion, Islam is undeniably 

a religion of conquest The only future devout muslims can envisage _as 

muslims_ is one in which all infidels have been converted to Islam, 

subjugated, or killed. The tenet of Islam simply do not admit of anything but 

a temporary sharing of power with the “enemies of God.” 82 

 

Kekerasan atas nama agama merupakan tindakan balas dendam atas 

kriminalitas dan dosa Barat yang menakluk dan menguasai Islam. Dalam persepsi 

kaum muslim, berpindah ke Islam adalah keberkahan bagi pelaku dan prestasi 

besar bagi yang mengajak. Sebaliknya, dalam hukum Islam keluar dari Islam 

adalah kemurtadan, yang halal darahnya baik yang pelaku maupun bagi yang 

mengajaknya keluar dari Islam. 

Pandanga-pandangan Harris ini terkesan tidak komprehensif, terutama 

dalam melihat fenomena-fenomena dalam Islam. Ia hanya menyorot sisi normatif 

agama, yakni teks-teks al-Qur’an dan hadis sementara wilayah-wilayah 

fenomenologis, tidak disentuh sama sekali. Harris cenderung mengenyampingkan 

fakta-fakta penindasan politik, ekonomi, dan imperialisme, yang dialami oleh 

umat Islam yang bersumber dari Barat, sebagai titik tolak dalam melihat 

fenomena munculnya praktik-praktik militansi Islam, terutama di dunia Barat. 

Karena pengabaian ini, maka tampaknya tulisan Harris sangat tipikal Barat, 

didasari prasangka buruk dan persepsi yang salah terhadap Islam. 

Sebenarnya kekerasan dalam Islam adalah reaksi dan bukan aksi. Harris 

mengatakan lebih sebagai aksi yang tidak dilatarbelakangi oleh sebab-sebab 

sosial, politik, dan ekonomi yang jelas, selain hanya sebagai manifestasi 

kepercayaan semata-mata. Argumen Harris berangkat dari pengalaman umat 

Budha di Tibet dan kaum Kristen di Palestina. Kedua komunitas itu walaupun 

ditindas oleh Cina dan Israel, mereka tidak melakukan tindakan-tindakan 

destruktif seperti bom bunuh diri dan praktik-praktik teror ataupun yang lainnya, 

seperti ketika orang Islam diperlakukan sama. 

 
82 Sam Harris, The End of Faith......... 110. 



217 
 

“Where are the Palestinian Christian suicide bombers? They, too, suffer the 

daily indignity of the Israeli occupation. Where for that matter, are the 

Tibetan Buddhist suicide bombers? The Tibetans have suffered an 

occupation far more cynical and repressive than any that the United States 

of Israel has ever imposed upon the muslim world. Where are the throngs 

Tibetans ready to perpetrate suicidal atrocities against Chinese 

noncombatants? They do not exist. What is the difference that makes the 

difference? The difference lies in the specific tenets of Islam”.83 

 

Yang terabaikan oleh Harris adalah melakukan penelusuran historis 

mengenai akar-akar peristiwa kekerasan. Dalam rentangan sejarah,  peristiwa 

kekerasan diketahui bukan merupakan monopoli agama atau peradaban tertentu, 

ia merupakan milik semua sejarah umat manusia.  Selama ada politik dalam 

sejarah kehidupan manusia, maka selama itu pula konflik dan benturan akan 

menyertai. Jika fakta-fakta mengenai imperialisme dan penindasan Barat terhadap 

Islam dipertimbangkan sebagai basis sosial gerakan Islam, maka Harris akan 

menemukan tesis lain di seputar praktik kekerasan atas nama agama. 

Harris berupaya menunjukkan argumen bahwa kepercayaan sebagai dasar 

kekerasan dalam Islam, tetapi di sisi lain dia mengatakan bahwa moral 

development yang cepat berkembang menjadikan sebuah masyarakat lebih 

gampang menghindari dan meminimalisasi kekerasan. Harris juga memandang, 

seakan-akan hanya agama yang membuat orang tidak toleran. Kenyataannya, 

ketidakadilan, dan intoleran bisa terjadi karena berbagai perbedaan, ras, etnis, dan 

lain-lain.  

“Without faith, desperate people would still do terrible things. Faith it self is 

always and everywhere, exonerated.” 84  

 

Menafikan aspek sosial, politik dan ekonomi dalam melihat fenomena 

kekerasan dalam komunitas agama sangat tidak memadai. Kalau kepercayaan 

sebagai satu-satunya faktor kekerasan dalam Islam, tentu semua orang Islam akan 

berideologi dan melakukan praktik yang sama. Kenyataannya tindakan-tindakan 

kekerasan selalu bersifat parsial, kasuistik, dan tidak melibatkan mayoritas Islam. 

 
83 Sam Harris, The End of Faith ........233 
84 Sam Harris, The End of Faith ........13 



218 
 

Selain itu, kepercayaan juga selalu berinteraksi dengan faktor-faktor profan 

lainnya yang tentu saja tidak bisa secara sederhana dikesampingkan. 

Banyak kekerasan yang terjadi dalam sejarah justru dilakukan oleh orang-

orang atheis. Harris berargumen bahwa orang-orang tersebut bukanlah atheis yang 

rasional.  

“I know of no society in human history that ever suffered because its people 

became too reasonable”.85  

 

Di titik ini, sebenarnya Harris mementahkan sendiri argumennya yang 

menuduh keyakinan atau kepercayaan sebagai satu-satunya faktor karena 

sebenarnya ia menempatkan rasionalitas sebagai faktor penentu utama. Agama 

jika dijalankan dengan sikap yang rasional tentu akan menjadi lain. 

Pemikiran Harris ini merupakan salah satu cermin cara pandang Barat yang 

cenderung bias terutama terhadap Islam. Terlepas dari  maksud  pribadinya, tetapi 

pandangan ini tetap penting paling tidak sebagai bahan mengaca diri dan renungan 

atas peristiwa-peristiwa kekerasan yang terjadi atas nama agama, terutama dalam 

Islam. 

Secara apologis, kiranya sangat mudah untuk mengatakan bahwa kandungan 

agama _Harris menyebutnya dengan faith/iman/kepercayaan_  pada dasarnya  

adalah anti kekerasan (non-violent), dan pemeluk agamalah baik secara individu 

atau  kolektif, yang menyelewengkan maknanya. Bila ada yang mengatakan 

bahwa agama adalah sumber kekerasan, maka pernyataan itu jelas salah secara 

epistemologis, karena tidak ada satu pun agama yang ada di dunia ini memiliki 

ajaran tentang kekerasan atau menjustifikasi kekerasan atas nama Tuhan. Dalam 

posisi kekerasan atas nama Tuhan, posisi agama sebenarnya netral dan objektif, 

tetapi justru di tangan penganutnyalah kebenaran agama bisa menjadi subjektif, 

penuh dengan berbagai kepentingaan.  

Peter Beyer  menyatakan bahwa agama adalah sebagai cara berkomunikasi 

(mode of communication) di mana yang immanen mengkomunikasikan yang 

transenden, begitu juga sebaliknya, yang transenden dikomunukasikan lewat yang 

 
85 Sam Harris, The End of Faith ...........231 



219 
 

immanen. Menurutnya yang immanen adalah segala sesuatu yang ada di dunia ini, 

yang riil dan dapat dipersepsikan dengan panca indera serta dapat 

dikomunikasikan oleh seluruh manusia. Sementara yang transenden adalah 

sesuatu yang melampaui dari yang biasa nampak dalam kehidupan sehari-hari, 

tidak dapat dipersepsikan dan di luar eksistensi manusia. Namun, hubungan antara 

yang immanen dan transenden dalam pandangan Beyer sangatlah paradoks, 

karena yang transenden (beyond the normal) hanya dapat dibaca, dipahami dan 

dikomunikasikan lewat yang immanen, yaitu melalui simbol-simbol yang sakral 

(sacred syimbols). 86 

Berdasarkan Peter Beyer tersebut, tidak sukar untuk melakukan pembacaan 

terhadap agama dan kekuasaan. Ketika yang transenden (agama) hanya dapat 

dikomunikasikan lewat yang immanen, maka di situlah justru terjadi klaim-klaim 

kebenaran yang bersifat subjektif, karena objektifitas yang transenden hanya dapat 

dipersepsikan lewat yang transenden pula. Padahal memahami yang transenden 

lewat yang transenden adalah sesuatu yang tidak mungkin, karena ia berada dalam 

jangkauan di luar eksistensi dan kesanggupan rasio manusia. Hal inilah yang 

kemudian mengakibatkan pemahaman dan penguasaan terhadap simbol-simbol 

sakral menjadi sangat individual (subjektif) dan memunculkan klaim-klaim 

kebenaran atas nama yang transenden (agama). Ketika klaim-klaim kebenaran itu 

ditawarkan atau didakwahkan kepada orang lain yang juga punya klaim kebenaran 

berbeda maka akan menimbulkan gesekan-gesekan dan kekerasan.  

Seorang penganut agama yang mengklaim bahwa agamanya yang paling 

benar dan paling membawa kepada keselamatan, maka hak agama lain untuk 

eksis, terus ditolak. Dalam masyarakat yang plural, penolakan seperti ini 

merupakan pernyataan perang dan karenanya mendorong pada kekerasan. Dalam 

banyak agama, klaim kebenaran agama diaktualisasikan dalam bentuk aksi 

mengajak kepada orang lain yang dianggap telah salah jalan untuk diluruskan 

kepada jalan kebenaran. Apa yang disebut dengan penyebaran agama adalah ritus 

untuk menawarkan kebenaran agama kepada kebenaran agama lain (kepercayaan 

 
86 Dalam Peter Beyer, Religion and Globalization, (Sage Publication, London: 1994),  
 4-5. 



220 
 

orang lain). Karena orang lain itu seringkali juga punya keyakinan kebenaran 

sendiri, maka terjadilah benturan-benturan kebenaran atas nama agama. Benturan 

antara kebenaran itu pada akhirnya menimbulkan dominasi dan kekerasan. 

Kekerasan atas nama agama adalah bukti bahwa telah terjadi konstruksi 

yang keliru dan tersumbatnya  ideologi keagamaan yang disertai dengan fanatisme 

sempit pemeluknya. Ada beberapa hal yang bisa dilakukan untuk meredakan 

kekerasan atas nama agama, yaitu: Pertama, Para penganut agama harus 

menghilangkan rasa superioritas agamanya. Berbagai kekerasan agama seringkali 

muncul karena penganut agama menganggap bahwa mereka adalah satu-satunya 

umat pilihan Tuhan. Rasa superioritas ini ternyata juga dimiliki oleh kelompok 

lain yang berbeda agama dan punya maksud yang sama dengan penganut agama 

itu. Oleh sebab itu penghormatan kepada rasa superioritas orang terhadap agama 

harus ditempatkan pada posisi yang saling menghargai. Rasa beragama pada 

masing-masing orang hendak diposisikan sebagai sebuah pengalaman pribadi dan 

memandang bahwa orang lain juga memiliki pengalaman keagamaan yang 

berbeda pula. Karena masing-masing orang mempunyai pengalaman keagamaan 

yang berbeda, maka tidak ada tempat lagi bagi orang lain untuk memaksakan 

pengalaman keagamaannya kepada orang lain. 

Kedua, penganut agama harus berusaha untuk membuang klaim bahwa 

agamanya adalah agama yang paling benar (seperti oposisi biner modernitas). 

Pandangan ini bukan berarti bahwa seorang penganut agama tidak diperkenankan 

untuk menganggap bahwa agamanya benar, tetapi yang dimaksudkan adalah perlu 

ditumbuhkan kesadaran bahwa selain kebenaran agamanya, orang lain juga 

menganggap bahwa agamanya adalah yang paling benar. Dalam konteks ini, 

penganut agama harus menyadari bahwa di dunia ini sangat banyak klaim 

kebenaran yang mengatasnamakan agama dan kepercayaan masing-masing orang. 

Kesadaran ini harus muncul dalam setiap benak orang beragama, karena ketika 

penganut agama sudah memiliki rasa seperti ini, maka ia akan menjadi orang yang 

sangat toleran dan tidak menjadi penganut agama yang rigid dan kaku. 

Ketiga, setiap penganut agama harus melaksanakan semua ajaran objektif 

yang ada dalam agamanya. Bila agama dianggap sebagai sumber bagi kebenaran 



221 
 

dan kasih sayang, maka melaksanakan fakta objektif agama itu dalam kehidupan 

sehari-hari dengan sendirinya menghindari kekerasan agama karena setiap orang 

punya kesadaran bahwa kekerasan bukanlah budaya agama dan bertentangan 

dengan nilai-nilai agama yang dianutnya. 

 

 

3. Agama dan Moralitas 

 

Salah satu realitas penting yang dirasakan oleh umat manusia dalam 

kehidupan yang serba modern ini adalah perasaan tidak adanya patokan nilai yang 

bersifat absolut dan universal yang dapat menentramkan. Hal ini disebabkan 

karena setelah masa pencerahan di abad pertengahan nalar manusia menduduki 

posisi nomor wahid dan terjadi proses penyingkiran terhadap agama, karena itu 

ukuran kebenaran bukan lagi merujuk pada nilai-nilai tradisional agama, akan 

tetapi merujuk pada ukuran rasionalitas manusia semata. Maka kemudian manusia 

menjadi satu-satunya ukuran kebenaran. 

Aturan agama yang absolut menurut Fny sulit diterapkan karena zaman 

terus berkembang. Dalam kesulitan itu, maka sumber moralitas tidak bisa diambil 

dari agama, tetapi dari hukum-hukum/aturan yang dibuat oleh manusia.87 

Fny mengelaborasi pandangannya dengan mengemukakan beberapa contoh: 

dulu perbudakan dibenarkan dan kini dianggap immoral; dulu menikahi gadis di 

bawah umur wajar dan kini tidak; dulu wanita dianggap warga kelas dua dan kini 

manusia  sadar  bahwa  itu  tidak  relevan dan tidak berdasar. Kenyataan ini 

menunjukkan bahwa tidak ada standar baku nilai moral yang berlaku sepanjang 

jaman dalam level detail, karena adanya pergeseran dinamika sosial dan 

berkembangnya pengetahuan manusia.  

AV88 tidak meyakini nilai-nilai moralitas yang bersumber dari agama. Dia 

memberi alasan:  

 
87 Lihat hkm 178 
88 Mahasiswa UP semester 7 



222 
 

“Karena dosa itu sendiri relatif, Teis A jangan mengklaim Teis B berdosa, 

karena dasar dosa mereka sendiri sudah berbeda. Begitupun dengan Teis 

yang mengklaim Ateis berdosa. Saya mengganti konsep karma dalam hidup 

saya menjadi prinsip resiprositas. Which is I think works the same way.” 

 

Dengan demikian maka ukuran nilai kebaikan bisa berubah-ubah, nilai 

kebenaran tidak mutlak. Manusia menemukannya berproses. VnA89 

mengatakannya sebagai mengikuti perkataan Nietzche:  "There's no eternal facts 

as there are no absolute truths". Tidak ada fakta yang kekal, juga tidak ada 

kenyataan yang tetap. Manusia menemukan kebenaran melalui rangkaian proses.  

Mengukur tindakan baik dan buruk, sebagaimana juga mengukur hukuman 

atas tindakan buruk/jahat seseorang, adalah berdasarkan pertimbangan manusia. 

VnA menjelaskan ini dengan memberikan contoh pada kasus dahulu orang 

menganggap bahwa punya anak itu adalah sesuatu yang berkah sekali, karena 

dianggap sebagai simbol rezeki sehingga muncul istilah “Banyak anak banyak 

rejeki”. Sekarang kebenaran itu terbantahkan seiring dengan perkembangan 

kemampuan manusia menalar. 

Karena berproses maka tingkat kecerdasan manusia sangat berpengaruh 

terhadap standar penilaian tadi.  Menurut VnA, pedoman moral didapat secara 

bertahap dalam dialektika kehidupan manusia. Seperti yang dijelaskannya: 

“Dalam hal menjelaskan tentang pedoman baik dan buruk, vina hanya bisa 

menyampaikan bahwa apa yang baik dan apa yang buruk itu pada dasarnya 

adalah hasil interaksi dengan manusia lainnya dulu, dibuat kesepakatan, 

baru jadilah ketentuan. Kalau di indonesia orang nggak boleh berjudi karena 

dianggap merugikan, di Amerika berjudi di pandang dari sisi lain karena 

mendatangkan pundi2 dollar. Dan itu semua tergantung bagaimana manusia 

memandang sesuatu”. 

 

Sejalan dengan ini,  Dawkins juga mengatakan bahwa bukan agama yang 

berkontribusi untuk mengendalikan orang bebrbuat baik, tetapi proses evolusi 

kita; bahwa kita memiliki gen egois (selfish gen) di mana spesies yang paling 

adaptiflah yang bisa survive. Dalam prosesnya, moralitas ini terkait dengan 

evolusi kesadaran. Menurut Dawkins, apa yang mendorong penilaian-penilaian 

moral kita adalah suatu gramatika moral universal, suatu kemampuan pikiran yang 

 
89 Mahasiswa UP semester 7 



223 
 

berevolusi selama jutaan tahun yang mencakup serangkaian prinsip untuk 

membentuk suatu kumpulan sistem moral yang mungkin. Seperti halnya dengan 

bahasa, prinsip-prinsip yang membentuk gramatika moral kita berada dalam radar 

kesadaran kita.90  

Tentang agama sebagai pedoman perilaku manusia, agar berbuat baik dan 

menjauhi perbuatan yang buruk ini diakui oleh NUA91.  Hanya saja bagi NUA, 

karena agama merupakan pedoman perilaku, maka agama bukanlah pengubah 

perilaku moral manusia. Sebagai buktinya, NUA menunjuk bahwa banyak korupsi 

di Indonesia justru dilakukan oleh orang-orang beragama, bahkan ibadah ritualnya 

rajin atau atau justru sudah naik haji. Dengan demikian bagi NUA, label agama 

tidak bisa menentukan manusia dengan pasti akan berubah dari perilaku moral 

buruk menjadi perilaku moral yang baik. Agama tidak mempunyai kekuatan 

sedikitpun untuk menentukan perilaku moral. 

Vix lebih memilih langkah untuk menjadi seorang humanis yang bertindak 

baik dan bersikap sopan sebagai pilihan hidup.  Perilaku baiknya dilakukan bukan 

karena  tekanan takut siksa neraka di akhirat kelak tetapi lahir dari sisi 

humanisnya sebagai manusia.92 Fzn menyebutkan bahwa manusia bisa tahu norma 

baik buruk tanpa kehadiran agama karena norma itu merupakan hasil konstruksi 

sosial.93  

Dalam kaca mata ilmiah, sains dapat menjadi tolok ukur dapat-tidaknya 

suatu perbuatan dinyatakan benar atau salah, baik dan buruk. Ilmu 

pengetahuannya, panca indera, penalaran yang kritis, dan peralatan berteknologi 

dapat membuktikan validitas moral secara obyektif sesuai dengan yang 

dirumuskan oleh ilmu pengetahuan. Dalam konteks ini, Harris mengatakan bahwa 

pertanyaan moral dapat dipahami dalam konteks ilmu: mengapa manusia dapat 

bertindak demikian, dan bagaimana itu terjadi? Tidak ada cara yang absah selain 

diperoleh dari ilmu pengetahuan yang ia yakini kebenarannya, sehingga ilmu 

 
90 Richard Dawkins,  The Selfish Gene, (Oxford University Press: 2006) 
91 NUA adalah mahasiswa UPDM B Semester 7, hasil wawancara pada 19 Juli 2017 jam 

19.44 WIB 
92 Lihat hlm 179 
93 Lihat hlm 182 



224 
 

pengetahuan tidak sebatas menguraikan fakta alam semesta tetapi juga dapat 

menjawab dilema moral tertentu. Sebagaimana penjelasanya: Only a scientific 

understanding of the possibilities of human well being could guide us. 94 (Hanya 

melalui pemahaman ilmiah mengenai kemungkinan kesejahteraan manusia bisa 

membimbing kita). 

Dalam Islam, dasar bagi moralitas adalah al-Qur’an. Al-Qur’an ini bersifat 

antropologis karena diturunkan untuk kebaikan manusia sepenuhnya. Al-Qur’an 

merupakan petunjuk dan sebagai obat penawar bagi penyakit-penyakit jiwa (QS 

10:57). Al-Qur’an sebagai sumber moral, tidak hanya karena mengajarkan iman 

kepada Tuhan tetapi juga karena adanya perintah dan larangan di dalamnya. 

Dengan demikian, ilmu dan iman (agama) harus dimiliki secara seimbang. 

Ilmu atau metode ilmiah95 sebagaimana yang digagas Sam Harris yang dikaitkan 

dengan moralitas, tanpa ditautkan dengan al-Quran akan mengalami suatu 

kebuntuan. Ilmu memiliki pertanyaan-pertanyaan yang berada di luar jangkauan 

ilmiah. Di sisnilah letak keterbatasan ilmu. Misalnya tentang doktrin penciptaan 

dan ketiadaan (nothing) bersifat metafisis, sehingga bukan lahan sains, dan di 

sinilah pertimbangan keagamaan dibutuhkan. 

Moral memberi kemungkinan kepada kita untuk mengambil sikap sendiri 

serta ikut menentukan arah perkembangan masyarakat. Sedangkan agama yang 

kebenarannya absolut (mutlak) berfungsi sebagai petunjuk, pegangan serta 

pedoman hidup bagi manusia dalam menempuh kehidupannya dengan harapan 

penuh keamanan, kedamaian, sejahtera lahir dan batin.96 

Agama merupakan sistem kepercayaan, suatu sistem ibadah, dan sistem 

kemasyarakatan. Agama merupakan kekuatan yang pokok dalam perkembangan 

 
94 Sam Harris, The Moral Landscape: How Science Can Determine Human Values (New 

York: Free Press, 2010), 102. 
95 Secara sederhana, metode ilmiah merupakan serangkaian tindakan berikut: (a) 

mengamati fenomena dan merekam sebanyak mungkin data atau informasi tentang fenomena 
tersebut; (2) membuat hipotesis berdasarkan pengetahuan yang sudah ada terhadap fenomena 
tersebut; (3) menguji hipotesis tersebut yang mengarah kepada konsekuensi khusus (atau 
prediksi tertentu) kemudian memeriksa apakah hipotesisnya benar dan apakah prediksi yang 
dibuat benar-benar terbukti; dan (4) memperbaiki dan menyempurnakan hipotesis hingga 
prediksi yang dibuat terbukti benar atau membuang hipotesis lama dan menggantinya dengan 
hipotesis baru jika bertentangan dengan hasil percobaan dan pengamatan. 
96 Burhanuddin Salam, Pengantar Filsafat (Jakarta: Bumi Aksara, 1995), 176 



225 
 

umat manusia.97 Agama juga sebagai kontrol moral. Sebagai contoh dalam 

kehidupan modern yang serba pragmatis dan rasional, manusia menjadi lebih 

gampang kehilangan keseimbangan, mudah kalap dan brutal serta terjangkiti 

berbagai penyakit kejiwaan. Akhirnya manusia hidup dalam kehampaan nilai dan 

makna. Ketika itu agama hadir untuk memberikan makna. Ibarat orang tengah 

kepanasan di tengah padang Sahara, agama berfungsi sebagai pelindung yang 

memberikan keteduhan dan kesejukan, serta memberi ketentraman hidup.98 

Dengan demikian, ajaran agama mencakup berbagai dimensi kehidupan manusia 

(multi dimensional) yang senantiasa dapat menyesuaikan diri dengan 

perkembangan zaman. Sebaliknya, dengan agama saja tanpa mengamati, 

memahami, dan mendalami ilmu pengetahuan dan teknologi, akan terjebak dalam 

ritual formalitas semata. Islam tidak menolak sains bahkan menyerukan agar 

mendayagunakan anugerah terbesar manusia yaitu nalar/akal untuk memahami 

hakikat alam semesta. 

Para pemikir masih ragu dan memperdebatkan hubungan antara nilai 

moral (moralitas), fakta, dan ilmu pengetahuan. Para pemikir sekular atau 

pendukung relativisme moral memandang moralitas bersifat subjektif. Sebaliknya, 

para agamawan, teolog, memandang bahwa moralitas bersifat objektif dan absolut 

yang berasal dari Tuhan dan Kitab Sucinya. Namun, Sam Harris meyakini bahwa 

moralitas atau persoalan moral _yang berfungsi untuk menjembatani 

“kesejahteraan makhluk rasional” (well-being of conscious creatures)_ merupakan 

nilai moral objektif yang didasarkan pada fakta empirik dan realitas sebenarnya. 

Dengan demikian, moralitas merupakan bidang garapan ilmu pengetahuan, bukan 

hanya filsafat. Ilmu pengetahuan (normative science of morality) dapat 

menentukan konsep nilai-nilai kemanusiaan (human values). Ilmu pengetahuan 

harus memiliki kemampuan untuk menggambarkan fakta sehingga dapat 

merumuskan cara bertindak (course of action) untuk mencapai kehidupan lebih 

baik. 

 
97 Mukti Ali, Memahami Beberapa Aspek Ajaran Islam (Bandung: Mizan, 1991), hlm 53. 
98 Haedar Nashir, Agama dan Krisis Kemanusiaan Modern, (Pustaka Pelajar, Yogyakarta: 

1997) 



226 
 

Pandangan-pandangan tentang moralitas seperti ini disampaikan juga oleh 

mahasiswa bernama AdN 99,  yang memberi penjelasan sebagai berikut:  

 

“Dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya. 

Teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi 

tingkat intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan lebih 

jauh dari agama. Oleh karena itu, agama bukanlah sesuatu hal yang layak 

untuk dijadikan keharusan dalam kehidupan. Teknologi dapat membuktikan 

sesuatu yang tidak diketahui dan menjelaskan sesuatu yang tidak dapat 

dijelaskan oleh Tuhan melalui kitab dan kehadirannya". 

 

AdN  meyakini bahwa tanpa bantuan Tuhan dan agama, manusia akan tetap 

sampai pada kehidupan baiknya. Ilmu pengetahuan dan teknologi akan mampu 

menunjukkan arah dan menuntun manusia serta membawa dunia pada kebaikan. 

Kemampuan teknologi bahkan melampaui penjelasan Tuhan dan kitab sucinya. 

Bagi AdN, tingkat intelegensi seseorang bahkan tidak linier dengan agama. 

Dengan kata lain, makin tinggi tingkat intelegensi seseorang justru makin jauh ia 

dari keyakinan agama. 

Jika Tuhan tidak mempunyai peran _karena didominasi sains dan teknologi_ 

lalu apa yang menjadi dasar moralitas manusia? Bagaimana manusia menentukan 

nilai baik dan buruk? AdN menjawab bahwa pencapaian pengetahuan manusia 

akan sampai pada titik untuk mengetahui mana tindakan baik dan mana yang 

buruk. Sebagaimana yang disampaikan AdN bahwa baik buruknya alam semesta 

ini bukan karena Tuhan atau agamanya melaikan karena tingginya pencapaian 

sains dan teknologi yang diraih manusia. 

Sam Harris lebih tajam lagi berpendapat bahwa kemampuan memilih, 

menentukan, atau merumuskan nilai moral atau moralitas merupakan produk 

evolusi otak (akal) manusia. Ilmu pengetahuan diyakini mampu merumuskan 

moralitas. Kebenaran moral adalah kebenaran yang ilmiah. “Science has long 

been in the values business”. Dalam konteks ini, Harris menolak determinisme 

moral _yang meyakini bahwa nilai moralitas secara apriori_ sudah melekat pada 

diri manusia sejak lahir. Tentang determinisme moral ini pernah dijelaskan oleh 

 
99 Penjelasan mahasiswa AdN, semester 5, UPDM B, 18-12-2016, jam 20.46 WIB 



227 
 

Immanuel Kant (22 April 1724 – 12 Februari 1804) bahwa setiap manusia sudah 

memiliki kecenderungan baik/buruk yang tertanam secara apriori sejak ia lahir. 

Sehingga secara common sense saja manusia bisa tahu misalnya, kalau tidak mau 

membunuh itu bukan karena takut dosa tetapi karena kesadaran manusiawi yang 

ada dalam dirinya. Dalam Bahasa agama, Sang Penanam itu adalah Tuhan. Harris 

tidak mau mengakui itu. 

Harris memandang bahwa nilai moral merupakan produk ilmiah atau 

rasionalisasi fakta objektif. Sebagai seorang ateis, dan sekular liberal, Harris 

melihat tidak ada jawaban atas pertanyaan tentang moral. 100 Berdasarkan 

perspektif yang melatarinya, Harris meyakini bahwa: (a) Ilmu pengetahuan 

merupakan sumber moralitas, atau nilai-nilai kemanusiaan. “Science can 

determine human values”. Ilmu dapat menjadi sumber, tolok ukur, dan alat untuk 

merumuskan nilai moral; (b) Ilmu pengetahuan, pada prinsipnya, mampu 

memahami dan merumuskan nilai keputusan moral tentang “apa yang seharusnya 

dilakukan” dan “apa yang seharusnya diinginkan”.101 Sam Harris meyakini bahwa 

moralitas atau human values hanya dapat didefinisikan berdasarkan pada konsep 

kesejahteraan (well-being). Dan, kesejahteraan harus dirumuskan berdasarkan 

pada “intelligible basis”, dasar rasionalitas, prinsip-prinsip yang rasional. Olek 

harena itu, hanya ilmu pengetahuan yang dapat mendefinisikan konsep 

kesejahteraan dan kebahagiaan, dan menentukan nilai-nilai moralitas dalam 

konteks kedua tujuan kehidupan tersebut, yaitu kesejahteraan dan kebahagiaan. 

Dalam rangka mengembangkan gagasan moral ilmiah (scientific morality) 

ini, Harris mengembangkan 3 (tiga) program penguatan ilmu pengetahuan yang 

berkaitan dengan moralitas. Pertama, program pemahaman moral ilmiah dan 

peyakinan masyarakat untuk meyakini dan mengikuti pola pemikiran dan perilaku 

moral ilmiah; Kedua, program peyakinan tentang kebenaran moral, yang 

ditentukan oleh ilmu pengetahuan; dan Ketiga penganjuran (kepada masyarakat) 

 
100 Sam Harris, The Moral Landscape: How Science Can Determine HumanValues, 

(Bantam Press, London: 2010), 5 
101 Sam Harris, The Moral Landscape ............28 



228 
 

untuk mengubah perilaku dalam kehidupan kesehariannya sesuai pola pemikiran 

dan perilaku yang dirumuskan ilmu pengetahuan. 

Diakui penulis, pandangan Harris tentang topik “persoalan dasar” bagi 

hubungan antar manusia ini memang menarik karena masih menjadi perdebatan 

panjang antar madzhab etika (schools of ethics) hingga kini. Harris juga 

mengangkat pandangan yang berbeda dari para pemikir etika sebelumnya. Ia 

mengusung gagasan “baru” (paling tidak, menurut claim-nya sendiri) tentang 

“moral ilmiah”, yaitu nilai moral (moralitas) yang didasarkan pada ilmu 

pengetahuan. Namun demikian, secara filsosofis, epistemologis, maupun empiris, 

terdapat sejumlah “kelemahan” atau kekurang-tepatan konseptual jika dilihat dari 

perspektif lain. 

Pertama, Pandangan Harris bertolak dari asumsinya bahwa “human well-

being” merupakan tujuan akhir dari nilai-nilai kemanusiaan, karena berkaitan 

dengan tujuan dari kehidupan manusia. Tujuan akhir kehidupan yang nota bene 

merupakan tujuan akhir nilai-nilai kemanusiaan ini merupakan prinsip dasar dari 

keputusan dan tindakan moral manusia yang bersifat relatif, tergantung pada 

ruang dan waktu tertentu. Model pemikiran etis seperti ini, secara historis 

sebenarnya sudah muncul sejak pertengahan abad 19-an. Nietzsche (1844-1900) 

tentang “manusia tuan” dan “manusia budak” misalnya, meyakini tindakan 

mengeksploitasi budak adalah tindakan moral yang “benar” dan “baik”. 102 

Juga, teori-teori berparadigma relativisme moral, seperti Etika Utilitarian 

yang kemudian mengilhami teori Etika Hedonistik, Etika Situasional, adalah 

madzhab etika (moral) yang meyakini bahwa nilai moral/nilai etik (tentang: baik-

buruk, benar-salah, sopan-tidak sopan) merupakan nilai yang relatif, tergantung 

pada ruang dan waktu, tergantung pada situasi, dan tentu saja tergantung pada 

persepsi dan rumusan “kebahagiaan”, “kesejahteraan” serta tujuan hidup itu 

sendiri. Bedanya adalah bahwa Sam Harris mengedepankan ilmu pengetahuan 

sebagai faktor pembentuk dan pembeda persepsi, kriteria, dan rumusan nilai moral 

itu sendiri, sedang mazhab lain sangat bervariasi argumennya.  

 
102 Franz Magnis Suseno, Etika Umum: Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral, (yayasan 

Kanisiu,s Jakarta: 1975),  38. 



229 
 

Walau demikian, bahwa ternyata pada kondisi tertentu, ilmu pengetahuan 

tidak mampu atau ragu menjawab “pertanyaan moral” pada posisi atau keadaan 

“prima facie”. Prima Facie yang dimaksud di sini ialah kondisi di mana ada 

keharusan melaksanakan kewajiban (atau tindakan moral yang harus dilakukan), 

namun bertabrakan dengan kewajiban tindakan moral lain yang lebih tinggi. 103 

Misalnya, seseorang harus (secara moral) mengatakan sesuatu secara jujur, benar, 

apa adanya. Namun, di pihak lain, pada saat yang sama, jika dilakukan, maka 

akan berdampak pada membahayakan nyawa seseorang. Kondisi ini, menjadi dua 

nilai moral dilematik yang harus dilakukan. Keduanya, merupakan kewajiban 

moral, tindakan moral yang dilakukan tetapi ilmu pengetahuan tidak mampu atau 

ragu menjawabnya. 

Kedua, Harris kesulitan memberi jawaban terhadap “pertanyaan moral” dari 

madzhab moral lain, maupun pemikir etika “beragama” tentang hal-hal yang tidak 

bisa diputuskan oleh ilmu pengetahuan, di antaranya, karena“ketidasadaran” 

Harris tentang kelemahan ilmu pengetahuan itu sendiri. 104   Harris tidak 

manyadari bahwa ilmu pengetahuan harus  positivistik, “empirically observable”, 

“measuring and measurable”. Sementara banyak persoalan kemanusiaan yang 

sulit dirasionalisasi, diindera atau dipositivisasikan sesuai dengan prinsip-prinsip 

ilmiah. Karena manusia adalah makhluk multi-dimensional. 

Ketiga, Harris menolak pandangan bahwa agama merupakan salah satu 

sumber nilai moral. Dengan keyakinan penuh, Harris tidak mengakui agama apa 

pun _baik agama wahyu maupun agama nirwahyu, agama abrahamik atau agama 

budaya_ sebagai sumber nilai moral, dan menawarkan kriteria, keputusan moral 

dan rumusan tindakan moral, yang dalam kenyataannya menjadi rujukan sebagian 

 
103 Istilah Prima Facie dipopulerkan oleh W. David Ross. Prima facie menunjukkan bahwa 

sesungguhnya pada pandangan awal yang muncul adalah situasi moral yang hanya kemunculan 
semata, tetapi yang dapat ditelaah secara objektif.” Penelaahan secara objektif yang dimaksud 
Ross adalah, faktanya manusia memiliki kecerdasan untuk membandingkan pilihan moral 
manakah yang paling menyebabkan kebaikan utama. Melalui cara ini menurut Ross maka kita 
dapat menghindarkan generalisasi yang dapat mengakibatkan pada keburukan, seperti dalam 
contoh menyampaikan kejujuran yang mengakibatkan kematian bagi orang lain. Prima Facie 
menekankan tentang bagaimana seseorang merefleksikan pilihan-pilihan moralnya, sebelum ia 
bertindak. 

104 yang bersifat rasional, objektif, positivistik, empirik, dan terukur. 



230 
 

besar warga dunia hingga kini. Harris menolak moral yang bersumber dari ajaran 

agama, karena dianggapnya merupakan konsep moralitas yang irrasional. 

Rumusan tindakan moral yang diajarkan cenderung merupakan “pemasungan dan 

pembatasan kebebasan berpikir” manusia yang “kontradiktif” dengan hak asasi 

manusia terkait dengan “freedom of expression, freedom of thought, freedom of 

religion”. 

Moralitas (bersumber dari) agama dinilai sebagai nilai preskriptif (perintah, 

mengharuskan untuk melakukan/tidak melakukan sesuatu secara paksa tanpa 

nalar), sehingga terkategori sebagai “preskripsionisme moral”. Menurutnya, nilai 

moral agama tidak relevan dengan peradaban sekarang yang modern. 

Dalam konteks penolakan terhadap agama sebagai sumber nilai moral ini, 

Harris kurang cermat membedakan isi ajaran moral dari berbagai agama, yang 

secara doktriner, memuat ajaran berbeda. Ironisnya, Harris melihat Islam, yang 

bersumber pada Al Qur’an dan As Sunnah, dan Ijtihad, memiliki kandungan isi 

pesan yang inspiratif bagi perumusan nilai moral pada berbagai aspek perilaku 

_ekonomi, politik, budaya, dan lain-lain_. 

Keempat, Harris menggarisbawahi pandangan moralnya, bahwa “nilai 

moral”, sebagai bagian dari “human values” harus ilmiah dalam arti rasional dan 

faktual. Artinya, keputusan dan tindakan moral baik-buruk, benar-salah harus 

didasarkan pada rasionalitas dan fakta di masyarakat.  Dalam hal ini, Harris 

melupakan, bahwa manusia dalam wujudnya adalah makhluk multi-dimensional, 

yang terdiri dari unsur dan struktur jasmaniah (fisik) dan ruhaniah (psikis). Hal ini 

berarti bahwa ternyata, unsur psikis (pikiran, perasaan, naluri, termasuk hati-

nurani) belum sepenuhnya dapat diukur perilakunya. Apalagi  jika sebuah nilai 

atau tindakan moral ini dikaitkan dengan nilai budaya masyarakat.  

Dengan demikian, prinsip dasar nilai moral, keputusan moral, dan tindakan 

moral, atau moral judgment juga sulit diukur dan dirumuskan secara ilmiah. 

Kompleksitas struktur psikis, dan tata nilai budaya, serta religiousitas masyarakat. 

Dengan demikian maka menjadikan “prinsip dasar nialai”, “keputusan moral” dan 

“tindakan moral” secara psikologis, sosiologis, maupun agama sulit atau tidak 

selamanya dapat diilmiahkan (dirasionalisasikan, diobjektifikasi, atau diukur 



231 
 

secara faktual), karena berkecenderungan emosional, berbasis emosi, rasa, atau 

naluri.  

Kelima, sebagai tambahan di luar fokus, Harris menolak agama terutama 

agama wahyu (abrahamik). Hal ini, sangat wajar karena Sam Harris adalah 

seorang atheis. Harris terlihat tidak konsisten ketika mengakui agama Buddha 

mengajarkan nilai kemanusiaan yang baik sesuai dengan moral ilmiahnya. Latar 

belakang pendidikan, interest politik, dan pengamatannya terhadap fenomena 

radikalitas atau ekstremitas kelompok agama menjadikannya benci dan menolak 

kehadiran agama karena dinilai menjadi faktor perusak kebahagiaan dan 

kesejahteraan manusia. 

 

 

4. Agama dan Spiritualitas 

 

Selama kurang lebih tiga abad terakhir ini peradaban manusia modern 

dipengaruhi oleh gerakan pemikiran Renaissance. Ciri yang menonjol adalah 

pandangannya yang antroposentris, meletakkan otonomi manusia dengan 

mengandalkan kemampuan rasionalitas di atas segalanya. Sehingga ada 

kecenderungan memunculkan paham humanisme, deisme, agnotisme bahkan 

atheisme. Dunia ilmu pengetahuan bersifat positifistik, meletakkan dominasi 

ilmu-ilmu empirik, eksak dengan metodologinya sebagai paradigma. Ada 

dikotomi antara kebenaran llmu pengetahuan dengan kebenaran wahyu. Tata 

perekonomian disusun atas dasar kapitalistik, mekanisme  pasar bebas menjadi 

ukuran. Kehidupan manusia ditandai dengan sikap materialistik, sekularistik yang 

tidak memperhatikan, mempedulikan kehidupan batiniah manusia. Keputusan 

tindakan manusia bersifat pragmatis jangka pendek, baik buruk diukur dari segi 

menguntungkan atau tidak menurut ekonomi. Tetapi di sisi lain terjadi krisis 

kemanusiaan di bidang norma moral, kehilangan orientasi hidup yang bermakna, 

kerusakan lingkunganm, keserakahan, kesenjangan yang melebar dan lain-lain. 

Secara sederhana A.M.Saifuddin menggambarkan bahwa manusia modern 

menampilkan wajahnya dalam tiga dimensi, yakni kemanusian yang tidak 



232 
 

bertuhan (humanisme), materi yang tidak bertuhan (materialisme), dan perilaku 

yang tidak bertuhan (atheisme).105 Akibatnya adalah manusia menjadi merasa 

terasing di tengah teknologi hasil ciptaannya dan kehilangan makna dalam 

mencari arti kehidupan bagi dirinya sendiri. Manusia modern dihadapkan pada 

situasi meaningless, situasi ketidakbermaknaan dalam kehidupan. Usaha untuk 

bisa lolos dari kepungan tiga dimensi sebagaimana dikemukakan A.M.Saifuddin 

tersebut adalah manusia harus mencari dan kembali ke nilai agamawi sebagai 

Supreme morality untuk kehidupan. 

Terhadap situasi mengecewakan ini Postmodernisme berhasil menawarkan 

opini dan melontarkan kritik tajam terhadap wacana modernitas dan kapitalisme 

(global) mutakhir. Di tengah kemapanan dan pesona  yang ditawarkan oleh 

proyek modernisasi    dengan rasionalitasnya, postmodernisme justru ditampilkan 

dengan sejumlah evaluasi kritis dan tajam terhadap impian-impian masyarakat 

modern, sekaligus bagi era kebangkitan spiritualitas keagamaan. satunya 

berimplikasi pada interpretasi tentang Tuhan dan absolutisme agama. Ciri utama 

yang paling mendasar dan khas dari filsafat Posmo adalah penolakannya terhadap 

cara berfikir terstruktur mengikuti kaidah berpikir umum dan ketat sesuai asas 

logika yang mengarah pada pengakuan akan adanya bentuk kebenaran tunggal. 

Posmo menolak hukum berpikir yang dibakukan yang seolah mengarahkan semua 

orang pada rumusan yang sama dan seragam.106  

Postmodernisme adalah gelombang cara berpikir yang memandang 

kemapanan modernisme telah runtuh dan ketinggalan jaman. Ketinggalan jaman 

maksudnya ialah bahwa kemapanan yang telah dibangun oleh modernism telah 

ketinggalan legitimasinya, aktualitasnya, relevansinya. Keruntuhan ini seiring 

dengan berkembangnya peradaban baru yang mendobrak bentuk-bentuk 

kemapanan hidup manusia. (Riyanto Armada, 2002). 

           Postmodernisme dalam konteks sosiologi (perkembangan masyarakat) di 

Indonesia, muncul pada era 1990-an. Masyarakat postmodernisme adalah 

 
105 A.M.Saifuddin, Ada Hari Esok – Refleksi Sosial, Ekonomi dan Politik untuk Indonesia 

Emas, (Jakarta: Amanah Putra Nusantara, 1995),  2-3. 
106 Elis Teti Rusmiati, Postmodernisme dan Agama, Tugas Akhir kuliah dengan dosen 

Prof. Bambang Sugiharto, Juli 2017 



233 
 

masyarakat yang secara finansial, pengetahuan, relasi, dan semua prasyarat 

masyarakat modern terlampaui. Artinya gejala postmodernisme muncul di 

berbagai belahan dunia jika masyarakatnya sudah memiliki keterpenuhan 

material, namun ia kering dari sudut kekayaan batin, karena modernisme 

berpilarkan rasio, ilmu, dan antropomorphisme. 

           Keterpenuhan materi dan pada saat bersamaan menghadirkan kekosongan 

dimensi spiritualitas menumbuhkan berbagai gerakan yang bernuansa pencarian 

makna kehidupan (the meaning of life). Fenomena ini muncul karena manusia 

terus dipacu dan dipicu untuk memenuhi kebutuhan fisik-jasmani.Oleh sebab itu, 

kemunculan gerakan new age, child of god dan merebaknya sekte-sekte 

spiritualitas merupakan salah satu indikasi kemuakan terhadap dunia materi yang 

diagung-agungkan modernisme. 

Secara filosofis kegagalan modernitas dalam memenuhi segala kebutuhan 

manusia menyebabkan kepanikan atau krisis epistemologi. Sosiolog agama 

Michael Baigent seperti dikutip Nurcholish Madjid, ialah yang memopulerkan 

istilah ini.Pada mulanya istilah tersebut bermakna adanya kesulitan umat 

beragama menjelaskan hubungan yang organik antara ilmu pengetahuan dan 

sistem keimanan. Akibatnya pemeluk agama gagal menemukan makna hidup 

yang merupakan tujuan akhir beragama.Krisis ini tidak mengenal agama, ras, 

etnis, dan geografis.Ia bersemayam dalam benak masyarakat yang kemudian 

melahirkan krisis multidimensi secara global. Dalam konteks itulah masyarakat 

membutuhkan turning point (titik balik) untuk kembali ke nilai hakiki 

kemanusiaannya. 

          Krisis epistemologi muncul karena peralihan pemikiran, dari tradisi lama ke 

pola pikir baru.Namun ketika pemahaman yang baru belum terformulasi secara 

komprehensif dan integral, pada praktinya  tidak jarang menimbulkan benturan. 

Kehadiran Jaringan Islam Liberal (JIL), misalnya, cerminan dari kondisi peralihan 

tersebut. Sangat beralasan jika kehadiran JIL, ditentang oleh masyarakat agama 

yang berbeda pemahaman. Selain isu yang diusung kelompok JIL bersebrangan 

dengan maistrem, juga karena menggunakan metodologi yang berlainan dengan 



234 
 

yang biasanya.Dalam konteks inilah, tawaran postmodernisme dengan berbagai 

ciri khasnya menemukan tautannya. 

Menurut Yasraf Amir Piliang (1999) Kritik terhadap modernisme 

dilakukan dalam dua arah: Pertama, kritik diri (self-critism) seperti yang 

dilakukan Madhzab Frankfrut, Habermas, Adorno, Horkheimer, Marcuse yang 

mencari titik-titik kritis ideologis dari modernitas dalam rangka melanjutkan 

proyek modernitas yang belum rampung; Kedua, kritik dari luar modernitas atau 

yang ingin meruntuhkan modernitas yang dianggap telah kehilangan daya 

utopisnya.Nietzsche dan Heiddeger adalah yang mengawali kritik terhadap 

modernitas.Meski tidak menyebut postmodernisme, Nietzsche dan Heiddeger 

dianggap sebagai Bapak postmodernisme.Nietzsche melontarkan gagasan 

nihilisme dan Heiddeger dengan konsep tentang Ada (Being). 

           Dalam catatan Pauline M. Rosenau (Akbar S. Ahmed:1996) ada lima 

alasan mengapa terjadi krisis dalam modernisme: Pertama, modernisme dinilai 

tidak bisa menghadirkan kehidupan masa depan ke kehidupan yang lebih baik 

seperti yang digembar-gemborkan para penganut sejatinya; Kedua, adanya 

kesewenang-wenangan dalam mempergunakan ilmu pengetahuan dan teknologi 

modern untuk melanggengkan kekuasaan; Ketiga, banyak pertentangan tajam 

antara teori dan fakta dalam kaidah ilmu modern; Keempat, ilmu pengetahuan dan 

teknologi modern gagal memecahkan problematika kemanusiaan.Dari sinilah 

muncul berbagai patologi sosial yang justru menghancurkan nilai kemanusiaan itu 

sendiri. Kelima, aspek mistis dan metafisika terabaikan karena memberi perhatian 

lebih kepada dimensi fisik. 

           Adapun Anthony Gidden dalam The Consequences of  Modernity seperti 

dikutip Ali Maksum (2009), menyebutkan beberapa sisi gelap modernitas, antara 

lain: penggunaan kekerasan dalam menyelesaikan masalah, penindasan oleh yang 

kuat kepada yang lemah, ketimpangan sosial, kerusakan lingkungan yang dipicu 

oleh kapitalisme, industrialisme, dan lemahnya negara. Inilah yang disebut Capra 

dengan krisis ekologi global. 

           Pada tataran praxis-operasional, Bambang Sugiharto (1996) mencatat 

empat kelemahan modernism; Pertama, modernisme cenderung mengontrol dan 



235 
 

mengendalikan dengan desain dan rekayasa; Kedua, rasionalitas modern mewujud 

berinkarnasi pada sosok birokrasi; Ketiga, rasionalitas modern mewujud dalam 

bentuk rasionalisme instrumental yang merupakan sukma kehidupan bisnis; 

Keempat, fragmentasi.Yang jelas masyarakat postmodernisme kerap dipakai 

untuk mendeskripsikan masyarakat setelah era industri (post-industrial society), 

masyarakat yang dibangun oleh komputer (computer society), masyarakat yang 

sudah terjerumus pada konsumerisme (consumerism society), dan masyarakat 

yang dipenuhi dengan tanda (semiurgy society). 

Selain hal tersebut, satu karakter penting modernisme yang dikritik oleh 

postmodernisme adalah oposisi biner (jika A benar, maka B pasti salah). Tidak 

ada yang salah dan benar dalam dunia ini, akan tetapi semuanya memiliki 

kebenaran masing-masing. Contoh yang paling sering diangkat oleh para 

postmodernis adalah masalah budaya dan agama. Semua budaya yang terdapat di 

muka bumi ini memiliki cerita dan makna masing-masing. Demikian juga halnya 

dengan agama, semua punya kebenaran tersendiri. Tidak ada agama yang salah 

dan agama yang benar, namun semua agama memiliki dan membawa 

kebenarannya. 

Beberapa kecenderungan dasar posmodernisme sebagaimana yang 

diungkapkan Bambang Sugiharto (2002: 52): 

1) Kecenderungan menganggap klaim tentang realitas (diri subjek, sejarah, 

budaya, Tuhan, dan lainnya) sebagai konstruksi semiotis, artifisial, dan 

ideologis;  

2) Skeptis terhadap segala bentuk keyakinan tentang  “substansi” objektif 

(meski tidak selalu menentang konsep tentang universalitas);  

3) Realitas dapat ditangkap dan dikelola dengan banyak cara, serta dengan 

banyak sistem (pluralitas);  

4) Paham tentang “sistem” sendiri dengan konotasi otonom dan tertutupnya 

cenderung dianggap kurang relevan, diganti dengan “jaringan”, 

“relasionalitas” ataupun “proses” yang senantiasa saling-silang dan 

bergerak dinamis;  



236 
 

5) Cara pandang yang melihat segala sesuatu dari sudut oposisi biner pun 

(either-or) dianggap tak lagi memadai. Segala unsur ikut saling 

menentukan dalam interaksi jaringan dan proses (maka  istilah 

‘posmodernisme’ sendiri harus dimengerti bukan sebagai oposisi, 

melainkan dalam relasinya dengan ‘modernisme’).  

6) Melihat secara holistik berbagai kemampuan lain selain rasionalitas, 

misalnya emosi, imajinasi, intuisi, spiritualitas, dan lainnya;  

7) Menghargai segala hal lain (otherness) yang lebih luas, yang selama ini 

tidak dibahas atau bahkan dipinggirkan oleh wacana modern, misalnya 

kaum perempuan, tradisi lokal, agama, dan sebagainya. 

 

Secara sederhana gejala postmodernisme terdiri dari: Pertama, menolak 

universalitas. Menurut kaum postmodernisme tidak ada konsep yang bisa dipakai 

untuk semua umat manusia. Yang disodorkan adalah localize dan pluralistik. 

Trend ini juga merambah yang berkaitan dengan keyakinan atau agama. 

Kedua, menolak ideologi. Bagi kaum postmodernisme ideologi yang ada, 

seperti liberalism dan ideologi agama adalah palsu dan menyimpan kepentingan, 

khususnya kekuasaan. Oleh karenanya postmodernisme dengan tegas menolak 

prinsip-prinsip yang permanen sebuah ideologi.  

Ketiga, menolak objektivitas. Kaum postmodernisme menolak satu alat 

ukuran kebenaran bernama objektivitas. Kebenaran tidak bisa digeneralisir karena 

ia milik semua orang; Bahwa manusia menjadi pusat kebenaran.Kebenaran 

tergantung dari refleksi individu. Di luar manusia ada kebenaran tetapi manusialah 

yang menentukan dan menemukanya. 

Keempat, mengritik semua jenis sumber ilmu pengetahuan.Prinsip 

kepastian dan sebab akibat, misalnya, diingkari dengan dalih bersifat 

relatif.Semuanya tergantung pada subjek (manusia). Pengetahuan yang  telanjur 

dianggap benar harus diuji terus menerus, dikritisi tanpa henti, dan dibongkarnya. 

Sebab bukan tidak mungkin di balik kepastian terkandung ideologi dan 

kepentingan tertentu (vested interest) yang merugikan. 



237 
 

Kelima, menolak metodologi yang tetap dan pasti. Bagi kaum 

postmodernisme, berbagai metodologi dan perangkat berfikir yang tersedia 

hanyalah salah satu, bukan kepastian dan keharusan mengikuti metodologi yang 

ada. Oleh karenanya kritik yang sering dilontarkan kepada pemikiran kaum 

postmodernisme adalah antimode; illogical; tidak memilki standar metode yang 

baku. Dari kekacauan metodologi inilah sebutan nihilisme dalam semua aspek 

muncul: Agama, Ideologi pemahaman, Logika dan Teks. 

Jalan yang mereka buat untuk itu diantaranya yang fenomenal adalah 

melalui ide 'dekonstruksi' yang ujungnya diantaranya melahirkan gagasan 

hermeneutika, dekonstruksi bahasa termasuk dekonstruksi terhadap makna-makna 

yang semula sudah dianggap pasti-baku-permanen dan lalu membuka ruang 

seluas-luasnya bagi hadirnya beragam penafsiran baru. 

Sebagai konsekuensinya, terutama pasca hadirnya filsafat dekonstruksi, 

jalan pikiran kaum Posmo seolah tercerai berai kepada bentuk pemikiran 

individualis yang sudah berbeda corak dan tujuan tanpa dapat disatukan oleh 

sebuah konsensus-tujuan atau konstruksi filosofis yang sama sebagaimana yang 

masih ada dalam corak filsafat klasik. Karena lebih bercorak individualis maka 

filsafat posmo lebih bernuansa subjektif, bernuansa pandangan pribadi orang per 

orang, tidak mengungkap suatu kebenaran bercorak “universal” yang berlaku 

untuk keseluruhan. 

Pada akhirnya corak filsafat Posmo bukan lagi mengarah pada ketunggalan 

yang menjadi konsensus kaum “strukturalis” tetapi lebih condong pada 

kemajemukan dan keanekaragaman. Mereka tak lagi mencari-cari bentuk 

“kebenaran tunggal” yang berlaku untuk keseluruhan tapi lebih berorientasi pada 

pandangan individualistik yang beragam tanpa penekanan pada penerapan konsep 

dualistik (ini benar/ini salah) yang jelas, sebagaimana yang ada dalam ranah ilmu 

logika. 

Cara atau filosofi berfikir ala Posmo ini tanpa sadar sudah mewabah ke 

mana-mana atau dengan kata lain, saat ini sudah nampak jelas eksistensi 

kehadirannya di wilayah publik di antaranya pada orang orang yang cenderung 

memuja atau orientasi pada keragaman tanpa mau mencari yang tunggal alias satu 



238 
 

kebenaran yang hakiki di balik keragaman itu. Gejala ini pula yang nampaknya 

mewabah pada sebagian mahasiswa di Jakarta. 

 

 Gagasan tentang absolutisme agama dan kebenaran tunggal perspektif 

posmo ini sejalan dengan pandangan beberapa mahasiswa di UP dan UPDM B. 

Fny107 melihat agama dalam konteks kehidupan sekarang seperti berikut ini: 

“Yang perlu digaris bawahi adalah agama tidak bisa sesuai dengan 

perkembangan konteks kultural modern manusia, karena klaim tentang 

agama adalah sesuatu yang absolut dari Tuhan dan "harus" sesuai pada 

turunnya "wahyu" tersebut, disini kita memainkan peran kepercayaan dan 

rasionalitas. Apakah anda percaya? Maka silahkan jalankan. Bagi yang tidak 

percaya? Ya menjalankan apa yang menurutnya relevan.” 

 

Mahasiswa lainnya, AA108 menyarankan untuk tidak berhenti berpikir 

mengikuti dinamika zaman.  

“Teruslah berfikir, Temukan ideologi ideologi alternatif bagi kehidupan, 

struktur sosial kita, dan berusaha terus untuk beri manfaat bagi orang 

banyak tanpa memandang agama, keimanan orang tersebut menjadi 

keimanan untuk menjadi baik bagi individu lain tanpa memandang ras 

agama suku dll. Apakah mereka kembali yakin akan agama mereka ketika 

merka sudah berbuat demikian? Iya, jika mereka mempunyai keinginan 

untuk mengkomparasi tindakan mereka yg baik dengan agama. Tidak, jika 

mereka tidak mengkomparasi kedua hal tsb.” 

 

Mengabaikan absolutisme kebenaran agama bagi mahasiswa tidak dalam 

arti mengabaikan norma dan kebaikan-kebaikan dalam hidup. Kepedulian untuk 

tetap berusaha memberi manfaat bagi orang banyak dan alam sekitar, terus 

dilakukan tetapi tidak dengan atas nama agama atau melihat dari agama mana 

berasal. Sekat antar agama, suku dan golongan tidak lagi menjadi batas. Dengan 

kata lain, dalam dunia kontemporer sekarang ini yang lebih dipentingkan menurut 

pendapat mahasiswa (informan) bukan pada religiusitas tetapi lebih pada 

spiritualitasnya.  

Menurut Davin Ray Graffin109, Teologi turun derajatnya pada masa 

modernisme karena dua sebab: Pertama  ketika peralihan abad pertengahan ke 

 
107 Mahasiswa UPDM B Semester 7 
108 Mahasiswa UPDM B Semester 7 



239 
 

abad modern nilai-nilai transenden dan jiwa manusia yang menjadi inti dari visi 

religius mulai luntur. Dengan kata lain ketika abad modern lahir di mana 

rasionalitas menjadi sangat didewakan, Tuhan tidak lagi menjadi penting dan 

memiliki peranan yang besar seperti ketika abad pertengahan. Kedua dalam dunia 

modern teologi tidak lagi relevan. Teologi yang dianggap sebagai pusat dan 

pertahanan iman sudah tidak diperlukan, karena modernitas sudah mampu 

menemukan dan menyelamatkan dirinya dengan teknologi sains. Singkatnya 

teologi menjadi tersisih  karena pandangan dunia modern tidak memberikan 

kemungkinan suatu visi teologis yang rasional dan bermakna. Dalam keadaan 

krisis seperti ini teologi tidak lagi menemukan dirinya secara utuh. Tuhan dan 

agama seakan-akan menjadi lenyap dalam dunia ilmu pengetahuan modern. 

Graffin kemudian menjelaskan tentang teologi baru postmodern. Pertama: 

Tuhan dalam postmodern tidak dimengerti sebagai sesuatu yang mengarah pada 

satu pribadi di luar dunia yang memberi pengaruh pada dunia. Kedua: secara 

epistemologis teologi postmodern berdasarkan pada pengakuan akan adanya 

persepsi non inderawi. Ketiga: dalam memandang alam, postmodern berdasar 

pada alternatif lain yaitu pandangan yang menyatakan bahwa perasaan dan nilai 

intrinsik merupakan ciri khas yang ada pada semua individu yang membentuk 

alam.110 

Griffin juga membicarakan Tuhan dalam postmodern. Di sini pertama-

tama griffin memberikan satu dasar atau latar belakang bagaimana Tuhan dihayati 

dalam dunia modern sampai postmodern. Dalam dunia modern Tuhan tidak lagi 

dihayati sebagai satu sumber keselamatan atau sumber iman, melainkan Tuhan 

hanya dihayati sebagai satu pribadi yang ada. Semuanya hanya berhenti pada 

paradigma yang seperti ini. Secara tidak langsung Tuhan memang tidak ditolak 

secara radikal, tetapi pada abad ini Tuhan hanya dianggap sebagai sesuatu yang 

ada yang tidak memberi pengaruh apa-apa. Mengapa hal ini bisa terjadi demikian? 

Karena pada masa itu modernitas melahirkan apa yang disebut dengan komitmen 

formal. Saat itu jaman pencerahan bangkit dan memandang bahwa komitmen 
 

109 David Ray Griffin, Tuhan dan Agama dalam Dunia Postmodern, Diterjemahkan oleh A. 
Gunawan Admiranto, Kata Pengantar oleh Bambang Sugiharto, (Penerbit Kanisius: 2005) 

110 David Ray Griffin, Tuhan dan Agama...... 



240 
 

formal ini pada akhirnya melahirkan satu kebebasan. Komitmen ini lahir karena 

setiap keyakinan yang pada waktu itu dihayati, termasuk juga Tuhan, sunguh-

sungguh membatasi kebebasan manusia. Selain karena paham yang membatasi 

kebebasan, ada juga pemikiran baru bahwa pengertian dan pengalaman akan 

Tuhan itu dibatasi oleh persepsi inderawi.111 

Setelah Tuhan begitu tidak dipercayai dan diyakini pada dunia modern, 

satu ruang yang mampu mengenalkan Tuhan juga terancam yaitu agama. Dari apa 

yang terjadi pada masa-masa awal abad modern hingga munculnya postmodern, 

Griffin dalam kaitanya dengan agama mau menawarkan satu gagasan agama baru. 

Agama postmodern adalah satu gagasan baru yang lebih menonjolkan satu 

religiusitas dalam setiap pribadi manusia. Agama bukan lagi sebagai satu institusi 

yang mengekang kebebasan manusia dalam berkreativitas bersama penciptanya. 

Agama postmodern mencoba membuka pengalaman yang naturalistik yang 

memberi makna bagi hidup dan kebebasan.  Griffin mencoba memberi satu 

gagasan bahwa agama  postmodern memberikan satu dasar bahwa perasaan dan 

nilai instrinsik dalam diri manusia merupakan ciri khas dalam setiap  individu. 

Sehingga agama menjadi lebih realistis dan terhindar dari dualisme dan 

materialisme. Agama postmodern mencoba membuka setiap pengalaman manusia 

menjadi satu pribadi yang utuh, yang mampu berkreativitas bersama sang ilahi. 

Juga dalam hal lain agama postmodern memberikan satu nuansa harmonis  pada 

imu pengetahuan dan teologi. Agama postmodern mencoba medekonstruksi 

paradigma abad modern bahwa pengetahuan yang menjadi dewa baru bagi umat 

manusia itu menjadi lebih seimbang dan memiliki derajat yang sama dengan 

teologi. Spiritualitas kreativitas tanpa kepatuhan yang mau ditawarkan dalam 

postmodern membatu setiap manusia menggali dirinya sendiri bersama alam dan 

sang pencipta. 

Griffin menjelaskan posisi dan makna Tuhan dalam spiritualitas gagasan-

gagasan baru yang menggantikan agama. Jadi, agama postmodern (kontemporer) 

dipahami bukan agama sebagai suatu lembaga (institusi) tapi spiritualitas. 

 

 
111 David Ray Griffin, Tuhan dan Agama........... 



241 
 

5. Penguatan Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam 

 

Pendidikan merupakan proses transformasi budaya dan nilai-nilai luhur 

kepribadian yang dilaksanakan secara sistematis dan terprogram. Masalah 

pendidikan merupakan masalah dinamis seiring dengan perkembangan zaman dan 

budaya manusia. Usaha-usaha perbaikan dalam pendidikan mulai dari faktor 

pendidik, sarana pendidikan, lingkungan pendidikan dan sistem pendidikan, mesti 

senantiasa dilakukan oleh praktisi pendidikan secara terus menerus. Pendidikan 

merupakan pilar penting dalam membuat perubahan. Sebagai pilar atau dasar bagi 

perubahan maka pendidikan mempunyai beban berat untuk mengupayakan 

perubahan tersebut.   

Derasnya arus informasi sekarang ini menyebabkan dunia seakan-akan 

semakin sempit, mengglobal dan tanpa batas (borderless), menjadikan persaingan 

hidup antara individu dan kelompok semakin menjadi cepat sehingga 

mengakibatkan lunturnya nilai-nilai keagamaan, kepribadian individu, serta moral 

masyarakat dan bangsa. Dalam masa seperti ini dibutuhkan suatu kualitas individu 

dan masyarakat yang kokoh dalam arti individu dan masyarakat yang sehat, 

mandiri, beriman dan bertaqwa, cinta tanah air serta memiliki kecakapan dalam 

menguasai ilmu dan teknologi.  Ini menjadi tugas dari pendidikan agama Islam 

(PAI) untuk mewujudkannya melalui pembelajaran di perguruan tinggi. 

Mata kuliah Pendidikan Agama Islam dipandang sebagai elemen vital 

dalam sistem pendidikan nasional di Perguruan Tinggi Umum (PTU). Oleh karena 

itu dalam setiap upaya perbaikan mutu pendidikan tidak lepas dari penguatan mata 

kuliah ini. Penguatan mata kuliah PAI saat ini merupakan hal yang mendesak 

untuk dilakukan mengingat berbagai perkembangan ilmu dan teknologi serta arus 

globalisasi yang sedemikian cepatnya. Penguatan mata kuliah PAI menjadi 

alternatif yang bisa ditawarkan dalam kerangka meningkatkan mutu kualitas 

pembelajaran untuk membentuk pribadi mahasiswa yang berkarakter. 

Pendidikan mempunyai tujuan untuk mencerdaskan kehidupan bangsa dan 

meningkatkan kualitas sumber daya manusia dalam upaya mewujudkan cita-cita 

bangsa Indonesia serta mewujudkan kesejahteraan umum. Pendidikan nasional 



242 
 

berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban 

bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa, 

bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi  manusia yang 

beriman dan bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, 

berilmu, cakap, keatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta 

bertanggung jawab. 

Pendidikan agama Islam (PAI) pada Perguruan Tinggi Umum (PTU) 

memiliki peran yang sangat strategis dalam mewujudkan tujuan pendidikan sesuai 

dengan UU tersebut, baik pada pemenuhan kompetensi mahasiswa sebagai pribadi  

muslim maupun dalam konteks berkehidupan sosial sebagai warga negara. 

Sebagai seorang muslim, mahasiswa perlu diberikan pelayanan pendidikan dan 

pemahaman yang memadai guna menjalankan kewajiban sebagai komitmen 

keberagamaannya. Demikian juga, dalam berkehidupan sosial sebagai warga 

negara, wawasan dan komitmen kebangsaan bagi mahasiswa juga perlu diberikan 

secara memadai sehingga mampu berkiprah dalam membangun bangsa dan 

memiliki integritas nasionalisme yang tinggi. 

Jika kematangan pemahaman agama kurang memadai, lalu di sisi lain 

terjadi perubahan pola pikir mahasiswa dengan berkembangnya ilmu pengetahuan 

dan teknologi, maka dapat berakibat pada bergesernya pola pikir/mind set/aqidah. 

Dari sinilah kemudian muncul celah yang memungkinkan lahirnya pemahaman 

seperti atheis dan agnostik. Pada sisi lain, pemahaman agama yang kurang 

memadai ketika menyatu dengan sikap kritis yang dimiliki mahasiswa,  

memungkinkan pula menumbuhkan benih-benih radikalisme di kampus. 

Dalam era global dan teknologi informasi yang sarat dengan masalah-

masalah etis dan moral ini, masyarakat Indonesia khususnya kaum muda 

memerlukan pengenalan yang benar akan nilai-nilai kemanusiaan. Agama sebagai 

pranata sosial berperan sangat penting dalam mempengaruhi perilaku mahasiswa 

dalam kehidupan sehari-hari. Peranan penting agama bagi mahasiswa ditanamkan 

melalui mata kuliah Pendidikan Agama yang diharapkan bisa mnumbuhkan dan 

memperkokoh karakter agamanya sehingga ia dapat berkembang menjadi 

cendekiawan yang tinggi moralnya dan benar serta baik perilakunya. 



243 
 

Di sisi lain, perilaku kehidupan beragama di Indonesia masih kuat 

dibayang-bayangi tradisi formalisme dan belum mempunyai kekuatan untuk 

mengoreksi distorsi moral dalam kehidupan sosial. Melihat problematika 

pemahaman keagamaan yang berkembang pada mahasiswa, mata kuliah 

Pendidikan Agama seharusnya bisa menyentuh sampai sejauh itu.  

Mata kuliah Pendidikan Agama diharapakan mampu memberikan solusi 

dan diajadikan sebagai basis penanaman nilai-nilai moral. Tetapi dalam penilaian 

Abd A‘la 112 Pendidikan Agama secara umum di Indonesia memiliki kelemahan-

kelemahan sebagai berikut: Pertama, dari aspek content (isi materi). 

Pembahasanya sejak dulu hanya berkutat seputar persoalan-persoalan agama yang 

bersifat ritual-formal serta aqidah/teologi yang terkesan eksklusif. Persoalan 

keagamaan yang lebih substansial tidak pernah terkuak secara kritis. Misalnya, 

pemaknaan kesalehan di dalam konteks sosial, dan perlunya kerja rintisan yang 

kreatif dan transformatif, serta keharusan kerja sama dengan umat agama lain 

sebagai manifestasi keberagamaan yang benar. Kedua, dari aspek penilaian. 

Penilaian pendidikan agama hanya bersifat karitatif artinya keberhasilan 

pendidikan agama semata-mata didasarkan kepada penilaian yang didasarkan 

kepada belas kasih, siapa saja yang telah mengikuti pendidikan agama, ia mesti 

dianggap telah memahaminya. Penilaian nyaris tidak didasarkan kepada aspek 

yang bersifat kognitif dan afektif, apalagi psikomotorik. 

Senada dengan pendapat di atas, Haidar Bagir113 mengemukakan bahwa 

kegagalan pendidikan agama disebabkan oleh dua hal: Pertama, Pengajaran 

pendidikan agama selama ini dilakukan secara simbolik-ritualistik. Agama 

diperlakukan sebagai kumpulan simbol-simbol yang harus diajarkan kepada 

peserta didik dan diulang-ulang, tanpa memikirkan korelasi antara simbol-simbol 

ini dengan kenyataan dan aktivitas kehidupan di sekitar mereka. Dalam hal 

pemikiran, mereka para siswa/siswi kerap dibombardir dengan serangkaian norma 

legalistik berdasarkan aturan-aturan fiqh yang telah kehilangan nilai moralnya. 

 
112 Abd A‘la,  2002. Pendidikan Agama yang Mencerahkan, Kompas, 4  Januari 2002. 
113 al-Attas,  Muhammad  Naquib,  Konsep  Pendidikan  dalam  Islam,  terj.  Haidar  Baqir,  
Bandung: Mizan,t.t 



244 
 

Kedua, pendidikan agama dinilai gagal karena mengabaikan syarat-syarat 

dasar pendidikan yang mencakup tiga komponen; intelektual, emosional, dan 

psikomotorik. Pendidikan agama hanya terfokus pada aspek kognisi (intelektual-

pengetahuan) semata, sehingga ukuran keberhasilan peserta didik hanya dinilai 

ketika mampu menghafal, menguasai materi pendidikan, bukan bagaimana nilai-

nilai pendidikan agama seperti nilai keadilan, tasamuh, dan silaturrahmi, dihayati 

(mencakup emosi) sungguh-sungguh dan kemudian diproaktifkan (psikomotorik). 

Karena kelemahan-kelemahan ini maka kemudian menjadikan manusia 

terasing dari agamanya bahkan dengan kehidupannya sendiri. Mereka hanya 

mengenal agama sebagai klaim-klaim kebenaran sepihak. Mereka terperangkap 

dengan pemahaman ajaran agama yang bersifat permukaan dan bersifat legal-

formalistik yang hanya terkait dengan persoalan halal-haram, iman-kafir, surga-

neraka. Sedangkan ajaran dasar agama yang sarat dengan nilai-nilai spiritual dan 

moralitas, seperti kedamaian dan keadilan, menjadi terbengkalai, tidak pernah 

disentuh secara serius. 

Akibatnya, pesan dan misi agama yang bersifat perenial terbenam di balik 

keberagamaan eksklusif. Teks-teks suci dibaca tiap hari namun maknanya yang 

hakiki tidak terwujud dalam kehidupan. Kedamaian hidup, keadilan, persamaan 

kemanusiaan dan nilai-nilai sejenis yang menjadi risalah agama-agama besar tidak 

lagi menjadi komitmen umat beragama. Sebaliknya, sikap dan perilaku yang 

bertentangan dengan agama merebak di mana-mana. Kedzaliman, ketidakadilan, 

dan kekerasan menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Ironisnya kejahatan 

hidup berdampingan akrab dengan bentuk-bentuk keagamaan formal. Seseorang 

yang rajin melakukan ritual keagamaan tidak mustahil sebagai koruptor kelas 

kakap yang merugikan jutaan manusia lain114 (Abd A‘la, 2002). Semua itu sampai 

batas tertentu merupakan kegagalan pendidikan agama formal yang selama ini 

berjalan di Indonesia. 

Menanamkan pemahaman agama yang memadai, menjadi tanggung jawab 

yang cukup berat bagi dosen mata kuliah PAI. Dengan bobot 2 SKS untuk mata 

kuliah PAI, menjadi tantangan tersendiri ketika dituntut untuk mampu melakukan 

 
114 Abd A‘la,  2002. Pendidikan Agama yang Mencerahkan, Kompas, 4  Januari 2002. 



245 
 

serangkaian pendekatan dan proses pembelajaran agar dapat menghasilkan 

kompetensi mahasiswa yang mampu menjalankan kewajiban dan bertanggung 

jawab atas dirinya sendiri.  

Efek dari bobot 2 SKS ini sangat memprihatinkan karena ternyata mata 

kuliah PAI tidak berpengaruh terhadap perkembangan pola pikir keagamaan 

mahasiswa. Dengan kata lain keterbatasan jam belajar ini telah turut memberi 

peluang pada mahasiswa untuk “lari ke luar” mencari “kepuasan”nalarnya. 

Fzn, seorang mahasiswa UP mengatakan:115 

 

“Engga begitu sihh bu soalnya dosen2 di matkul itu kan ngejar materi jadi 

buat diskusi ya paling sedikit2 aja”. 

“Iya bu gak ngefek krn mungkin terlalu bahan yg diajarkar jadinya ruang 

diskusi dikit sementara bahasannya banyak trs krn banyak mahasiswa juga 

sih bu.” 

 

Hasil penelitian yang dilakukan Balitbang Kementerian Agama RI 

berjudul “Penelitian Pembelajaran Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi 

Umum” tahun 2015 yang menunjukkan:116 Pertama, pembelajaran PAI di PTU 

masih menjemukan. Meskipun pembelajaran PAI disampaikan dengan cara yang 

cukup variatif, tetapi yang kerap digunakan adalah metode ceramah atau kuliah 

mimbar, tanya jawab, dan diskusi. Hanya sedikit dosen PAI yang menggunakan 

metode brainstorming,  small group discussion, role play, dan concept maps. Hal 

itu disebabkan karena rasio perbandingan dosen dengan mahasiswa di PTU sangat 

tidak ideal. Jumlah mahasiswa yang terlalu banyak membuat perkuliahan diformat 

seperti kuliah umum dan hasilnya pembelajaran berpusat pada dosen (lecturer 

centered learning) yang cenderung menjemukan. 

Kedua, peran dan fungsi PAI di Perguruan Tinggi Umum lebih banyak 

dilakukan oleh organisasi-organisasi kemahasiswaan dan organisasi 

kemasyarakatan dibandingkan dengan peran dosen PAI. Dikesankan fungsi dan 

tanggung jawab dosen PAI di PTU “telah diambil alih oleh organisasi 

kemahasiswaan maupun oleh organisasi kemasyarakatan yang ada di lingkungan 

 
115 Lihat kembali hlm 183 
116 https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/  

https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/


246 
 

kampus”, melalui berbagai tawaran kegiatan keagamaan yang dikoordinasikan 

oleh mahasiswa maupun ormas. Namun diakui, kegiatan-kegiatan keagamaan 

yang diselenggarakan oleh organisasi kemahasiswaan dan organisasi 

kemasyarakatan yang diikutinya lebih banyak mengembangkan ide-ide pemikiran 

radikal dan trans-nasional. 

Temuan Balitbang tahun 2015 itu kemudian mendapatkan justifikasi oleh 

hasil temuan Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI) yang dilakukan oleh 

Anas Saidi dan Endang Turmudzi yang berkesimpulan bahwa radikalisme tumbuh 

subur di kampus Perguruan Tinggi Umum. Sebanyak 86 persen mahasiswa dari 

lima perguruan tinggi di Pulau Jawa menolak ideologi Pancasila dan 

menginginkan penegakkan syariat Islam. Bahkan, menurut survei The Pew 

Research Center pada 2015 disebutkan 4 persen orang Indonesia mendukung 

ISIS.117 

Masih menurut hasil penelitian LIPI, pola radikalisme melalui organisasi 

eksternal kampus telah dimulai pasca-reformasi. Organisasi-organisasi 

mainstream di antaranya Gerakan Mahasiswa Nasional Indonesia (GMNI) dan 

Himpunan Mahasiswa Islam (HMI), sudah terpinggirkan. Hampir seluruh kader 

kelompok dengan ideologi Jamaah Tarbiyah (Ikhwanul Muslimin) atau salafi, 

seperti Hizbut Tahrir Indonesia dan KAMMI, menjadi pimpinan badan eksekutif 

mahasiswa di PTU ternama di Indonesia. Kelompok seperti Ikhwanul Muslimin 

memiliki pandangan keyakinan dan sikap fundamentalisme puritan kaku. Mereka 

selalu merasa paling benar dan menganggap kelompok lain salah. Tujuan mereka 

membangun negara Islam, bahkan untuk mewujudkannya dibolehkan 

menggunakan cara-cara kekerasan. 

Dalam penelitian ini disimpulkan bahwa ditemukan beberapa problem 

yang menjadi hambatan dalam mewujudkan tujuan-tujuan dalam mata kuliah 

Pendidikan Agama Islam: 

a) Beban SKS yang minimalis (hanya 2 SKS) 

Frekuensi perkuliahan agama yang hanya 2 (dua) SKS dirasa kurang 

memadai mengingat harapan yang demikian besar kepada pendidikan 

 
117 http://www.pewresearch.org/about/  

http://www.pewresearch.org/about/


247 
 

agama. Oleh karena itu bobotnya dipandang perlu untuk ditingkatkan 

menjadi 4 (empat) SKS. Kecuali tenaga pendidik (dosen) di perguruan 

tinggi umum mampu mengintegrasikan nilai-nilai pendidikan agama Islam 

dalam mata kuliah lain.  

b) Pola pembelajaran yang tidak berkelanjutan 

Perlunya menjabarkan pendidikan agama di perguruan tinggi, sebagai 

kelanjutan dari materi pendidikan agama dari TK sampai dengan SLTA. 

Misalnya, apabila pada tingkat TK materi pendidikan agama tekanannya 

kepada akhlak, tingkat SD kepada ibadah, tingkat SLTP kepada muamalat, 

tingkat SLTA kepada munakahat, maka pada perguruan tinggi materi 

pendidikan agama diarahkan kepada pengenalan terhadap perkembangan 

pemikiran dalam Islam. Penyusunan program seperti ini secara 

berkelanjutan dapat pula disusun pada mata kuliah agama lain. 

Namun pola ini lah yang belum muncul, bahkan terkadang dijumpai ada 

tenaga pendidik yang menganggap pembelajaran pendidikan agama islam 

itu ya itu-itu saja dari SD sampai perguruan tinggi. Paradigma tenaga 

pendidik yang seperti ini menunjukkan betapa PAI cenderung dinilai dari 

segi simbolis-kuantitatif, dan bukan substansial-kualitatif. Hal ini 

menunjukkan bahwa tenaga pendidiknya pun belum mampu 

menumbuhkan kesinambungan pendidikan itu. 

c) Pola pengembangan Pendidikan Agama Islam 

Fenomena pengembangan pendidikan agama Islam di Perguruan Tinggi 

Umum tampaknya sangat bervariasi. Ada yang cukup puas dengan pola 

horizontal lateral (independent), yakni mata kuliah (non-agama) kadang-

kadang berdiri sendiri tanpa dikonsultasikan dan berinteraksi dengan nilai-

nilai agama, dan ada yang mengembangkan pola relasi lateral-sekuensial, 

yakni mata kuliah non agama dikonsultasikan dengan nilai-nilai agama. 

Ada pula yang mengembangkan pola vertical-linier, mendudukkan agama 

sebagai sumber nilai atau sumber konsultasi dari berbagai mata kuliah. 

Namun demikian, pada umumnya dikembangkan ke pola horizontal-lateral 

(independent), kecuali bagi lembaga pendidikan tertentu yang memiliki 



248 
 

komitmen, kemampuan, atau political will dalam mewujudkan 

relasi/hubungan lateral-sekuensial dan vertical linier. Hingga saat ini 

masih banyak perguruan tinggi umum yang menjadikan PAI sebagai mata 

kuliah yang berdiri sendiri. Tidak terintegrasi dengan mata kuliah yang 

lain.  

d) Tenaga pendidik/dosen  

Dosen merupakan  central core (inti) dalam pelaksanaan pembelajaran 

PAI di Perguruan Tinggi. Selama ini tidak ada dosen PAI yang secara 

khusus  mendapat upgrading dalam pengetahuan-pengetahuan maupun 

pengembangan  pembelajaran PAI.  Metode pembelajaran dan 

evaluasi/penilaian mata kuliah PAI berbeda dengan mata kuliah lainnya 

karena menyangkut aspek kognitif, afektif dan psikomotorik. Oleh karena 

itu perlu perlakuan khusus pada dosennya. Selain itu, pengembangan 

dosen PAI juga bisa dilakukan misalnya sarjana agama di-upgrade dalam 

pengetahuan umum menurut corak dasar Program Studi di mana ia 

mengajar, sedangkan sarjana umum yang beragama Islam juga harus di-

upgrade dalam pengetahuan agama Islam secara luas. Keduanya mungkin 

bisa dipertimbangkan untuk dilakukan oleh Perguruan Tinggi Umum.  

Dosen PAI juga harus up date teknologi (IT) sebagai salah satu cara untuk 

mengantisipasi dampak negatif IT bagi mahasiswa.  

e) Dampak negatif globalisasi yang merambah ke berbagai aspek, ke dalam 

pola pikir dan perilaku mahasiswa, tidak berimbang dengan pengetahuan 

dan pengalaman keagaamaan yang dimiliki mahasiswa. 

f) Lingkungan kampus yang kurang kondusif. 

Hal ini terkait dengan ruang dan waktu. Ruang artinya bahwa perguruan 

tinggi di Jakarta secara umum tidak memiliki cukup sarana dan prasarana 

untuk menfasilitasi secara khusus pengembangan dan kegiatan-kegiatan 

keagamaan mahasiswa. Pengembangan lahan di wilayah Jakarta sangat 

sulit. Sementara itu lokasi kampus UP dan UPDM B tepat di jantung kota 

metropolitan, Jakarta Pusat. UPDM B bahkan dikelilingi oleh mall-mall 



249 
 

besar di Jakarta sehingga gaya hidup pragmatis, konsumtif dan hedonis 

menjadi keseharian sebagian besar mahasiswa.  

 

Beranjak dari beberapa problem tersebut maka beberapa terobosan yang 

mungkin bisa dilakukan sebagai langkah penguatan tehadap mata kuliah 

Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi antara lain: 

a) Paradigma Baru Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama. 

Muhaimin118 mengenalkan adanya tiga model pengembangan 

pembelajaran PAI di perguruan tinggi umum yang berbeda. Perbedaan 

model ini muncul karena adanya perbedaan pemikiran: 1) agama dipahami 

sebagai bagian dari aspek kehidupan, sehingga hidup beragama berarti 

menjalankan salah satu aspek dari berbagai aspek kehidupan; 2) agama 

dipahami sebagai sumber nilai-nilai dan operasional kehidupan, sehingga 

agama akan mewarnai segala aspek kehidupan itu sendiri. Dalam konteks 

ini muncullah 3 model pengembangan pendidikan: model dikotomis, 

model mekanisme dan model organisme/sistemik. 

Model dikotomis memandang segala sesuatu hanya dilihat dari dua sisi 

yang berlawanan, seperti laki-laki dan perempuan, ada dan tidak ada, bulat 

dan tidak bulat, pendidikan agama dan pendidikan non agama, demikian 

seterusnya. Pandangan dikotomis ini pada gilirannya dikembangkan dalam 

memandang aspek kehidupan dunia dan akhirat, kehidupan jasmani dan 

rohani, sehingga pendidikan agama Islam hanya diletakkan pada aspek 

kehidupan akhirat saja atau kehidupan rohani saja. 

Model mekanisme memandang kehidupan terdiri atas berbagai aspek, dan 

pendidikan dipandang sebagai penanaman dan pengembangan seperangkat 

nilai kehidupan, yang masing-masing bergerak dan berjalan menurut 

fungsinya, bagaikan sebuah mesin (mekanik) yang terdiri dari beberapa 

komponen atau elemen-elemen, yang masing-masing menjalankan 

 
118 Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan Islam: Dari Paradigma Pengembangan, 
Manajemen Kelembagaan, Kurikulum Hingga Strategi Pembelajaran, (Rajawali Pers: 
2009) 



250 
 

fungsinya sendiri-sendiri, dan antara satu dengan lainnya bisa saling 

berkonsultasi. 

Model organism/sistemik dalam konteks pendidikan Islam bertolak dari 

pandangan bahwa aktifitas kependidikan merupakan suatu sistem yang 

terdiri atas komponen-komponen yang hidup bersama dan bekerja sama 

secara terpadu menuju tujuan tertentu, yaitu terwujudnya hidup yang 

religius atau dijiwai oleh ajaran dan nilai-nilai agama. 

Pandangan semacam itu menggarisbawahi pentingnya kerangka pemikiran 

yang dibangun dari fundamental doctrines dan fundamental value yang 

tertuang dan terkandung dalam Al Qur’an dan al-sunnah sebagai sumber 

pokok. Ajaran dan nilai-nilai Ilahi/agama/wahyu didudukkan sebagai 

sumber konsultasi yang bijak, sementara aspek-aspek kehidupan lainnya 

didudukkan sebagai nilai-nilai insani yang mempunyai hubungan vertikal-

linier dengan nilai Illahi/agama. 

Dari ketiga model tersebut maka model organism/sistemik yang paling 

ideal jika disandingkan dengan Visi dan Misi PAI di perguruan tinggi 

umum. Hal ini sudah tergambar dalam Keputusan Dirjen Dikti Depdiknas 

RI No. 43/DIKTI/Kep/2006 tentang Rambu-Rambu Pelaksanaan 

Kelompok Matakuliah Pengembangan Kepribadian di Perguruan Tinggi. 

Jika hal ini dapat terealisasi, maka PAI di perguruan tinggi umum akan 

semakin baik di masa yang akan datang. 

 

b) Integrasi Inklusivitas Islam dalam Pendidikan Agama Islam. 

Inklusif  (Inggris: inclusive) bermakna “termasuk di dalamnya”. Secara 

istilah berarti menempatkan dirinya ke dalam cara pandang orang lain/ 

kelompok lain dalam melihat dunia, atau dengan kata lain berusaha 

menggunakan sudut pandang orang lain atau kelompok lain dalam 

memahami masalah. 

Semangat  inklusivitas ajaran Islam harus benar-benar integral dalam 

materi ajar dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam. Yang penting 

dicatat, jangan sampai terjebak oleh inklusivitas menurut retorika Barat 



251 
 

dalam hal-hal teori tentang pluralisme, HAM dan lain-lainnya karena 

semua itu harus dikembalikan kepada sumbernya yang asli yaitu al-Qur’an 

dan as-Sunnah meskipun tetap dengan semangat yang mengkritisi setiap 

interpretasi terhadap kedua sumber tersebut. 

Kemajemukan atau pluralitas umat manusia, menurut Nurcholish Madjid 

adalah kenyataan yang telah menjadi kehendak Tuhan119. Jika dalam Kitab 

Suci disebutkan bahwa manusia diciptakan berbangsa-bangsa dan bersuku-

suku agar mereka saling mengenal dan menghargai, maka pluralitas itu 

meningkat menjadi pluralisme, yaitu suatu sistem nilai yang memandang 

secara positif-optimis terhadap kemajemukan itu sendiri, dengan 

menerimanya sebagai kenyataan dan berbuat sebaik mungkin berdasarkan 

kenyataan itu. Sikap Islam terhadap pluralitas misalnya, merupakan sikap 

pertengahan di antara dua kutub ekstrim pandangan manusia terhadap 

pluralitas120: yang menolak pluralitas mentah-mentah dan yang menerima 

pluralitas mentah-mentah. Pandangan manusia yang menolak pluralitas 

mentah-mentah adalah pandangan yang menganggap pluralitas sebagai 

sebuah bencana yang membawa pada perpecahan sehingga pluralitas harus 

dihilangkan dan keseragaman mutlak harus dimunculkan.  

Hal tersebut dapat dilihat pada “totaliterisme Barat” yang diwakili oleh 

Uni Soviet saat itu. Pandangan manusia yang menerima pluralitas mentah-

mentah adalah pandangan yang menganggap pluralitas sebagai sebuah 

bentuk kebebasan individu yang tidak ada keseragaman sedikit pun. Hal 

ini terlihat pada model “liberalisme Barat” di banyak negara. Sikap Islam 

yang moderat, yang menerima pluralitas sekaligus menerima keseragaman, 

dapat dilihat dari penerimaan Islam terhadap beragam mazhab fikih, tetapi 

tetap dalam kerangka kesatuan atau keseragaman syariat Islam. 

Konteks seperti ini juga relevan dalam upaya memproteksi mahasiswa 

yang cenderung ‘darah muda’ yang gampang berapi-api dan labil. 

 
119 Nurcholish Madjid. 1999. Cendekiawan dan Religiusitas Masyarakat: Kolom-Kolom di 
Tabloid Tekad. Cet.I. Paramadina & Tabloid Tekad: Jakarta. Hal. 13 
120 Nurcholish Madjid. 2000. Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kristis tentang 
Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemodernan. Cet IV,  Paramadina: Jakarta. xxv 



252 
 

Terutama dalam menerima paham-paham dengan atas nama agama, seperti 

paham-paham Negara Islam Indonesia (NII) atau ISIS yang pernah marak 

di negeri ini. Di samping itu konsep integrasi inklusivitas ini sangat tepat 

jika diterapkan pada Perguruan Tinggi Umum yang masih menyajikan 

Pendidikan Agama Islam hanya 2 SKS.  

 

c) Political will pihak Rektorat dalam membuat kebijakan-kebijakan kampus 

yang mendorong pada terciptanya pembelajaran PAI yang lebih kondusif. 

Beberapa di antaranya yang bisa dilakukan ialah: menyediakan fasilitas 

sarana prasarana yang memadai bagi kegiatan dan kuliah PAI, mendorong 

Unit Kegiatan Mahasiswa/ROHIS dalam mengembangkan program-

pragam kegiatannya, melakukan pendampingan baik secara individu 

maupun kelompok _sekaligus juga sebagai fungsi kontrol_ terhadap 

kegiatan-kegiatan keagamaan mahasiswa. 

 

d) Kembali menegakkan empat pilar pendidikan dalam kuliah PAI yakni: 

Learning to know, Learning to do, Learning to be, Learning to live 

together. 

• Learning to know (belajar mengetahui) 

Pendidikan pada hakikatnya merupakan usaha untuk mencari agar 

mengetahui informasi yang dibutuhkan dan berguna bagi 

kehidupan. Belajar untuk mengetahui (learning to know) dalam 

prosesnya tidak sekadar mengetahui apa yang bermakna tetapi juga 

sekaligus mengetahui apa yang tidak bermanfaat bagi 

kehidupannya. 

Untuk mengimplementasikan learning to know, Dosen harus 

mampu menempatkan dirinya sebagai fasilitator serta berperan 

ganda sebagai kawan berdialog bagi mahasiswa dalam rangka 

mengembangkan penguasaan pengetahuan. 

• Learning to do (belajar melakukan sesuatu) 



253 
 

Pendidikan juga merupakan proses belajar untuk bisa melakukan 

sesuatu (learning to do). Proses belajar menghasilkan perubahan 

dalam ranah kognitif, peningkatan kompetensi, serta pemilihan dan 

penerimaan secara sadar terhadap nilai, sikap, penghargaan, 

perasaan, serta kemauan untuk berbuat atau merespons suatu 

stimulus. Pendidikan membekali manusia tidak sekadar untuk 

mengetahui, tetapi lebih jauh untuk terampil berbuat atau 

mengerjakan sesuatu sehingga menghasilkan sesuatu yang 

bermakna bagi kehidupan. 

• Learning to be (belajar menjadi sesuatu) 

Penguasaan pengetahuan dan keterampilan merupakan bagian dari 

proses menjadi diri sendiri (learning to be). Hal ini erat sekali 

kaitannya dengan bakat, minat, perkembangan fisik, kejiwaan, 

tipologi pribadi mahasiswa serta kondisi lingkungannya. Menjadi 

diri sendiri diartikan sebagai proses pemahaman terhadap 

kebutuhan dan kemampuan diri. Belajar berperilaku sesuai dengan 

norma dan kaidah yang berlaku di masyarakat, belajar menjadi 

orang yang berhasil, sesungguhnya merupakan proses pencapaian 

aktualisasi diri. 

• Learning to live together (belajar hidup bersama) 

Pilar keempat ini bermakna kebiasaan hidup bersama, saling 

menghargai, terbuka, memberi dan menerima perlu dikembangkan 

di dalam maupun di luar kampus. Kondisi seperti ini 

memungkinkan tumbuhnya sikap saling pengertian antar ras, suku 

dan agama. 

Dengan kemampuan yang dimiliki, sebagai hasil dari proses 

pendidikan, dapat dijadikan sebagai bekal untuk mampu berperan 

dalam lingkungan di mana individu tersebut berada, dan sekaligus 

mampu menempatkan diri sesuai dengan perannya. Pemahaman 

tentang peran diri dan orang lain dalam kelompok belajar 



254 
 

merupakan bekal dalam bersosialisasi di masyarakat (learning to 

live together).  

Untuk itu semua, pendidikan di Indonesia harus diarahkan pada 

peningkatan kualitas kemampuan intelektual dan profesional serta 

sikap, kepribadian dan moral. Dengan kemampuan dan sikap 

manusia Indonesia yang demikian maka pada gilirannya akan 

menjadikan masyarakat Indonesia yang bermartabat di mata 

masyarakat dunia dan mulia di hadapan Tuhan. 

 

 



255 
 

BAB V 

SIMPULAN  

 

5.1. Simpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dengan judul  Teologi Kontemporer, Studi Atas 

Pemahaman Keagamaan Mahasiswa Jakarta  ini diperoleh kesimpulan sebagai 

berikut: 

1) Telah terjadi distorsi makna dan fungsi agama dalam pandangan 

mahasiswa, dengan munculnya berbagai fenomena yang mengecewakan. 

Agama menjadi terlihat memiliki karakter sangat kuat sebagai sumber 

legetimasi berbagai tindakan: baik atau buruk, maslahat atau mudlarat, 

perdamaian atau kekerasan. Pandangan mahasiswa tentang eksistensi 

Tuhan dan agama dalam perspektif masyarakat kontemporer, telah 

memunculkan paham beragam. Fenomena menunjukkan bahwa secara 

teologis ada yang bertuhan dan beragama hanya pada tataran teoritis tetapi 

tidak dalam tataran praktis (agnostik-theis), ada yang berlindung di balik 

ketidakmampuan atau kemustahilan manusia mengetahui Tuhan (agnotik-

atheis) yang lahir dari sebuah kekecewaan, bahkan ada yang sama sekali 

mengingkari Tuhan dan agama, baik secara teoritis maupun praktis 

(atheis). 

2) Pandangan teologi mahasiswa ini dibangun dengan landasan rasional-

empiris. Tidak ada argumen rasional dan bukti empiris yang menjelaskan 

tentang evidensi Tuhan. Dalam pandangan mereka, eksistensi Tuhan 

hanya dibangun oleh persepsi masing-masing agama yang berbeda, dengan 

saling mengklaim kebenaran agama sendiri lalu mengkafirkan orang lain 

di luar agamanya.  Selain itu, landasan epistemologi tentang historisitas 

agama juga tidak kuat. Kelahiran dan kebenaran agama hanya bersandar  

secara subjektif  pada seorang pembawa ajaran agama. Di sisi lain, melalui 

metode ilmiah, sains secara berproses mampu menemukan nilai-nilai 

moralitas dan karenanya norma baik-buruk menjadi produk konstruksi 

sosial. 



256 
 

3) Pemahaman keagamaan mahasiswa ini dipengaruhi oleh dampak negatif 

globalisasi yang merambah ke berbagai aspek, ke dalam pola pikir dan 

perilaku mahasiswa, yang tidak berimbang dengan pengetahuan dan 

pengalaman keagaamaan yang dimilikinya. Pendidikan agama baik di 

lingkungan keluarga maupun  di lembaga-lembaga formal, khususnya 

kampus, dilakukan hanya secara simbolik-ritualistik, tanpa memikirkan 

korelasi antara simbol-simbol ini dengan kenyataan dan aktivitas 

kehidupan di sekitarnya. Doktrinasi agama akhirnya sulit diterjemahkan 

ketika harus berhadapan dengan perkembangan sains kontemporer. 

4) Yang dibutuhkan adalah etika agama yang dialogis bukan dogmatis 

absolut, yaitu etika yang sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan 

dan dinamika sosial, karena  norma moral selalu berkembang seiring 

waktu. 

 

5.2. Temuan 

Setelah menilai bahwa agama telah mengalami distorsi makna dan fungsi, 

sebagian mahasiswa UPDM B dan UP berada di antara dua kutub keyakinan:  

theis dan atheis. Mereka tidak bisa menerima agama sebagai dogma absolut, yang 

seperti oposisi biner modernitas; jika tidak satu maka nol, jika saya benar maka 

yang lain salah. 

Agama bisa diterima jika dalam arti semata-mata hanya sebagai sistem 

etika, di mana ia bisa berjalan beriringan dengan sains. Jika agama berarti sistem 

dogma, yang dianggap sebagai mutlak benar dan tidak bisa dipertanyakan, ia tidak 

kompatibel dengan semangat sains, yang tidak menerima fakta tanpa bukti, dan 

yang berpegang bahwa kepastian seratus persen hampir tidak pernah bisa dicapai. 

Kekurangan agama berasal dari sikap penentangannya yang konservatif 

atas pemikiran dan gagasan baru. Dan agama selalu membuat penilaian semata-

mata menurut keinginan manusia, mengganti bukti objektif dengan perasaan 

subjektif. Sebagai akibatnya, agama menciptakan dunia yang penuh dengan 

Tuhan-tuhan, semakin dalam orang percaya pada agama, semakin banyak Tuhan 

ada. 



257 
 

Agama, selama ini dipercayai  karena didasarkan pada rasa takut melalui 

terror management theory. Rasa takut adalah dasar dari segalanya; rasa takut akan 

yang misterius, rasa takut akan kekalahan, rasa takut akan kematian. Dan rasa 

takut adalah induk dari kekejaman. Karenanya tidak heran kalau agama dan 

kekejaman berjalan beriringan. Ini karena rasa takut menjadi dasar dari keduanya. 

Di dunia ini manusia mulai memahami sesuatu dan menguasainya dengan bantuan 

sains, yang secara bertahap melawan ajaran yang dogmatis. Sains bisa membantu 

manusia menghilangkan ketakutan di mana manusia hidup di dalamnya.  

Atas dasar ini maka pemahaman keagamaan mahasiswa berada di antara dua 

kutub keyakinan: theis dan atheis. Sebagian mahasiswa berada pada paham 

agnostik-theis, sebagian yang lain agnostik-atheis. Dalam ranah filsafat, 

historisitas munculnya paham agnostik merupakan hasil perenungan mendalam 

serta pergulatan nalar yang panjang dalam pergumulan antara sains dengan 

agama/Tuhan. Tetapi dalam konteks kasus mahasiswa Jakarta di UPDM B dan UP 

ini, paham agnostik justru lahir dari latar belakang yang berbeda, yakni sebuah 

kekecewaan. Hal ini yang  menjadi temuan baru dalam penelitian ini.  

Model pemahaman keagamaan yang muncul kemudian, bukan keyakinan 

agama sebagai institusi dan tuhan yang personal, tetapi spiritualitas, sebagaimana 

yang berkembang pada masyarakat posmodernisme/kontemporer. 

 

5.3. Saran-Saran 

Saran-saran ini ditujukan kepada dosen PAI dan para pihak pengambil kebijakan 

dalam pembelajaran mata kuliah PAI.  

Dampak negatif globalisasi yang merambah ke berbagai aspek, ke dalam pola 

pikir dan perilaku mahasiswa, tidak berimbang dengan pengetahuan dan 

pengalaman keagaamaan yang dimiliki mahasiswa. Sementara pendidikan agama 

baik di lingkungan keluarga maupun  di lembaga-lembaga formal, khususnya 

kampus, dilakukan hanya secara simbolik-ritualistik, tanpa memikirkan korelasi 

antara simbol-simbol ini dengan kenyataan dan aktivitas kehidupan di sekitarnya. 

Doktrinasi agama akhirnya sulit diterjemahkan ketika berhadapan dengan 

perkembangan sains kontemporer.  



258 
 

Dengan kondisi ini maka saran penulis adalah: 

1) Melakukan langkah-langkah penguatan tehadap mata kuliah Pendidikan 

Agama Islam di Perguruan Tinggi antara lain: a)Menggunakan paradigma 

baru dalam pembelajaran dengan menggunakan Model organism/sistemik  

yaitu nilai-nilai Ilahi/agama didudukkan sebagai sumber konsultasi yang 

bijak, sementara aspek-aspek kehidupan lainnya didudukkan sebagai nilai-

nilai insani yang mempunyai hubungan vertikal-linier dengan nilai 

Illahi/agama. Hal ini dilandasi dengan pandangan bahwa aktifitas 

kependidikan merupakan suatu sistem yang terdiri atas komponen-

komponen yang hidup bersama dan bekerja sama secara terpadu menuju 

tujuan tertentu, yaitu terwujudnya hidup yang religius atau dijiwai oleh 

nilai-nilai agama. b)Integrasi Inklusivitas Islam dalam Pendidikan Agama 

Islam. Inklusif  berarti menempatkan diri ke dalam cara pandang orang 

lain/ kelompok lain dalam melihat dunia, atau dengan kata lain berusaha 

menggunakan sudut pandang orang lain atau kelompok lain dalam 

memahami masalah. Semangat  inklusivitas ajaran Islam harus benar-

benar integral dalam materi ajar dalam kurikulum Pendidikan Agama 

Islam. c) Menambah jumlah bobot SKS pada mata kuliah PAI. 

2) Political will pihak Rektorat dalam membuat kebijakan-kebijakan kampus 

yang mendorong pada terciptanya pembelajaran PAI yang lebih kondusif. 

Beberapa di antaranya yang bisa dilakukan ialah: menyediakan fasilitas 

sarana prasarana yang memadai bagi kegiatan dan kuliah PAI, mendorong 

Unit Kegiatan Mahasiswa/ROHIS dalam mengembangkan program-

pragam kegiatannya, melakukan pendampingan baik secara individu 

maupun kelompok _sekaligus juga sebagai fungsi kontrol_ terhadap 

kegiatan-kegiatan keagamaan mahasiswa. 

3) Menegakkan kembali empat pilar pendidikan dalam kuliah PAI yakni: 

Learning to know, Learning to do, Learning to be, Learning to live 

together; bahwa proses belajar di bangku kuliah bukan sekadar untuk 

mengetahui (Learning to know) atau belajar untuk bisa melakukan hal 

tertentu (Learning to do) agar bisa menguasai pengetahuan dan 



259 
 

keterampilan yang merupakan bagian dari proses menjadi diri sendiri 

(learning to be).  Lebih jauh daripada itu, pembelajaran juga bermakna 

menumbuhkan kebiasaan hidup bersama, saling menghargai, terbuka, 

memberi dan menerima, yang perlu dikembangkan di dalam maupun di 

luar kampus (Learning to live together). Kondisi seperti ini 

memungkinkan tumbuhnya sikap saling pengertian antar suku, agama, ras 

dan antar golongan (SARA).  

4) Kesimpulan dari penelitian ini bukan untuk men-generalisir pemahaman 

keagamaan mahasiswa secara keseluruhan, baik di UPDM B maupun di 

UP. Tetapi paling tidak membuka cakrawala kita bahwa telah tumbuh 

pemahaman baru pada sebagian mahasiswa, yang berbeda dengan 

pemahaman keagamaan masyarakat pada umumnya. Ini berarti perlu 

kewaspadaan dan kesiapan kita sebagai bentuk tanggung jawab selaku 

orang tua/pendidik. 

5) Penelitian dengan tema yang sama juga harus terus dilakukan untuk 

memantau progress, karena derasnya arus informasi global memacu sains 

cepat berkembang, yang berimbas pula pada perkembangan pola pikir 

mahasiswa. 



260 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abd A‘la, Kehidupan Kontemporer dalam Teologi yang Mandul, Kompas, 

Jum’at, 9 November 2001. 

Abd A‘la, Pendidikan Agama yang Mencerahkan, Kompas, 4  Januari 2002. 

Abdul Halim, Teologi Islam Rasional. (Jakarta: Ciputat Pers, 2001)  

Abdul Rozak dan Rosihon Anwar, Ilmu Kalam (Cet. I; Bandung: CV Pustaka 

Setia, 2001) 

Akbar S Ahmed dan Hastings Donnan (Editor), Islam, Globalization and 

Postmodernity, (Britania Raya: Routledge, 2003) 

Agus Purwadi, Teologi Filsafat dan Sains: Pergumulan Dalam Peradaban 

Mencari Paradigma Islam Untuk Ilmu dan Pendidikan  (Malang: UMM-

Press, 2002) 

Ahmad Tafsir,   Filsafat   Umum   Akal   dan   Hati   Sejak   Thales   Sampai   

Capra, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001) 

Alwi Shihab, Islam Inklusif Menuju Sikap terbuka dalam Beragama, (Bandung: 

Mizan, 1997)  

Amin Abdullah, Falsafah Kalam di Era Posmodernisme, (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1997) 

Aminullah El-Hady, Ibn  Rusyd  Membela  Tuhan  Dalam  Filsafat  

Ketuhanannya, (Surabaya: LPAM, 2004) 

Amrullah Achmad, ‚Kerangka Dasar Masalah Paradigma Pendidikan Islam‛, 

dalam Muslih USA (ed) Pendidikan Islam di Indonesia Antara Cita dan 

Fakta (Jakarta: Tiara Wacana, 1991)  

Amsal Bakhtiar, Filsafat Agama (Jakarta: Rajawali Pers, 2012)  

A.M.Saifuddin, Ada Hari Esok – Refleksi Sosial, Ekonomi dan Politik untuk          

Indonesia Emas, (Jakarta: Amanah Putra Nusantara, 1995) 

Ayu Utami, Bilangan Fu, Kepustakaan Populer (Jakarta: Gramedia, 2008) 

Bambang Sugiharto, Posmodernisme Tantangan Bagi Filsafat, (Yogyakarta: 

Kanisius, 1996) 

Burhanuddin Salam, Pengantar Filsafat (Jakarta: Bumi Aksara, 1995) 

Cecep Sumarna, Rekonstruksi Ilmu: Dari Emprik-Rasional Ateistik ke Empirik-

Rasional Teistik, (Bandung: Benang Merah Press, 2005)  

Dadang Kahmad. Sosiologi Agama. (Bandung PT. Remaja Rosdakarya: 2002).  

Danials L Pals, Seven Theories of Religion. Terj. Inyiak Ridwan Muzir & M. 

Syukri, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2000) 



261 
 

David Ray Griffin, Tuhan dan Agama dalam Dunia Postmodern, Diterjemahkan 

oleh A. Gunawan Admiranto, Kata Pengantar oleh Bambang Sugiharto, 

(Jakarta: Kanisius, 2005) 

Elis Teti Rusmiati tugas akhir kuliah Filsafat Postmodernisme dan Agama, dosen 

pengampu Prof. Dr. Bambang Suguharto, Juli 2017 

Franz Magnis Suseno, Menalar Tuhan, (Yogyakarta: Kanisius, 2006)  

--------------------, Etika Umum: Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral, (Jakarta: 

Kanisius,1975) 

Fritjof Capra, The Turning Point: Science, Society, and The Rising Culture (New 

York: Bantam Book, 1982)  

Francis Fukuyama, (penerj: Mohammad Husein amrullah), The End of History 

and The Last Man (judul terjemahan: Kemenangan Kapitalisme dan 

Demokrasi Liberal, (Yogyakarta: Qalam, 1992) 

Haedar Nashir, Agama dan Krisis Kemanusiaan Modern, (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1997)  

Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam (Jakarta: UI Press, 1980)  

-------------------, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, (Bandung: Mizan, 

1996)  

Hasan Sho’ub, Islam dan Revolusi Pemikiran: Dialog Kreatif Ketuhanan dan 

Kemanusiaan (Surabaya: Risalah Gusti, 1997)  

Himsyari Yusuf, Eksistensi Tuhan dan Agama dalam Perspektif Masyarakat 

Kontemporer" IAIN Raden Intan (Lampung, 2014) 

Husni Rahim. Arah Baru Pendidikan Islam di Indonesia. (Jakarta: Logos:  2001)  

https://www.paramadina.ac.id/visi-dan-misi 

https://moestopo.ac.id/sample-page/  

http://belmawa.ristekdikti.go.id/2016/12/09/surat-edaran-bahan-ajar-mata-kuliah-

wajib-umum/ 

https://tanpaagama.wordpress.com/2014/04/10/kafir-hipster/  

http://kisahmitologi.blogspot.co.id/2015/07/echo-dan-narcissus.html 

http://www.ipsmudah.com/2017/03/contoh-konflik-antar-agama.html 

https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/  

https://kbbi.web.id/ 

http://www.pewresearch.org/about/  

http://nasional.kompas.com/read/2014/11/06/15395401/Mendagri.Penganut.Keper

cayaan.Boleh.Kosongkan.Kolom.Agama.di.KTP Kompas.com,  

06/11/2014, 15:39 WIB Diakses 20 Juli 2017 

Jhon F. Haught, Science and Religion: From Conflict to Conversation (New 

York: Pulist Press, 1995)  

https://www.paramadina.ac.id/visi-dan-misi
https://moestopo.ac.id/sample-page/
http://belmawa.ristekdikti.go.id/2016/12/09/surat-edaran-bahan-ajar-mata-kuliah-wajib-umum/
http://belmawa.ristekdikti.go.id/2016/12/09/surat-edaran-bahan-ajar-mata-kuliah-wajib-umum/
https://tanpaagama.wordpress.com/2014/04/10/kafir-hipster/
http://kisahmitologi.blogspot.co.id/2015/07/echo-dan-narcissus.html
http://www.ipsmudah.com/2017/03/contoh-konflik-antar-agama.html
https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/
https://kbbi.web.id/dogma
http://www.pewresearch.org/about/
http://nasional.kompas.com/read/2014/11/06/15395401/Mendagri.Penganut.Kepercayaan.Boleh.Kosongkan.Kolom.Agama.di.KTP%20Kompas.com
http://nasional.kompas.com/read/2014/11/06/15395401/Mendagri.Penganut.Kepercayaan.Boleh.Kosongkan.Kolom.Agama.di.KTP%20Kompas.com


262 
 

Johan, Meuleman, Beberapa Catatan Kritis Tentang Karya Muhammad Arkoun 

Dalam Tradisi, Kemoderenan Dan Metamodernisme, (Yogyakarta:Lkis, 

1996)  

Johan Meuleman, Sikap Islam Terhadap Perkembangan Kontemporer, dalam 

Mukti Ali, dkk.tt 

Jonathan Howard, Darwin Pencetus Teori Evolusi, (Jakarta: Grafiti, 1994)  

Lorens Bagus, Kamus Filsafat, (Jakarta: Gramedia, 1996) 

Lois Katsoff, Pengantar Filsafat, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004)  

M. Amin Abdullah, ‚Problem Epistimologis-Metodologis Pendidikan Islam‛, 

dalam Abdul Munir Mulkhan at. al., Religiusitas Iptek, Cet. Ke-1 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998)  

------------------------, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 1995) 

Makhrus Roem, Pemikiran Modern Teori Evolusi, dalam T. Jacob Ms dkk (ed.), 

Evolusi Manusia dan Konsepsi Islam, tt  

Masykur Arif, Kritik Atas Ateisme (Kajian Filsafat Ketuhanan Franz Magnis- 

Suseno), (Tesis, Jurusan Perbandingan Agama, UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta: 2010). 

Moh. Iqbal Ahnaf, Pergulatan Mencari Model Hubungan Agama dan Sains: 

Menimbang Tipologi Ian G. Barbour, Jhon F. Haught, dan Willem B. Dress, 

Dalam Journal Relief Vol 1, No. 1 Edisi Januari 2003, (Yogyakarta: CRCS 

Universitas Gadjah Mada),  

Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan Islam: Dari Paradigma Pengembangan, 

Manajemen Kelembagaan, Kurikulum Hingga Strategi Pembelajaran, 

(Rajawali Pers:2009) 

Muhammad  Naquib al-Attas, Konsep  Pendidikan  dalam  Islam,  terj.  Haidar 

Baqir,  Bandung: Mizan,t.t 

Mukti Ali, Memahami Beberapa Aspek Ajaran Islam (Bandung: Mizan, 1991) 

Nurchalis Madjid, Teologi Islam Rasional Apresiasi Terhadap Wacana Praktis 

Harun Nasution,  (Ciputat: Cetakan, 2005) 

-----------------------, Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang 

Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemodernan, (Jakarta: Yayasan 

Wakaf Paramadina, 1992)  

----------------------, Cendekiawan dan Religiusitas Masyarakat: Kolom-Kolom di 

Tabloid Tekad. Cet.I. Paramadina & Tabloid Tekad, (Jakarta:1999) 

Paul Davies, Membaca  pikiran  Tuhan  Dasar-dasar  Ilmiah  dalam  Dunia  yang  

Rasional, terjemahan: Hamzah, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002) 

Peter Beyer, Religion and Globalization, (Sage Publication: London, 1994) 



263 
 

Richard Dawkins, The God Delusion, alih bahasa Zaim Rofiqi (Banana: 2013)  

---------------------, The God Delusion, (Bantam Press: 2006) 

---------------------, Selfish Gene. (Oxford University Press:  2016) 

Robin Le Poidevin, AGNOSTICISM A Very Short Introduction, (New York: 

Oxford University Press Inc., 2010) 

Robert E. Egner, Serpih-serpih Pemikiran Bertrand Russell (Yogyakarta: 

Sadasiva, 2003). 

Said Agil Husin Al-Munawar.Aktualisasi Nilai-NIlai Qur‟ani dalam Sistem 

Pendidikan Islam. Jakarta: Ciputat Press. 2003 

Saiful Muzani (ed.), Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Prof. Dr. Harun 

Nasution (Bandung: Mizan, 1995)  

Sam Harris, The End of Faith: Religion, Terror, and the Future of Reason, (W. 

W. Norton Company: 2004) 

---------------, The Moral Landscape: How Science Can Determine Human Values 

(New York: Free Press, 2010) 

Setya Nuraeni, Pemikiran Teologi Harun Nasution,  (UIN Jogjakarta : 2015) 

Seyyed Hossein Nasr, Menjelajah Dunia Modern, terjemahan, Hasti Tarekat, 

(Mizan: Bandung, 1994),  

Simon P. Lili Tjahjadi, Tuhan Para Filsuf dan Ilmuwan, (Yogyakarta: Kanisius, 

2007) 

SK Dirjen Dikti Depdiknas No: 43/DIKTI/Kep/2006 tentang Rambu-Rambu 

Pelaksanaan Kelompok MatakuIiah Pengembangan Kepribadian di 

Perguruan Tinggi, tertanggal 2 Juni 2006 

Suadi Putro, Mohammed Arkoun Tentang Islam dan Modernitas (Jakarta: 

Paramadina Press, 1995) 

Undang-Undang RI No.14 Tahun 2005 dan No.20 tahun 2003,Tentang Guru dan 

Dosen dan Sistem Pendidikan Nasional, (WIPRESS, 2006) 

Yunus Hasyim Syam. Mendidik Anak ala Muhammad. (Yogyakarta: Sketsa, 

2005) 

Zakiyuddin Bhaidawy,  Dialog Global dan Masa Depan Agama, (Surakarta: 

Muhammadiyah University Press, 2001) 

 

 

 

  



264 
 

TRANSKRIP WAWANCARA-1 

 

Nama Informan     : VnA 

Asal PT/Semester :  Universitas Prof. Dr. Moestopo (Beragama)/ 5 

Media        : Massanger FB 

 

19/05/2016 20:31 

Kenapa Vina ngga yakin Tuhan itu ada?  

 

Karena sejauh ini tidak ada sedikitpun indikasi bahwa Tuhan sesuai deskripsi agama 

agama yang ada sekarang ini memang ada, atau pernah ada. Hampir seluruh orang 

yang beragama mempercayai Tuhan ada karena didoktrin seperti itu sejak kecil, 

tertanam bahwa mempertanyakan keberadaan Tuhan adalah dosa atau tidak memiliki 

standar logika yang objektif. Itulah kenapa masing masing orang tumbuh besar, 

beranak pinak dan mempercayai keberadaan tuhan menurut versi masing masing yang 

nyaman mereka percayai sementara tidak ada bukti bahwa Tuhan yang mereka 

percayai ada.  

Segala hal yang sering disangkut pautkan dengan tuhan seperti datangnya petir, 

tumbuhnya tumbuhan, kematian, adanya manusia, adanya alam semesta secara 

perlahan mampu dijelaskan oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan semakin jauh 

dengan penjelasan versi agama dan kitab suci. Seandainya pun masih ada yang 

manusia belum tau itu bukanlah alasan untuk mempercayai Tuhan ada. Ibarat 

ketidaktahuan manusia dahulu kala terhadap petir membuat orang percaya dan 

menyembah Jupiter. Jika Tuhan memang ada dan maha bijak, maka dia akan tau 

bahwa kepercayaan diraih dengan usaha dan pembuktian secara objektif. 

 

https://indonesianskeptics.blogspot.co.id/2013/10/kenapa-ateis-tidak-percaya-

tuhan.html 

https://indonesianskeptics.blogspot.co.id/2013/10/benarkah-orang-religius-lebih-

bodoh.html 

 

15/12/2016 10:43 

Sy mau tanya, yg ada di pikiran Vina skrg, agnostic itu apa. 

Jangan lihat reference 

 

16/12/2016 20:05 

assalamualaikum 

ibu mohon maaf Vina baru balas 

bu, Vina coba kirim email ke ibu tetapi tidak sampai 

berikut kesimpulan yang Vina telah buat 

Assalamualaikum, selamat malam ibu Elis. Ibu, mohon maaf sekali Vina baru 

membalas pesan ibu. Vina coba merangkum definisi2 agnostikisme yang Vina telah 

https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Findonesianskeptics.blogspot.co.id%2F2013%2F10%2Fkenapa-ateis-tidak-percaya-tuhan.html&h=ATMGPWENCqB-qiSvOs3MumpRu9Uh-7HHL36SNBylMLFsxSVX2PkIFrmKW4epEN7dufFyhmzQGOlD5efWu58mAi08u1ScoJ2qondI44KAPQYfUhjmwd6tBpI4xDb-vmzRcqpcbHDh3p-U
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Findonesianskeptics.blogspot.co.id%2F2013%2F10%2Fkenapa-ateis-tidak-percaya-tuhan.html&h=ATMGPWENCqB-qiSvOs3MumpRu9Uh-7HHL36SNBylMLFsxSVX2PkIFrmKW4epEN7dufFyhmzQGOlD5efWu58mAi08u1ScoJ2qondI44KAPQYfUhjmwd6tBpI4xDb-vmzRcqpcbHDh3p-U
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Findonesianskeptics.blogspot.co.id%2F2013%2F10%2Fbenarkah-orang-religius-lebih-bodoh.html&h=ATMGPWENCqB-qiSvOs3MumpRu9Uh-7HHL36SNBylMLFsxSVX2PkIFrmKW4epEN7dufFyhmzQGOlD5efWu58mAi08u1ScoJ2qondI44KAPQYfUhjmwd6tBpI4xDb-vmzRcqpcbHDh3p-U
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Findonesianskeptics.blogspot.co.id%2F2013%2F10%2Fbenarkah-orang-religius-lebih-bodoh.html&h=ATMGPWENCqB-qiSvOs3MumpRu9Uh-7HHL36SNBylMLFsxSVX2PkIFrmKW4epEN7dufFyhmzQGOlD5efWu58mAi08u1ScoJ2qondI44KAPQYfUhjmwd6tBpI4xDb-vmzRcqpcbHDh3p-U


265 
 

pelajari dari berbagai sumber, dan Vina buat kesimpulannya sebagai berikut; 

Agnonstik /ag-nos-tik/ kata benda  

1. seseorang yang memegang kepercayaan bahwa eksistensi Tuhan atau materi 

supernatural lainnya yang eksis di dunia tidak dapat dipastikan keberadaannya atau 

diragukan keberadaannya  

2. seseorang yang menolak keberadaan bahwa adanya kekuatan atau materi 

supernatural tertinggi yang memegang atau mengatur kehendak manusia atau alam 

semesta menurut pendapat Vina, agnostik merupakan sebuah pandangan yang 

mempercayai bahwa ada atau ketiadaan entitas tertinggi (seperti Tuhan, Dewa, atau 

Ruh, dll) tidak dapat dipastikan ada atau ketiadaannya.  

keragu-raguan tersebutlah yang mendorong manusia untuk tidak memegang atau tidak 

berafiliasi di dalam agama manapun. agnostik sendiri berasal dari Yunani, kata 

Agnostik merupakan bentukan dari asal kata Agnotos yang artinya ketidakmampuan 

untuk dapat diketahui. seperti yang kita ketahui bersama bahwa agnostikisme telah 

banyak berkembang di zaman modern ini.  

 

Agnostik, dapat diklasifikasikan kedalam 2 kategori:  

>Agnostik dalam agama: bersifat agnostik dalam agama dapat tercermin apabila 

seorang agno menganggap kaum religius bersifat bigot (fanatik). hal ini disebabkan 

karena kurangnya atau butanya pengetahuan para bigot religi tentang agama yang 

mereka anut >Agnostik dalam atheisme: 

>Agnostik dalam atheisme: seseorang yang memegang pandangan sebagai agnostik, 

dalam berbeda spektrum dengan atheisme, tidak dapat memastikan bahwa eksistensi 

entitas tertinggi seperti Tuhan atau Dewa atau Ruh ada keberadaannya. berbeda 

dengan atheisme yang mempercayai bahwa eksistensi entitas-entitas tersebut secara 

absolut memang tidak ada. 

intinya, bahwa kesadaran akan "ketidaktahuan / ketidakmampuan kita dalam 

mengetahui segalanya" merupakan tulang rusuk dari perspektif agnostikisme. contoh: 

muslim: Allah menyayangi kita, Ia akan melindungi kita agno: buktikan atheist: Tuhan 

tidak menyayangi kita, Ia tidak akan melindungi kita agno: buktikan 

 

17/12/2016 10:39 

Iya vin Tks 

 

Sama2 ibu mohon maaf sekali lama balasnya soalnya Vina hrs pahami dulu dan 

update pengetahuan Vina hehe 

Iya Ngga apa2 

 

18/12/2016 20:46 

assalamualaikum, malam ibu  

bu Vina dapat 1 jawaban menarik dari Adhira 

Adhira Narindratama (2015), dalam pandangannya mengenai agnostikisme 

berpendapat bahwa 



266 
 

 

Anak UI? 

 

"dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya, lalu menurutnya 

"teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi tingkat 

intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan lebih jauh dr agama 

karena menurutnya bahwa agama itu bukanlah sesuatu hal yang layak untuk dijadikan 

keharusan dalam kehidupan" 

 

anak moestopo bu, 2015  

 

Oo 

Trs apa lg katanya? 

 

nah si Adhira bilang gini bu, kan aku tanya "gimana caranya teknologi dapat merubah 

posisi agama bila agama itu sendiri merupakan pedoman bagi manusia dalam 

menjalani hidup utk mengetahui mana yang "benar" dan mana yang "Salah" 

dan dia jawab gini bu 

"teknologi dapat membuktikan sesuatu yang tidak diketahui, dimana hal tersebut 

membentuk pikiran para penganut agnostik bahwa hal tersebut bisa membuktikan atau 

menjelaskan sesuatu yang tidak dapat dijelaskan oleh Tuhan melalui kitab dan 

kehadirannya" 

 

18/12/2016 23:41 

ok. Tks 

 

22/12/2016 01:33 

Assalamualaikum, ibu Vina buat jawaban dari pertanyaan yang ibu kasih ke Vina 

kemarin berbentuk narasi sederhana saja boleh nggak bu? Soalnya kalau makalah, 

Vina khawatir salah teknis penulisannya (pertama karena ini temanya filsafat kedua 

vina masih menuju jenjang s1) 

 

22/12/2016 10:41 

Iya. Apa yg Vina bisa aja. Nyantai aja vin 

 

27/12/2016 16:39 

Assalamualaikum, ibuu itu vina udah buaat 

seperti itu bukan bu? 

 

27/12/2016 18:59 

(Memblas WA ibu) oke ibuu Vina sdg pikirkan kalimatnya sm sdg cari bahan krn 

narasumber sdh Vina dapatkan  

 



267 
 

Apa yg Nara sumber omongin, sprt itu sj yg vina tulis 

Atau diforward langsung sj 

 

KONSTRUKSI PEMIKIRAN PAHAM AGOSTIK BERDASARKAN 

PANDANGAN PENGANUTNYA  

Berbicara tentang eksistensi Tuhan dan mempertanyakan wujudnya, akan ada 

beberapa pertanyaan yang kemudian menjadi kerangka pikir kita mengenai 

keberadaanNya: 1). Apakah Tuhan itu ada? Jawaban mengenai ada atau tidaknya 

Tuhan, tidak terlepas dari 3 pandangan: pandangan seorang Atheis, pandangan 

seorang Agnostik, dan pandangan seorang religius. Bila kita ulas dari segi pandang 

seorang Atheis, keberadaan Tuhan tidak dapat di buktikan karena alasan utama 

seseorang mempercayai adanya Tuhan adalah karena orang-orang pada zaman dahulu 

kala menulis buku fiksional; tentang pemimpin gereja dan politikus yang sadar bahwa 

mereka mampu meraup untung dan mendapatkan kekuasaan dengan memberitahu 

orang-orang akan apa yang Tuhan inginkan. Kedua, tidak ada partikel, paksaan, atau 

bidang yang berinteraksi langsung dengan atom kita dan dapat membawa informasi 

bagi jiwa, kehidupan setelah mati, atau reinkarnasi. Pun, jika Tuhan itu ada, maka: - 

Mengapa ada banyak Teologi yang kontradiktif? - Kenapa Tuhan yang mahakuasa 

menutut untuk disembah? - Kenapa ada jahat? –  

 

Kenapa yang dituduh sebagai “Tuhan” tidak mendemonstrasikan keberadaan dirinya? 

- Mengapa mendambakan sesuatu, yang menjadi basis dari kapitalisme, lebih dosa 

daripada pemerkosaan? Disisi lain, pandangan seorang yang religius mengatakan 

bahwa keberadaan Tuhan itu ada dan 2 argumen terbaik akan hal tersebut adalah 

insting kita dan penciptaan alam semesta. Kepercayaan kepada Tuhan merupakan hal 

yang instingtual yang ditunjukkan oleh banyak penelitian, salah satu contohnya adalah 

berasal dari Universitas Oxford oleh prof. Roger Trigg yang mengatakan: “Proyek ini 

menjelaskan bahwa agama bukanlah sekedar hal bagi orang-orang yang “aneh” 

lakukan tiap minggu (ke gereja) ketimbang bermain golf. 

 

sbntr bu sumber masih vina tulis 

vina sdg susun 

 

Iya 

 

27 February 14:3116 July 21:57 

VIN, kalau sy ngontak vina gmn caranya? Sy pengen ngobrol 

No HP vina yg Mana sih 

 

Assalamualaikum ibu, vina nomer hp nya yang +6287875377867. Ibu minal aidin 

walfaidzin ya bu, mohon maaf atas kesalahan vina baik yang disengaja maupun tidak. 

Salam untuk keluarga dirumah yaa ibu  

 



268 
 

16 July 23:27 

VIN, blm tidur? 

 

17 July 11:44 

Ibuu maaf vina baru balas, ini vina online lagi bu hehe 

Ada apa bu? 

Ibu elis butuh bantuan kah? 

 

VIN, sy Baru mau melanjutkan lagi tulisN ttg agnostic. Kmrn ngerjain yh lain dulu 

Tolong bantu ya 

Vina ngerasa ngga kalau Punya pandangan yg berbeda ttg agama? (Beda dg 

kebanyakan org: teman, tetangga, kelurga) 

 

Oh boleh bu, udah sampai dimana bu kemarin nulisnya? Soalnya kondisi politik sama 

kepercayaan lagi rentan jd bahan di media, buat nyari sumber jd lebih mudah 

 

Ngerasa ngga? 

 

Ngerasa banget, itu terjadi karena vina makin kesini mulai makin berfikir jadi humanis 

lebih baik, bebas dari dogma2 agama yang bergesekan antara 1 agama dgn agama lain 

(contohnya pemilihan gubernur jakarta yg seharusnya berdasarkan logika, bukan 

agama). Menurut vina ada saat dimana agama punya ruang sendiri untuk dikaji, itu 

pula nggak bisa sembarangan menyampaikannya (dulu di kelas agama kita belajar 

kalau mau ambil suatu peraturan, merujuk pada quran, hadits, mazhab, dll). Gak bisa 

asal googling, nanti sesat. Tapi makin kesini, agama mulai dipakai untuk propaganda 

siapa yang paling benar saja. Padahal, dalam sudut pandang, tidak ada yg benar, pun 

tidak ada yang salah 

 

Bagus banget jawabannya 

 

Mungkin orang lain mikir seperti vina juga atau mungkin tidak, tapi yang bisa vina 

rasa terhadap agama, agama itu ibarat buku saku ketika kita kehilangan diri kita 

sebagai manusia. Diajarkanlah hal2 baik, diceritakanlah dosa jika berbuat jahat 

Maaf bu agak lama ngirim chatnya, wifinya nggak nyampe hp hehe 

 

Gpp. Lanjutin curhatnya 

 

Waktu vina tau teman2 vina yang dulu mengaku atheis dan sekarang lebih friendly 

terhadap agama, vina coba telaah dan cara sudut pandang dia sudah mulai lebih netral 

(tidak memaksakan bahwa agama itu menjadi entitas utama penyebab kericuhan). Dia 

juga mulai menerima konsep takdir, lebih legowo. Nggak egois. Ternyata memang 

sudut pandang orang terhadap agama itu berdampak sekali ke kondisi psikologisnya 

 



269 
 

Kemarin waktu ada parade gay di Inggris, orang2 yang mengaku pro-lgbt angkat 

spanduk "Allah itu Gay" tinggi2. Yang lucu disini menurut vina itu bagian disaat 

orang yang mengaku bahwa mereka memperjuangkan "persamaan/ekualitas" dan 

melawan kebencian, berakhir malah jadi lebih membenci. Ngga ada bedanya dong 

mereka dengan islamophobia 

Di agama lain seperti kristen, vina liat ada aktivis kristen perempuan yang bilang di 

facebooknya bahwa islam itu bahaya, penyebabnya karena dia tidak setuju ketika 

swedia harus merevitalisasi kebudayaannya menjadi "muslim-friendly", menurut 

aktivis ini, swedia jd kehilangan kebudayaan dan nilainya lagi. Vina setuju dgn 

argumen ini, tapi meloncat pada kesimpulan islam itu bahaya, itu beda cerita lagi 

Bagus ya bu, sampai ada kajian agama dan bunuh diri 

Orang indonesia mulai open minded dengan kasus bunuh diri dan agama 

 

Menurut Vina, Tuhan itu siapa? Perannya apa 

Teman sekampus yg Punya pandangan mirip vina siapa? 

 

18 July 13:37 

ibu, ditunggu ya. sedang vina coba pahami dan kerjakan. diusahakan gak sampai 2jam 

selesai.  

 

Iyà vin. Tks 

Fokus Kita pada teologi nya dulu 

Paham ketuhanannya 

 

Okay ibu. Pada sub bab Ketuhanan, vina buat 1 1/2 halaman ya bu 

 

Sip 

 

Ibu, email vina sudah dikirim ke inbox ibu. Mohon di check ya bu, dan beritahu 

kurangnya dimana  

 

Blm masuk vin. Mungkin msh di jln. 

 

Sudah sent bu tulisannya 

Mungkin di folder junk? 

 

Blm muncul jg 

Coba pake bahasa vina sendiri: Tuhan itu siapa? 

 

Ini bu hasil pikiran vina tadi 

Mendefinisikan Tuhan sebagai sebuah entitas merupakan hal yang amat kompleks. 

Tuhan bisa menjadi sangat relatif bagi satu orang dengan orang lain. Ada yang 

mencoba mendefinisikan Tuhan dengan metode cherry picking, yaitu sebuah metode 



270 
 

dimana seseorang mengutip suatu kalimat atau ayat alkitab sebagai pembuktian bahwa 

Tuhan mereka itu ada. Orang-orang ini menggunakan firman-firman Tuhan sebagai 

pendukung teori mereka, ketimbang mengelaborasikan Tuhan dari segi nurani dan 

akalnya sendiri. Banyaknya orang yang tidak secara komprehensif menemukan makna 

Tuhannya, kemudian berakibat adanya benturan dengan ide akan eksistensi Tuhan 

milik orang lain. Hal ini sering terjadi di sekitar kita, terutama dalam menjelaskan 

bagaimana peran Tuhan dalam penciptaan bumi dan hukum bagi makhluk yang 

menghuninya. Ini seolah menjadi wadah bagi manusia untuk cenderung bersikap lebih 

superior dan tinggi, melebihi Tuhan yang diagungkannya. Tapi, apakah makna dari 

kata Tuhan itu sendiri dalam bentuk definisi?  

Menurut Osku Penttinen, ia menjelaskan bahwa Tuhan adalah sebuah lampiran sosio-

evolusioner yang tercipta di zaman kegelapan intelektual kita untuk menjelaskan 

pertanyaan mendalam sebelum datangnya sains dan pemahaman tentang alam. 

Menurut Penttinen, banyaknya manusia yang masih berpegang pada mitos dan 

takhayul semacam itu menunjukkan bahwa kita masih belum berhasil keluar dari 

kegelapan dalam perkembangan intelektual kita dan memeluk era terang dan berakal. 

 

Ide Penttinen akan Tuhan ini menarik bagi saya. Pasalnya, semakin meningkatnya 

jumlah orang yang kecewa terhadap janji-janji palsu dan jawaban yang kurang 

memuaskan oleh doktrin agama dan dogma, yang memicu banyak orang di masa 

renaissance meninggalkan agama, membuat figure Tuhan menjadi pudar dan hilang 

sekaligus berjalannya manusia memiliki pemahaman universal akan alam, arti 

kehidupan, lebih suka merujuk kepada adanya kematian, dan yang terpenting menurut 

saya, manusia lebih sadar bahwa kebenaran universal menjadi lebih penting 

Siapa pun yang mengajukan pertanyaan tentang Tuhan mungkin harus juga 

memberikan jawaban atas pertanyaan ini, karena arti Tuhan adalah hal yang berbeda 

bagi orang yang berbeda. 

 

Seperti yang telah orang lain sampaikan, kita tidak dapat mengetahui sifat Tuhan atau 

apa yang Tuhan lakukan atau mengapa jika Tuhan adalah makhluk supranatural yang 

banyak orang anggap sebagai milik Tuhan. Kita ambil contoh. Bayangkan seekor 

semut, dengan bahagia tinggal di bukit semutnya, kemudian datanglah sekelompok 

pekerja proyek bangunan mulai menggali tanah di dekatnya untuk membangun jalan 

raya. Dapatkah semut memahami apa yang sedang mereka lakukan atau mengapa 

mereka melakukannya? Mengapa kita harus bisa memahami apa yang Tuhan sedang 

lakukan atau mengapa? 

 

Beberapa orang, tentu saja, mengklaim bahwa Tuhan mengatakan kepada kita tentang 

dirinya. Tetapi dalam setiap kasus seperti itu, Tuhan yang seharusnya mengatakan 

kepada sekelompok kecil orang (yang kadang-kadang malah hanya satu orang), dan 

orang atau sekelompok orang tersebut telah mendokumentasikan apa yang mereka 

klaim, bahwa Tuhan mengatakannya kepada beberapa orang. Menurut saya, ini adalah 

cara yang penuh dengan inkonsistensi, kontradiksi, dan pernyataan yang tidak tepat. 



271 
 

Karena, jika saya adalah Tuhan dan telah menciptakan orang untuk suatu tujuan 

tertentu, dan jika saya ingin mereka tahu apa tujuan itu, bukankah harusnya saya akan 

menemukan cara yang lebih baik untuk memberi tahu mereka? 

 

Kita menggunakan istilah "Tuhan" dalam berbagai cara, yang umumnya berarti ada 

beberapa entitas supernatural yang kita anggap kehadirannya hal-hal tertentu, seperti: 

Tuhan sebagai pencipta alam semesta dan semua yang ada di dalamnya, Tuhan 

sebagai pencipta manusia, Tuhan sebagai pencipta semua hal yang disebutkan dalam 

Kitab Kejadian dalam Alkitab dan Quran, Tuhan sebagai makhluk yang sadar akan 

semua yang kita lakukan (dengan ini, artinya Tuhan sudah lebih dahulu tau apa yang 

akan kita lakukan) Dan Tuhan sebagai yang bertanggung jawab atas keajaiban, dan 

lain-lain. 

Dalam kehidupan sehari-hari misalnya. Saya sering sekali menemukan banyak orang 

yang melakukan ritual doa sebelum mengerjakan sesuatu, ataupun sesudah 

mengerjakan sesuatu. Ketika saya mendengar seseorang mengatakan apa itu Tuhan 

dan menjelaskan tentang Tuhan, saya selalu bertanya pada mereka "bagaimana kamu 

tahu?". Kebanyakan, jawabannya biasanya adalah sejenis "orang lain yang memberi 

tahu itu ke saya" atau "beberapa kitab suci mengatakannya kepada saya". Kadang-

kadang malah saya melihat sebuah usaha untuk memberikan pembenaran rasional atas 

keberadaan beberapa Tuhan, namun dalam situasi seperti itu, logika kita itu menjadi 

sangat bekerja, karena logika kita melakukan sebuah aktifitas yaitu meragukan 

(walaupun mungkin sebenarnya orang tersebut tidak betul-betul membuat 

pembenarannya). 

 

Pikirkan berapa banyak agama yang ada di dunia ini, dan bagaimana orang-orang di 

wilayah tertentu cenderung menjadi milik agama-agama tertentu, dan bagaimana 

masing-masing akan mempertahankan keyakinan agamanya berdasarkan pada kitab 

suci mereka yang spesifik dan / atau apa yang orang tua dan lingkungan mereka beri 

tahu mereka. Hasilnya? semuanya berbeda. Akhirnya, hal ini memicu pertanyaan, 

bagaimana mungkin seseorang tahu mana yang benar, jika ada yang sebenarnya benar 

diantara yang benar? Kalau kita membandingkan berbagai agama, agama akan 

cenderung menganggap ada karakteristik yang berbeda dengan Tuhan. Misalnya, 

beberapa memandang Tuhan sebagai makhluk cerdas yang menciptakan kita namun 

belum memperhatikan kita sejak saat itu, sementara yang lain melihat Tuhan sebagai 

makhluk cerdas yang menciptakan kita dan memperhatikan setiap hal yang kita 

lakukan. Dalam hal ini, saya menyadari bahwa kita sama sekali tidak memiliki cara 

untuk mengetahui sifat pencipta kita (apalagi dengan asumsi yang cuma ada satu). 

 

Intinya menurut vina, adalah hal yang masuk akal untuk percaya bahwa semua agama 

mencoba memahami hal yang sama namun menerapkan metodenya secara berbeda. 

Mereka semua berusaha untuk menjawab bagaimana keadaan kita dan bagaimana kita 

seharusnya bersikap manusia. Dan ada banyak kesamaan. Lalu kemudian, penelitian 

ilmiah mencoba menjawab pertanyaan yang sama. Perbedaannya adalah bahwa 



272 
 

penelitian ilmiah tidak mengandaikan sebagian dari jawabannya. Juga, penelitian tidak 

menyandarkan jawaban akhir dari segala pertanyaan adalah Tuhan. Karena dalam 

penelitian akan selalu ada fail and trial. Itulah yang membuat hasil penelitian dianggap 

lebih diandalkan. 

 

Bgmn (dari mana) Kita bisa tahu kalau Tuhan itu ada 

(biasanya kan dari kitab suci) 

 

Menjawab pertanyaan tersebut, saya akan coba jelaskan sedikit. Ada yang di sebut 

dengan istilah "premis teistik". Artinya, ada gagasan bahwa ada orang lain yang 

tinggal jauh di luar sana. banyak dari orang2 beragama masih meragukan bagaimana 

bentuk makhluk hipotetis ini, tapi mereka semua paham keberadaan makhluk-makhluk 

ini memiliki konsekuensi (dampak) untuk kehidupan di bumi. 

 

Misalnya, jika ternyata kita tidak sendirian di alam semesta, mungkin ada dampak 

besar bagi masa depan umat manusia. Premis teistik ini telah mendorong adanya 

kejahatan dan orang2 yang berbuat jahat. Kejahatan itu memicu orang untuk 

mendirikan pembangunan kota dan setelah masa peradaban mendorong para 

penjelajah dan ilmuwan melewati batas-batas dunia yang mereka kenal. apa yang 

disebut kejahatan (ego) inilah kekuatan asli di balik keinginan kita untuk memahami 

bintang-bintang, dan inilah filosofi yang meluncurkan perlombaan luar angkasa. 

Tanpa hal-hal itu, umat manusia tidak akan bisa sampai sejauh ini - dan akibatnya, 

jejaknya tak terhapuskan pada kita. 

 

Apakah saya tahu apakah Tuhan itu ada? Tidak, saya tidak tau. Kita tidak bisa 

mengetahui banyak hal dengan keyakinan penuh kita sendiri. Tetapi mengingat 

luasnya ruang dan waktu, dan jangkauan kosmos yang tampaknya tak terbatas - 

kemungkinan orang lain berada di luar sana begitu luar biasa tinggi, saya yakin ada 

sesuatu kekuatan supernatural yang melebihi saya dan semua yang ada di dunia. 

Kemanusiaan pasti memilikinya. 

 

Kesimpulan vina: bertuhan tanpa agama. Begitukah?? 

 

Lebih tepatnya: bertuhan karena agama memberikan jawaban bahwa tuhan masih 

berperan, terutama terhadap apa yang belum bisa terjawab dengan nalar manusia 

Ketika manusia masih belum bisa menjelaskan bahwa kromosom itu ada X dan Y, 

maka manusia beragama akan terus beranggapan bahwa Tuhan memberikan kita 

gender jauh sblm kita lahir 

 

Utk zaman skrg, agama msh berberan? 

*berperan 

 



273 
 

Nah, saat ini dunia sudah banyak mengalami perkembangan dan kemajuan teknologi 

dan inovasi. Otomatis, premis2 teisme tadi kemudian juga lama2 terbantahkan dengan 

penelitian2 dan argumen2 saintifik. Tetapi, ada sebuah sisi dari orang2 yang memilih 

untuk mempercayai sains, yang mengurangi nilai2 mereka yang disebut dgn moral 

hazard. Moral hazard merupakan risiko akibat tindakan seseorang ditanggung oleh 

pihak lain. Ketika para ilmuwan2 dan kaum intelek berlomba2 dalam penelitian, 

kemudian gagal, akhirnya mereka memicu perdebatan (contohnya saja evolusi 

manusia saat ini dan teori darwin). Perdebatan ini membuat manusia jadi memiliki 

sifat utk cenderung rasis, memisahkan diri dan saling menghujat (antara yang merasa 

benar dan dirasa salah). Lama2, upaya untuk bisa mencari tau hingga ke akar itu, tidak 

lagi memiliki nilai kemanusiaan. Ego kita jadi tinggi, belum lagi adanya perpecahan. 

Disinilah, peran agama masih masuk, bahkan hingga saat ini masih eksis. Agama 

mencoba untuk mengajarkan pada manusia bahwa Tuhan tidak suka adanya 

perpecahan, tuhan tidak suka rasisme, perang, kebodohan dll. Walaupun term ini 

memang sarat akan logika (the gap of God). Tetapi manusia masih tetap 

mempercayainya hingga saat ini. Itu pula yang kemudian membuat masjid masih 

kokoh untuk laki2 shalat berjamaah dan bersilaturahmi. Gereja masih berdiri untuk 

mengikat umat dan melakukan ibadah bernyanyi, dan lain2 

 

Oh iya bu. Vina lupa nambahin 

Alasan manusia masih percaya tuhan saat ini adalah, karena ada konsep dosa dan 

pahala. Manusia adalah makhluk yang egonya tidak akan pernah ada habis2nya. 

Karena tidak ada habis2nya, maka diantara manusia berlomba2 berbuat sesuatu untuk 

mendapatkan pahala (seperti yg Tuhan janjikan) walaupun harus mengelabui 

logikanya sendiri 

 

Vina sendiri meragukan banyak hal tentang eksistensi Tuhan. Karena vina merasa, 

tuhan itu nggak stabil. Hahaha 

 

Tulisan orang bali itu bagus bu, dia menjelaskan datangnya moral manusia dari mana. 

Vina sendiri nggak sampai, malah tulisan beliau yg mewakili.  

Ttg alasan Tuhan krn pahala Dan dosa, itu ngga msk linier dg argumen2 sblmnya 

*ngga masuk akal 

Karena dari pemahaman vina dan sumber2 yg vina baca, zaman sekarang Tuhan 

digunakan manusia sebagai kambing hitam saja. Untuk tempat melindungi dan untuk 

menyalahkan. Vina mencoba menjelaskan dari fenomena yang terjadi tentang 

banyaknya manusia yang memiliki standar ganda tentang gambaran tuhannya sendiri2. 

Sehingga Tuhan kesannya hanya seperti material saja. 

 

Tuhan melalui agama nya itu kan diajarkan setiap hari di lingkungan kita. Kebiasaan 

itu kemudian memberikan komunitas, identitas dan perasaan bahwa "semua bakalan 

baik2 aja di akhir jika lurus terus di jalan tuhan". Itu membuat orang jadi berfikiran 



274 
 

kalau orang jahat akan masuk neraka, dan kalau orang baik matinya nggak akan di 

siksa, dll 

 

Tp Tuhan Dan agama kan sdh Kita ragukan td eksistensinya. Ngapain bicara pahala 

dosa 

Karena ada unsur tradisi, dan premis appeal to community, bahwa jika kita meragukan 

tuhan, ada sanksi sosial yang kita dapatkan. Terutama bila lingkungan kita 

berpandangan konservatif. Ada dampak psikologis dimana juga jadi merasa bersalah 

bila kita tidak mengikuti apa yang orang ikuti 

 

Sy mulai bingung vin 

Coba jawab dg singkat: Tuhan Ada atau tidak? 

 

Yah maaf bu jadi bingung ibunya, kalau gak dijelasin langsung agak susah sih bu :') 

Jawabannya: tidak. Karena kesimpulan dari seluruh tulisan vina tadi adalah: Tuhan 

ada karena manusia berfikir tuhan itu ada 

 

Alam semesta ini bukan hasil ciptaan? 

*krn big bang misalnya? 

 

Kalau bigbang, black hole, alien, atlantis, vina nggak bisa menyatakan itu ciptaan 

Tuhan atau bukan ciptaan Tuhan. Karena dulu orang berdebat bahwa bagian dari dunia 

ini - yaitu segitiga bermuda - punya kekuatan mistis sehingga apa yg lewat diatasnya 

selalu tersedot. 

 

Sekarang sains udah bisa jelasin secara gamblang penyebabnya dan artikelnya tersebar 

dimana2  

Kalau vina mau bilang Tuhan yang menciptakan dunia, vina bisa aja bilang seperti itu. 

Tapi argumen vina harus lebih kuat drpd ilmuwan yang bilang bahwa dunia ini terdiri 

dr lapisan mantel bumi, kerak, dll 

 

Kesimpulan nya: alam bukan diciptakn Tuhan. Gitu kan? 

 

Iya bu, betul 

 

*fokus Kita pada tuhan 

 

Vina blg betul, karena saat ini sudah banyak penjelasan mengenai penciptaan alam. 

Bahkan hingga yang paling nggak kita duga seperti apakah itu matahari, apa itu planet 

venus atau mars. Sampai ada astronot yg keluar angkasa. Itu cukup buat vina 

menyatakan bahwa alam dan tuhan tidak saling kait terkait 

 



275 
 

Terkait dengan apa yang hidup dan mati, vina gak bisa paparkan secara sains 

bagaimana proses biologis membuat sel2 tubuh dan otot manusia menjadikan manusia 

hidup. Tapi intinya, dalam dunia medis, roh itu tidak ada. Yang ada hanya jasmani, 

badan manusia. Dulu orang bilang tidak ada yg bisa menciptakan manusia selain 

tuhan. Kini ilmuwan sudah berhasil membuat clone anak kambing di dalam tabung. 

Sains bekerja sangat cepat 

 

Terkait dg roh: jika tdk Ada roh maka surga Dan neraka tdk ada. Pahala Dan dosa 

menjadi tdk signifikan lg 

 

Iya, karena surga neraka dosa pahala adalah istilah yang di konstruksikan oleh kepala 

manusia sendiri. Manusia melihat apa yang ingin mereka lihat. 

Ada neraka dan surga, karena belum ada orang yang bisa menjelaskan neraka dan 

surga seperti apa. Belum pernah ada yang kesana. Semua gambaran2 enak dan tidak 

enaknya itu dirancang manusia sendiri 

 

Apa dan bgmn membuat cara agar manusia hidup Baik (jika tuhan, agama Dan surga 

tdk Ada) 

*pedoman utk hidup baik 

 

Melakukan sesuatu yang membuat perasaan kita bahagia. Percuma bu kalau vina 

bilang berbuat hal yang bermanfaat seperti menjaga lingkungan dari limbah, polusi, 

karena memang ada manusia yang terlahir dan berperan utk mengeksploitasi bumi 

kita, merusak dan kita2 ini yang harus tanggung jawab. Semua itu dilakukan demi 

kebahagiaan sekelompok manusia, karena mereka mendapat untung. Di sisi lain, ada 

hikmah2 yang kemudian datang dari kejadian manusia yang kita anggap "jahat" 

karena kita tidak seperti mereka ini. Dari sampah limbah, kemudian membuat orang 

berfikir yang mendalam dan menggunakan akalnya supaya limbah berkurang, hidup 

jadi nyaman dan bahagia. Begitu terus siklusnya. Ada musibah dan ada hikmah. semua 

manusia yang rancang dan semua manusia yang tanggulangi sendiri 

 

Nah, dalam hal menjelaskan tentang pedoman baik dan buruk, vina hanya bisa 

menyampaikan bahwa apa yang baik dan apa yang buruk itu pada dasarnya adalah 

hasil interaksi dengan manusia lainnya dulu, dibuat kesepakatan, baru jadilah 

ketentuan. Kalau di indonesia orang nggak boleh berjudi karena dianggap merugikan, 

di Amerika berjudi di pandang dari sisi lain karena mendatangkan pundi2 dollar. Dan 

itu semua tergantung bagaimana manusia memandang sesuatu 

 

Ukuran baik buruk pedoman manusia tergantung pada kemauan manusia itu sendiri. 

Ada yang beranggapan bahwa dipenjara karena korupsi itu harusnya seumur hidup 

karena menyengsarakan banyak pihak. Ada juga yang bilang dipenjaranya sekian 

tahun saja karena koruptor bisa di didik dan bisa melanjutkan hidup sebagai manusia. 

Tinggal maunya manusia itu anggap apa yang pantas saja 



276 
 

 

Ukuran nilai kebaikan, (jika terjadi perbedaan pandangan), dg demikian bisa berubah2 

Iya, dan memang itulah yang terjadi. Dahulu, orang anggap bahwa punya anak itu 

adalah sesuatu yang berkah sekali (karena dianggap sbg simbol rezeki) Sekarang, 

banyak aktivis feminist yang membela bahwa tubuh wanita adalah hak wanita itu 

sendiri, termasuk keputusan untuk mengaborsi bayi atau tidak. Toh pada dasarnya jika 

bayinya hasil diluar nikah juga tidak ada bedanya dengan hasil yang menikah. Sama2 

proses biologis juga dan akan mati2 juga 

Pahit banget ya bu hidup kalau kita pikir2. Tapi lebih pahit lagi kalau kita nggak bisa 

menjadi manusia yang seutuhnya. Mau punya kebebasan berfikir salah, ikut2an 

kepercayaan orang juga salah 

 

Tdk Ada nilai kebenaran yg mutlak ya? Manusia menemukannya berproses 

 

Iya. Kayak kata nietzche sih bu, "theres no eternal facts as there are no absolute truths" 

 

Maksudnya? 

 

Maksud si Nietzche itu, nggak ada fakta yang kekal, pun tak ada kenyataan yang tetap 

 

Nilai moralitas (kebaikan) seseorang bergantung pada kualitas kepandaiannya ??? 

*Kan tdk banyak org yg bisa menemukan nya sprt vina? 

 

Hehe iya bu. Betul. Karena kita tidak melihat sesuatu untuk "sesuatu" itu sendiri, 

melainkan kita melihat sesuatu karena diri kita sendiri. Moral yang vina miliki dan 

orang FPI miliki pasti berbeda karena cara kita berfikir juga berbeda 

 

Bertrand Russell: bertuhan tanpa agama. Vina: bertuhan pun tidak (mragukan? 

Vina termasuk yg Mana: Atheistik atau agnostik??? 

 

Maksudnya ibu, vina ada di posisi mana antara bertuhan atau tidak bertuhan atau 

meragukan tuhan? Karena pengklasifikasian theis dan nontheis dan gnostik dan 

agnostik ini kompleks sekali. Vina bisa sampaikan bahwa pandangan vina terhadap 

agama, tuhan dan kekuatan supernatural adalah agnostic atheist: tidak percaya adanya 

tuhan dan segala kroni2nya karena tidak ada buktinya tidak ada 

 

Dulu vina bilang kan, vina agnostik theist, sekarang ganti lagi. Memang konstruksi 

sosial sangat bermain disini 

Vina nggak takut untuk melakukan kebebasan berfikir, dan jg tidak takut jika nanti 

tuhan ngirimkan laki2 atau perempuan ke neraka. Karena kalau iya tuhan ngirim orang 

ke neraka utk menghukum vina seperti apa yang orang2 bilang, dia gak lagi jadi tuhan. 

Tapi jadi setan. Ironi 

 



277 
 

Vina skrg sdh tdk lg melakukan ibadah ritual ? 

 

Sumber2 yang vina bilang berasal dari penjelasan ilmiah tentang kehidupan oleh prof. 

Neil de tyson, stephen hawking, dan lain2. Kalau ibu mau liat, sudah banyak di 

youtube tentang penjelasan apa yang terjadi setelah manusia mati dan apa manfaatnya. 

Itu akan jauh terasa membuat kita bermanfaat sebagai sesuatu yang hidup 

 

Nggak, kalau mau doa, semangatin diri sendiri aja. Walaupun kadang masih disuruh 

ibadah ritual, vina rasa vina masih punya tanggung jawab utk nyenengin perasaan 

orang lain dgn liat vina ibadah, walaupun itu bukan diri vina 

 

Teman2 ada yg Punya pandangan terbuka sprt vina ? 

Yg sekampus? 

 

Tapi bu, vina sempat diberi tau teman di komunitas perduli skizophrenia, orang yang 

terlalu ekstrimis dengan suatu pandangan atau kepercayaan jg bs punya gejala 

penyakit jiwa. Vina mencoba utk lebih terbuka dan jangan maksain pandangan, takut 

malah bikin penyakit hehe 

 

mama vina sempat mengkhawatirkan itu jg 

Hehe.. 

 

Ada, tapi mereka nggak secara verbal bilang di publik. Cuma kalau lagi kumpul aja. 

Teman2 yg pemikirannya mirip2 aku ini, memang kebanyakan mengutamakan 

humanisme dulu bu, dan merespon hal2 takhayul/supernatural dengan tidak peduli 

 

Sy sih nyantai aja 

Siapa sj? 

 

Bu, yang harusnya mama khawatirin itu kalau aku gabung komunitas dakwah dan 

menyebarkan radikalisme. Itu udh terjadi di kampus makanya vina sekarang ngga 

terlalu deket sama orang rohis 

Fani triana, Nur Ulfa (yang 2013 itu bu), Nabilla Anggun (yang tinggi itu bu) 

Saya sering banget ngobrol sama mereka 

 

Psmi skrg terjangkit radikalisme ya? Mau dong sy diskusi gini sama mereka 

Nur ulfa yg pake kerudung? 

 

Udah. Parah malah. Ibu kalau mau tau, agenda liqo mereka lebih sering bahas tentang 

jodoh. Terakhir di FKG tentang jodoh juga. 

 

Sy mau dong no kontaknya. Sangat membantu sy utk nyelesaikan kuliah S3 sy 

 



278 
 

Iya, kaget ya bu? Dia bilang ke vinanya juga diem2, katanya dia biasa banget 

nanggepin agama. Solat ya solat aja. Tapi ngga condong ke agama banget 

Anak psmi yang fisip gak ada bu kontaknya, adanya FKG kebanyakan. Nanti coba 

vina tanya ya bu. Agenda mereka suka di sebarkan via sosial media kayak instagram 

dan LINE. Sekaligus dengan dakwah onlinenya. 

 

Ya, nanti kalau sdh dpt no kontaknya, tolong kabari ya.. 

 

Dakwahnya terlalu tendensius 

Baik ibu, segera vina sampaikan kalau sudah dapat kontak senior FKG.  

 

Sy bisa buka web nya jg ya? 

 

Kayaknya mereka gak ada web atau blog deh bu, instagram sama LINE setau vina. 

(Karena di instagram dan LINE bisa dikasih tulisan dan foto) 

 

Sy bisa lihat dari mana? 

 

Ibu, PSMI ini mendukung gerakan anti kriminalisasi ulama dan kegiatan 212 ternyata 

Selengkapnya di instagram psmi bu 

 

Sy ngga bisa istagram 

Tks ya vin, diskusi nya. Bsk2 Kita sambung lg 

 

Sama2 ibu, maaf ya bu kalau kurang bagus jawabannya. Ilmu filsafat dan teologi vina 

belum sebanyak ibu  

 

Hehe.. sy sdh sangat terbantu. Tks 

 

18 July 20:28 

Ulfah yg ini ya vin? 

 

20 July 22:18 

https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Facademic.microsoft.com%2F%23

%2Fdetail%2F2027910965&h=ATPg8X5QibNieQDc7StYLRJyOLkcch0aZWYIq0R

UHw6_D6hi_VOQq3T7oGfYZSLRy-

JZmhSrX0FtcsXBAuKulAXaLR76mV6jxfzlrRZnQaAfyzSAohFZ2qAXz5q5j97jOx8

VQr1gb017rQ 

 

21 July 00:28 

Malam ibu Elis, maaf vina baru bales bu sedang ol di laptop.  

Iya bu, itu kak ulfa 

Yang link Microsoft, itu tentang humanities study bu? 

https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Facademic.microsoft.com%2F%23%2Fdetail%2F2027910965&h=ATPg8X5QibNieQDc7StYLRJyOLkcch0aZWYIq0RUHw6_D6hi_VOQq3T7oGfYZSLRy-JZmhSrX0FtcsXBAuKulAXaLR76mV6jxfzlrRZnQaAfyzSAohFZ2qAXz5q5j97jOx8VQr1gb017rQ
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Facademic.microsoft.com%2F%23%2Fdetail%2F2027910965&h=ATPg8X5QibNieQDc7StYLRJyOLkcch0aZWYIq0RUHw6_D6hi_VOQq3T7oGfYZSLRy-JZmhSrX0FtcsXBAuKulAXaLR76mV6jxfzlrRZnQaAfyzSAohFZ2qAXz5q5j97jOx8VQr1gb017rQ
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Facademic.microsoft.com%2F%23%2Fdetail%2F2027910965&h=ATPg8X5QibNieQDc7StYLRJyOLkcch0aZWYIq0RUHw6_D6hi_VOQq3T7oGfYZSLRy-JZmhSrX0FtcsXBAuKulAXaLR76mV6jxfzlrRZnQaAfyzSAohFZ2qAXz5q5j97jOx8VQr1gb017rQ
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Facademic.microsoft.com%2F%23%2Fdetail%2F2027910965&h=ATPg8X5QibNieQDc7StYLRJyOLkcch0aZWYIq0RUHw6_D6hi_VOQq3T7oGfYZSLRy-JZmhSrX0FtcsXBAuKulAXaLR76mV6jxfzlrRZnQaAfyzSAohFZ2qAXz5q5j97jOx8VQr1gb017rQ
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Facademic.microsoft.com%2F%23%2Fdetail%2F2027910965&h=ATPg8X5QibNieQDc7StYLRJyOLkcch0aZWYIq0RUHw6_D6hi_VOQq3T7oGfYZSLRy-JZmhSrX0FtcsXBAuKulAXaLR76mV6jxfzlrRZnQaAfyzSAohFZ2qAXz5q5j97jOx8VQr1gb017rQ


279 
 

 

 

21 July 16:41 

VIN, teman cowok yg mau terbuka siapa ya? 

 

Di kampus bu? 

 

Iya. 

 

Arkhandito pinsen bu.. 

Itu dulu sering ngobrol sama sayaa 

Dia blg dulu dia agnostik juga 

 

Ngga harus yg agnos. Asal rada kritis thd agama sj 

Arkandhito ada no kontakny 

 

Iya bu, kak arkhandito sih yang nyambung kalau diajak ngobrol tentang keimanan 

Sebentar bu 

 

2015 ?? 

 

2013 bu, temen kak ulfa bu 

Ibu tunggu ya kak dhito belum bales chat ku bu 

 

Iyà vin 

 

24 July 00:16 

VIN, Sy perlu pendapat bbrp org lagi. Sy butuh bantuan vina. Anak2 lbih terbuka ke 

vina jika ditanya. Ke sy ngga mau jawab 

 

Hmm, harus dari temen kampus aja bu ruang lingkupnya? Karena kalau dr kampus 

aja, terbatas banget bu orang2nya 

Detail2 pertanyaannya apa aja bu? 

 

Email2 yg vina kirim dulu, terpakai semua nih. 

Iyà. Karena lokasi penelitian nya di moestopo Dan Paramadina sebnarnya 

Emang yg banyak, di kampus mana vin? 

 

Kalo di moestopo aku taunya cuma itu2 aja sih bu. Mungkin paramadina lebih banyak 

bu, tapi nggak punya kenalan yang punya pandangan agama kayak vina gini 

 

Kampus lain, di mana? 

 



280 
 

UI, UGM, Unpad bu. Soalnya mereka disana kan ada kajian filsafat juga 

Oke ibu, vina butuh list pertanyaannya aja bu 

 

Di zaman modern Kaya skrg, Agama msh perlu ngga sih?  

Sains Dan teknologi bisa gantiin posisi agama ngga?  

Srkg banyak org berseteru krn berbeda Agama atau bahkan mengatasnamakan Agama. 

Merasa konsep ketuhanannya paling benar sendiri Dan mengkafirkan org lain. Org yg 

berada di luar agamanya dianggap kafir, sesat Dan masuk neraka. Menurut lo gmn? 

Tuhan itu menurut lo siapa sih?  

Perannya apa?  

Kalau tuhan/Agama ngga Ada, manusia bisa hidup Baik ngga?  

Nilai2 moralitas didapatnya dari/dg Cara apa? 

Dan pertanyaan2 lain sprt yg sy tanyakan ke vina yg kmrn itu 

Pertanyaan nya bisa ngikuti/ngelanjutin jawaban dia 

 

Di keep dulu ya bu, vina udh coba hubungi 2 orang, vina coba cari lg yang mau open 

ttg ini 

 

Intinya sy ingin tahu bgmn mereka menempatkan Tuhan/agama, 

Vina Hari apa ke kampus? 

Hsl dialog vina sama mereka, kasihkan ke sy apa adanya. Ngga perlu vina uraikan lg 

Data dirinya: nama, posisi semester brp, prodi, dari PT mana +Agama ortu 

Tks ya Vin 

 

Sudah dicatat ya bu, hasil wawancara vina buat dalam bentuk transkrip dialog. Nanti 

lgsg vina email ke ibu.  

 

Ya 

VIN, anak2 psmi tolong ditanya2 juga ya 

 

24 July 07:05 

VIN, kalau Ada yg ngasih jawabn, tolong kasih sy sy langsung. Mau dilihat dulu 

kena/tidak dg target penelitian 

 

Oke ibu, temen2 vina yang anak UI belum ada satupun yang balas nih bu 

Kalau ternyata tdk kena, nanti sy ubah pertanyaan nya 

 

Baik ibu  

 

Judulya: teologi kontemporer mahasiswa Jakarta 

Penelitian utk disertasi 

 
 



281 
 

Vina 

[12/22, 22:13] 7241-9500-+62 856 : Assalamualaikum, ibu ini Vinaa.. nomer m3 vina 

bu kayak biasaa hehe 

 

[12/22, 22:13] 7241-9500-+62 856 : ibuu ini menyambung jawaban di fb yaa.. soalnya  

nggak muat ternyata di chatnyaa.. 

 

[12/22, 22:13] 7241-9500-+62 856 : Ibu bertanya ke Vina, siapa yang mempengaruhi 

Vina untuk memiliki pola pikir yang berbeda akan Tuhan & agama dari teman2 dan 

lingkungan vina kebanyakan. Vina mulanya tidak menyadari bahwa rasio vina mulai 

meragukan mengenai eksistensi Tuhan dan agama sejak vina masih di bangku smp. 

Saat itu nenek vina bilang kalau kakak sepupu Vina yang kena gangguan jiwa itu 

diganggu setan (atau lebih tepatnya kesurupan), dan saat kakak sepupu vina sedang 

"sakit" itu, kakak sepupu Vina tetap di paksa ibadah, disuruh ambil wudhu dengan 

paksaan, dan seperti biasa di lemparkan kalimat (dalam bahasa banten) "Dosa sire 

lamun ore shalat mah" (dosa kamu kalau nggak shalat mah) meskipun setelah wudhu 

kakak sepupu vina itu mengelap mukanya dan gak jadi shalat lagi. Dalam pikiran vina 

saat itu, kok bisa ya Tuhan biarin orang yang kena gangguan jiwa untuk tetap berdosa, 

kan secara mental dia nggak sehat, gimana dia bisa mikir? kenapa nenek vina jadi 

lebih Tuhan daripada Tuhan sendiri? 

 

Saat itu usia vina mungkin masih 14/15 taun, dan dalam usia itu pemikiran biologis 

vina sudah bekerja. Ada satu fase saat film 2012 sedang booming2nya karena 

menceritakan tentang kiamat besar dan Vina nggak boleh nonton itu karena dianggap 

musyrik. Walaupun kesannya konyol, vina selalu tanya apa alasan logisnya dan 

keterkaitannya menonton film tersebut dengan musyrik (pada Allah), tapi jawaban 

yang vina dapat tidak pernah memuaskan logika vina. selalu dijawab bahwa di qur'an 

di tulis surat ini, surat itu. atau jawabannya itu film buatan orang barat.. dan banyak 

alasan illogisnya. terlepas daripada semua alasan irrelevant itu, vina tetap nonton 2012 

yang menggambarkan tentang bencana alam besar2an dimana pesan yang termuat 

disitu adalah nggak peduli mau vina orang dari suku, agama atau tingkat kekayaan 

vina, saat bencana kita pasti sama2 terlihat "lemah" dan butuh bantuan satu sama lain. 

dan nggak ada waktu untuk memikirkan tuhan mana dan yang mana karena kalau 

memang dia ada kenapa nggak dia selamatkan saja semua manusia dari bencana? 

bukankah salah satu kekuatan tuhan utk melakukan apa saja yang ia mau? kenapa ia 

menciptakan manusia, untuk dibuat menyembahnya lalu diuji juga? bukannya itu sia2 

aja?  

 

sampai pada satu titik dimana Vina mulai berfikir, bahwa segala hal tidak bisa dibuat 

atau dihancurkan begitu saja. bencana alam yang terjadi di film 2012 menurut 

sebagian orang adalah azab tuhan, tapi yang mereka tidak tau adalah bahwa terjadinya 

tsunami dan gempa bisa dijelaskan melalui ilmu geografi. dari situlah keraguan2 vina 

mengenai super-power seperti tuhan muncul, tapi vina belum berani "keluar" dan 



282 
 

menyatakan diri utk meragukan hal2 seperti itu. pertama karena prejudis lingkungan 

sosial, kedua vina menghindari debat kusir. 

 

vina sempat sekian lama "menganggurkan" logika vina itu, meskipun waktu sma itu 

vina disuruh wudhu sama teman sekelas vina kalau vina mau wajah vina cerah dan 

bebas dari jerawat. lagi2 pernyataan spt itu membuat vina "keheranan", nggak masuk 

akal aja kalau air PAM bisa punya kekuatan super yang bisa mengobati penyakit kulit. 

vina argumen ke dia, kalau begitu adanya kenapa air pam nggak jadi kosmetik 

sekalian? dia malah bilang "yah gak percaya" seolah menyuruh vina untuk tetap 

percaya tanpa mengkritisinya. mungkin dari situ juga alasan kenapa vina dianggap 

tidak beragama/bertuhan oleh teman2 kebanyakan karena pemikiran vina beda sendiri. 

meskipun pemikiran vina adalah sesuai dengan fakta yang begitu adanya. 

 



283 
 

TRANSKRIP WAWANCARA-2 

 

Nama Informan : FZn 

Asal PT/Semester : Universitas Paramadina/ 7 

Media         : Whatsapp 

         

 

[12/21, 17:22] elis: Agama ngga penting ya? 

[12/21, 17:23] Fzn: Jadi menurut tmn2 saya agama itu adalah sebuah produk budayaan 

   dan hanya ada dalam pranata sosial. 

 

[12/21, 17:24] elis: Kenapa ngga menarik? 

[12/21, 17:29] Fzn: Kalo kata temen saya sih karena agama itu kaku dan gak 

   berkembang. Trs ada juga yg bilang  landasan epistimologi agama  

   masih dipertanyakan gitu bu 

[12/21, 17:35] Fzn: Trs tmn saya juga ada yg bilang agama itu cuma sebagai social 

    control supaya manusia bisa dikontrol perilakunya. Dia bilang 

    landasan berpikirnya itu teori terror management theory pas saya 

    telusurin teorinya saya nangkepnya tuh knp kita percaya agama, 

    itu karena kita cemas sama afterlife kita 

[12/21, 17:35] Fzn: Gitu bu... 

 

[12/21, 17:47] elis: Gak berkembang gmn? 

[12/21, 17:48] elis: Emang epistemologi Agama kenapa? 

[12/21, 18:24] Fzn: Yg dimaksud gak berkembang itu acuan atau refrensi dlm  

   beragama itu gak update sama perkembangan zaman trs juga ada  

   bbrp kontradiksi juga asal usul kehidupan versi agama sm science 

[12/21, 18:27] Fzn: Yaa itu bu kalo pendapat pada umumnya kan agama itu sebagai 

    media untuk berinterakasi dgn tuhan tp tuhan itu eksistensinya  



284 
 

     masih dipertanyakan kalo kata tmn saya yg positivistik tadi 

 

[12/21, 18:30] elis: Eksistensi Tuhan Kenapa dipertanyakan? 

[12/21, 18:34] Fzn: Karena gak nampak dan blm ada buktinya bu. Tiap agama punya 

    klaim atas tuhan dan sejarah asal usul kehidupan tp yg mana yg 

    bener ya gak ada yg tau bu 

[12/21, 18:34] Fzn: Gitu... 

 

[12/21, 18:35] elis: Ttg Epistemologi agama, kenapa dipertanyakan? 

[12/21, 18:45] Fzn: Jadi agama itu kan di dikenalkan ke khalayak oleh para nabi  

   ( pada agama samawi) nah yg dipertanyakan adalah dari mana 

    mereka bisa tau dan cara memperoleh pengetaguan sementara 

    eksistensi tuhan kan masih dipertanyakan 

           gitu bu... 

 

[12/21, 20:26] elis: Bgmn Kita bisa tahu Norma Baik buruk tanpa agama? 

[12/21, 20:30] Fzn: Baik dan buruk itu cuma konstruksi sosial bu kalo kata temen saya 

 

[12/21, 20:38] elis: Konstruksi sosial berarti hanya mengakui kebenaran umum. 

   Kebenaran personal terabaikan? 

[12/21, 20:39] Fzn: Maksudnya bu? 

[12/21, 20:43] elis: Jika ukuran kebenaran itu hsl konstruksi sosial berarti kebenaran 

   ditentukan oleh hasil kesepakatan Bersama 

 

[12/21, 20:45] elis: Sprt mengapa bentuk *10* disebut angka *sepuluh* itu krn hsl 

   konstruksi sosial. 

[12/21, 20:49] Fzn: Ohh 

[12/21, 20:50] Fzn: Iya bu hasil dari sebuah konsensus bu 

 



285 
 

[12/21, 20:53] elis: Berarti mengabaikan kebenaran personal? 

                          (Kan tdk setiap  “yg benar” menurut pribadi juga “benar” menurut  

     umum 

[12/21, 21:00] Fzn: Kalo soal ini saya pernah diskusi saa tmn saya yg lain. Hasilnya  

    emng bener  kebenaran itu sifatnya konsensus tp bisa juga percaya 

    sesuatu diluar konsensus . 

             Kita juga bisa menyuarakan itu untuk merekonstuksi kebenaran  

    yg udah ada.  

             Karena kebenaran2 yg ada sekarang sumbernya dari pandangan 

    pribadi dulu kalo masyarakat menerima baru jadi pandangan atau 

    kebenaran secara umum 

 

[12/21, 21:01] elis: Tdk ada rewards and punishment ya dlm Baik/buruk perilaku 

   manusia? 

[12/21, 21:04] Fzn: Ya reward and punnishmentnya dikembalikan ke masyarakat aja 

    bu kalo masyarakat suka tinggal di kasih reward kalo engga ya  

    sebaliknya 

 

[12/21, 21:05] elis: Kalau Kita mati, “cerita” Kita berakhir ya? Atau Ada kehidupan 

   lain? 

[12/21, 21:07] Fzn: Ya kalo kata temen saya sih bu berakhir gitu ajaa 

 

[12/21, 21:08] elis: Dunia ini (bisa) absurd ya? 

[12/21, 21:09] elis: Semua makhluk punya akhir cerita yg sama 

[12/21, 21:10] Fzn: Yaa kayaknya sih gitu bu kalo menurut temen saya 

 

[12/21, 21:16] elis: Ok. 

         Tks Zan.. 

[12/21, 21:37] Fzn: Sama sama bu 



286 
 

 

 

[12/22, 21:08] elis: Zan, 

           Yg mempengaruhi pola pikir teman2 itu kira2 apa ya atau siapa? 

[12/23, 10:09] Fzn: Lebih ke diskusi sm tmn2 gitu bu trss evidance yg ada di sciene 

    gitu bu 

[12/23, 10:09] Fzn: Evidence* 

 

[12/23, 10:10] elis: Faktor kampus (Mata kuliah, dosen atau teman), ngaruh ngga? 

[12/23, 10:11] elis: Mata kuliah Agama di kampus ngga ngefek ya? 

[12/23, 10:13] Fzn: Engga begitu sihh bu soalnya dosen2 di matkul itu kan ngejar  

    materi jadi buat diskusi ya paling sedikit2 aja 

[12/23, 10:14] Fzn: Kalo soal tmn kayaknya gak sampe segitunya sih bu soal asal enak 

    tmnan ya gausah sampe ngubah pola pikirnya bu... 

 

[12/23, 10:14] elis: Yg ini gmn? (Mata kuliah Agama di kampus ngga ngefek ya?) 

[12/23, 10:23] Fzn: Iya bu gak ngefek krn mungkin terlalu bahan yg diajarkar jadinya 

    Ruang diskusi dikit sementara bahasannya banyak trs krn banyak 

    mahasiswa juga sih bu 

 

[12/23, 10:25] elis: Ok 

 



287 
 

DATA PRIBADI 

 

Nama    : Elis Teti Rusmiati 

Tempat & tanggal Lahir  : Sumedang, 11 Pebruari 1970 

Alamat    : Jl Pinus VI No 28-29 Pondok Rejeki Kutabaru Kec 

  Pasar Kemis Kab Tangerang Banten, (021)590 8282 

      Email: elistetir@gmail.com 

Agama    : Islam 

NIM    : 321 53 003 

 

Pendidikan:  

• SDN Cirayun di Sumedang Jawa Barat lulus tahun 1982 

• SMPN Tarikolot di Sumedang lulus tahun 1985 

• MAN Ciwaringin di Cirebon lulus tahun 1988 

• S1 IAIN Bandung Fakultas Ushuluddin/Dakwah lulus tahun 1992 

• S2 Program Studi Ilmu Filsafat, Universitas Indonesia, Jakarta lulus thun 2003 

• S2 STIA YAPPAN Konsentrasi Administrasi Publik, Jakarta  lulus tahun 2011 

• S3 Program Studi Filsafat Agama, UIN Bandung, semester 6 

• S3 Program Studi Administrasi Publik, Universitas Brawijaya, Malang, 

semester 4 

 

Pekerjaan: 

• Mengajar di IAIN Bandung tahun 1992-1993 

• Mengajar di FISIP UPDM (B) 1993-sekarang 

Mata kuliah yang diampu: Pendidikan Agama Islam, Pengantar Filsafat, 

Filsafat llmu, Filsafat Moral, Etika Administrasi 

• Mengajar di Universitas Paramadina 2013-sekarang 

Mata kuliah yang diampu: Pendidikan Pancasila 


