AGNOSTISISME:
STUDI DI UNIVERSITAS PROF. DR. MOESTOPO
(BERAGAMA) DAN UNIVERSITAS PARAMADINA
JAKARTA

Agnostisism: study at University of Prof. Dr. Moestopo
(Beragama) and University of Paramadina Jakarta

B ST Wabel)b daslrg (@J) Prof. Dr. Moestopo dssl> 3 d> dulys 1w ST

DISERTASI

Diajukan untuk Memperoleh Gelar Doktor Dalam Bidang
IImu Filsafat Agama pada Program Pascasarjana UIN
Sunan Gunung Djati Bandung

Oleh
Elis Teti Rusmiati
NIM 3 215 3003

.74
w
L
a
2

«
5
\ 4
[

=

¢ 0

PROGRAM PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SUNAN GUNUNG DJATI
BANDUNG
2018



PEDOMAN TRANSLITERASI

Hurup Arab Hurup Latin
I a
< b
< t
i ts
z j
z h
¢ kh
3 d
3 dz
B r
J z
o S
8= sy
Ua sh
o= dh

Vokal Pendek

—_— a
J— i
2 u
Diftong
@ ay
Kl aw
d s wa al

Hurup Arab Hurup Latin
b th
L zh
d
¢ gh
s f

q
4 k
J I
a m
U n
3 W
: h
¢ y
s t
Vokal Panjang
[ a
¢ )
5 a
Pembauran
J al
oAl al-sy




LEMBAR PERNYATAAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Elis Teti Rusmiati
NIM : 3.215.3.003
Program : Pascasarjana UIN Sunan Gunung Djati Bandung

Program Studi : Porgram Doktor (S3) Filsafat Agama
Judul Disertasi:
TEOLOGI KONTEMPORER
STUDI ATAS PEMAHAMAN KEAGAMAAN
MAHASISWA JAKARTA
Menyatakan dengan sesungguhnya bahwa disertasi ini benar-benar dibuat
dan disusun oleh penulis yang bersumber kepada pemikiran penulis serta mengacu

kepada sumber-sumber data tertulis dengan berpedoman kepada tata cara

penulisan ilmiah.

Bandung,

Yang membuat pernyataan,

Materai 6.000 L—/)
-

Elis Teti Rusmiati

NIM: 3.215.3.003



ABSTRAK

Elis Teti Rusmiati, 3 215 3 003. 2017. Agnostisisme: Studi di Universitas Prof.
Dr. Moestopo (Beragama) dan Universitas Paramadina Jakarta

Penelitian ini dilakukan untuk menyikapi lunturnya respons mahasiswa
terhadap agama. Respons ini tumbuh sejalan dengan munculnya berbagai
fenomena sosial kegamaan yang mengecewakan. Perilaku kehidupan beragama di
Indonesia masih kuat dibayang-bayangi tradisi formalisme dan belum mempunyai
kekuatan untuk mengoreksi distorsi moral dalam kehidupan sosial. Munculnya
berbagai konflik, kekerasan, intolerasi, makin melemahkan peran agama dalam
kehidupan. Di sisi lain, sains telah jauh meretas peradaban, melahirkan
penemuan-penemuan baru yang tidak bisa dijelaskan oleh agama.

Tujuan penelitian ini adalah untuk: 1)Mengetahui pemahaman mahasiswa
tentang eksistensi Tuhan dan agama, 2)Mengetahui dasar pemikiran yang
dijadikan argumen/landasan dalam membangun pemahaman keagamaan
mahasiswa, 3)Mengetahui faktor-faktor yang mempengaruhi pemahaman
keagamaan mahasiswa, 4)Mengetahui otoritas standar nilai baik-buruk, benar-
salah, yang dipegang mahasiswa sebagai pedoman hidup.

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif dengan pendekatan kualitatif.
Hasil dari penelitian ini, Pertama, telah terjadi distorsi makna dan fungsi
agama dalam penilaian beberapa mahasiswa, dengan munculnya berbagai
fenomena yang mengecewakan. Dengan sikap skeptis 14% informan
menunjukkan Agnostik-ateis, 50% Agnostik-teis dan 36% dengan sikap apatis
masih mengakui eksistensi Tuhan dan agama. Kedua, pandangan teologi
mahasiswa ini dibangun dengan landasan rasional-empiris. Tidak ada argumen
rasional dan bukti empiris yang menjelaskan tentang evidensi Tuhan. dan
landasan epistemologi tentang historisitas agama juga dinilai tidak kuat. Di sisi
lain, melalui metode ilmiah, sains secara berproses mampu menemukan nilai-nilai
moralitas dan karenanya norma baik-buruk menjadi produk konstruksi sosial.
Ketiga, Pemahaman keagamaan mahasiswa ini dipengaruhi oleh dampak negatif
globalisasi sementara pendidikan agama baik di lingkungan keluarga maupun di
lembaga-lembaga formal, dilakukan hanya secara simbolik-ritualistik, tanpa
memikirkan korelasi antara simbol-simbol ini dengan kenyataan dan aktivitas
kehidupan di sekitarnya. Doktrinasi agama akhirnya sulit diterjemahkan ketika
berhadapan dengan perkembangan sains kontemporer. Keempat, otoritas standar
nilai baik-buruk, benar-salah, yang dibutuhkan adalah etika agama yang dialogis
bukan dogmatis absolut; Suatu etika yang sesuai perkembangan ilmu pengetahuan
dan dinamika sosial, karena norma moral selalu berkembang seiring waktu.

Kata Kunci: Agnostisisme, pemahaman keagamaan, dogmatis absolut,
mahasiswa.



ABSTRACT

Elis Teti Rusmiati, 3 215 3 003. 2017. Agnostisism: Study At Universitas Prof.
Dr. Moestopo (Beragama) Dan Universitas Paramadina Jakarta

This research was conducted as a response to the praxis of to various
Religious social phenomena that is disappointing. Religious life in Indonesia is
still strongly overshadowed by formalism and impact has no power to correct
moral distortions in social life. Various conflict, violence, intoleration, have
weakened the role of religion in life. Religion is considered unable to become a
way of life and in capable of fulfilling the needs of contemporary world. On the
other hand, science has made significant breakthrough in civilisation, has give
birth to new inventions and discoveries , which to some extent make religion seem
to lose its relevance.

The purpose of this study is: 1) To know the students' understanding of the
existence of God and Religion, 2) to know the arguments in students' Religious
understanding, 3) to know the factors influencing the students' Religious
understanding, 4) to know the parameter used by the students for their moral
judgement.

This research used descriptive method with qualitative approach. The
results of this research are: First, there has been a distortion of meaning and
Religious function in the assessment of some students, due to various
disappointing phenomena today. 14% of informants show Agnostic-atheist, 50%
Agnostic-theis; and 36% still recognize the existence of God and Religion but
indifferently. Second, these college students’ theological perspectives were built
on rational-empiric basis. On their perspective, the claim of various Religion on
the existence of God has no evidential foundation. The epistemological basis
about Religion history is also not strong enough. On other hand, through scientific
method, science is gradually able to find the parameter of moral value. This
implies that moral parameter is simply a social construction. Third, These college
students’ Religious comprehension is influenced by negative impacts of
globalization which is not balanced by religious knowledge and experience. Still
worse, in the family, and formal institutions, Religious education is mostly focus
on Symbolic-Ritualistic issues. This has made Religious doctrine oftentimes at
odds with Contemporary scientific findings. Religion doctrination is ultimately
difficult to translate when facing contemporary science development. Fourth,
Religious ethics, that is dialogic / not absolute dogmatic, is needed; an ethic that
matches scienctific development and social dynamics.

Keywords: Agnostisism, religion comprehension, absolute dogmatic, college
students.



Vi

sl
Prof Dr. issl> & dl> dulys :¢kawgs’ 2017, 003 3 215 3 (3h9y & bl
B ST Wabel)b daslrg (&#°) Moestopo

Al e Ldal) jgeb ae Gy ptld OV Blnz) 505 AL Aulll sda cl] £
g&m adad ale oy Lol 3 anall sl dole Jin ¥ L Al anall aelaz )
Slelall Gl jeel O Aelan Yl LA 3 S opidl moas e 5l w05
ol Bl B Bt e B 3l sl e 54 e Blad] eandly il
ol b S Y s wblasT ) ool W sy Ladd

Al e Bms (2 cplly B sy OOl gs Bme (1) 2l ol i
(4 ¢ oMl ot el (3 8550 Jolsal) e (B Bl ol el cly (3 ool pasad)
lodd 263U O L Jaind g1 gely Bkl el Bl alald) 50

salls Jus 1 LoV Al Sl Al sy o8 e Loy bskel bl sds pasns
oo Sla OF e — agemdl 2 Wl e = olell exdl (3 pllly dl sy OVl p) gl
35 pe (3 050t ) G Al ¢ lodll ) (e Y gl ) e pllly AL g
A 35y Ogaaby e Sl i oY) B e Gl ) (30T W) 1 B e OLSYI Azl
(A s Gl e el Ol a5 gy &5 W L (GUY) Lhesy L (LlE s
oS5 b )l Bl LYl e LS ) A5l 5 2 oy s s e Y
JWby 33T o8 Jo sl e 136 Ly el 07 el mgll Y e o T At
i) Sl HL o sV el Sl raw LY il 25 Ay sad ules O
O3> omib (5ay Sty Lo o 2 )l Slasl) B9 501 3 2l el OF o & ctlsal)
ol Bke B cnad Rl B pds e B BLiSy Wy Saaeds o BLEYI (3 S
MY a Lo led gl Ay s o) 2lall 2ot sl ) olall dall oot we foladl dis
erlezr Y OLSealylly polall ol mo ol &) S cillan Rbslie o ol 2l
o e Ll sV O eVl jehay
551 b caalbll a5tad gl calsall ¢ gl agdl) ¢ laasST Rl SLIS)






KATA PENGANTAR

Puji syukur ke hadirat Allah SWT, atas karunia dan pertolongannya, Alhamdulillah

Disertasi ini bisa terselesaikan dengan baik. Disertasi dengan judul Teologi Kontemporer
Studi Atas Pemahaman Keagamaan Mahasiswa Jakarta ini dibuat sebagai salah satu
persyaratan untuk menyelesaikan studi pada program doktor Filsafat Agama di UIN SGD
Bandung.

5.

Ucapan terima kasih Penulis sampaikan kepada:

Pimpinan Univesitas Prof. Dr. Moestopo Beragama (UPDM B) khususnya Dr.
Andriansyah, yang telah memberi dukungan moril dan materil pada
penyelesaiaan kuliah penulis.

Khudori Faraby, Haedar Faraby, Haekal Faraby, Haetzar Faraby yang telah
membebaskan penulis dari tugas-tugas rumah selama penulis kuliah.

Para dosen dan staff di Pascasarjana UIN SGD Bandung

Teman-teman seangkatan: Teh Gina, Kang Dadang, Bang Anton, Kang Fahrul,
Kang Atho dan Kang lyad yang selalu jadi “Kompor” agar tetap bersemangat.
Semua pihak yang telah turut membantu dalam penyelesaian proses kuliah.

Semoga Allah memberi pahala berlipat ganda dan melimpahkan rahmat serta karunia-
Nya atas kebaikan Bapak/lbu/Sdr semua.

Jakarta, 2 Januari 2018

Penulis

—)

Elis Teti Rusmiati




Xi

DAFTAR ISI
Halaman
HALAMAN JUDUL ..o i
PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN ... i
PERNYATAAN ORISINAL DISERTASI ... ii
ABSTRAK bbb \Y;
LEMBAR PERSETUJUAN . ......ooii e iX
KATA PENGANTAR .
DAFTAR IST ..ottt et
BABI| : PENDAHULUAN
A. Latar Belakang Masalah ............cccoiiiiininiiiiccc 1
B. Perumusan Masalah.............cccoeiiiiiiniic 14
C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian...........ccccccceevvevveveseesecie e, 17
D. Kerangka Pemikiran ............cccccveveiieiiiie e se e 17
E. Sistematika Pembahasan.............cccoeveiiiiniiiiceesc e 20
BAB Il : LANDASAN TEORI
A. Penelitian Terdahulu............ccooiiiiiniiicee 22
B. Teologi Kontemporer
1. Batasan Pengertian Teologi Kontemporer ............ccoccocvvennene 33
2. Latar Belakang Munculnya Teologi Kontemporer ............... 39
3. Teologi Barat MOdern ...........ccccvevieiiievie e 40
4. Teologi ISIam........coovviiiiie 53
5. Paham-paham dalam Teologi..........cceevevveieieniiiniiesisies 62
C. Eksistensi Tuhan dan Agama
1. Agama dan Religiusitas .........ccccccveveeiiiieiie i 75

2. Eksistensi Tuhan dan Agama pada Masyarakat
100 [ o o S 86



xii

3. Eksistensi Tuhan dan Agama pada Masyarakat

KONEMPOTEL ...t 98
D. Kritik Terhadap AQama..........ccccueiiereeieiieseese e e seesieenens 105
1. Bertrand RUSSEI .........ooviiiiiiiieeee e 105
2. Richard DaWKINS .........ccooiiiiiniiiise e 113
3. SAM HAITIS ... 125
BAB IIl : METODOLOGI PENELITIAN
A. Pendekatan Penelitian...........ccooevviininiiiniiicece e 138
B. Waktu, Tempat dan Fokus Penelitian..............ccccccooveviiiieinennns 138
C. Pemilihan INfOrman ... 141
D. Langkah-langkah Penelitian .............ccccocoveiiiiiiic i, 142
E. ANaliSiS HaSIl........cccooiiiiiiieice e 143

BAB IV :HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
A. Hasil Penelitian

1. Kondisi Sosial Kampus ..........cccceveveiiieiieie e 145
2. Posisi dan Tujuan Mata Kuliah Pendidikan Agama
ISTAM . 158
3. Pemahaman Mahasiswa Tentang Eksistensi Tuhan
AN AQAIMA ... 166
B. Pembahasan
1. Tuhan, Agama dan Rasionalitas................cccccevvvevieiieieennenn, 186
2. Agama dan Kekerasan............ccoevviirininicnene e 207
3. Agama dan MoralitasS .........c.ccceeveveereciieii e 221
4. Agama dan Spiritualitas.........ccoceeeriniiiniiee 231
5. Penguatan Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam................ 241
BABV : SIMPULAN
L. SIMPUIAN....cc e 255
2. TRMUAN ..ottt nre e 256
3. SAMAN-SANAN ...ttt teeenne e 257
DAFTAR PUSTAKA Lottt enae e 260
LAMPIRAN ettt ettt 264

DAFTAR RIWAYAT HIDUP ..o 287



BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Undang-undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional pasal 37, menyatakan bahwa kurikulum pendidikan tinggi wajib memuat
mata kuliah Pendidikan Agama. Demikian juga dengan Undang-undang No. 12
Tahun 2012 tentang Pendidikan Tinggi Pasal 35 ayat (3), mengharuskan
dimasukkannya mata kuliah agama ke dalam kurikulum Pendidikan Tinggi.
Kebijakan nasional ini kemudian diterjemahakan oleh pihak Perguruan Tinggi
bahwa mata kuliah Pendidikan Agama menjadi mata kuliah wajib yang
termasuk dalam rumpun Mata kuliah Pengembangan Kepribadian (MPK).

Mata kuliah Pendidikan Agama di perguruan tinggi umum diberikan kepada
mahasiswa pada semester awal (pada umumnya di semester satu atau dua).
Melalui mata kuliah Pendidikan Agama ini diharapkan tertanam:

1 Peningkatan kualitas dan kuantitas keimanan, ketakwaan, akhlak mulia

dan pelaksanaan ibadah ritual mahasiswa.

2 Peningkatan pengetahuan dan keterampilan mahasiswa dalam
pemecahan problematika kehidupan dengan berlandaskan pada ajaran
agama, kematangan dan kearifan berpikir serta perilaku mahasiswa
dalam pergaulan global.

3 Peningkatan kesadaran mahasiswa dalam pengembangan disiplin ilmu
dan profesi yang ditekuninya sebagai bagian dari ibadah.

Karena pentingnya arti dan fungsi pendidikan agama di pendidikan tinggi,
pemerintah mengambil langkah strategis dalam merumuskan dan memasukkan
pendidikan agama pada kebijakan negara di bidang pendidikan. Hal tersebut dapat
dilihat pada amandemen UUD 1945 pasal 31 ayat 3 yaitu “Pemerintah

mengusahakan dan menyelenggarakan satu sistem pendidikan nasional yang

1 SK Dirjen Dikti Depdiknas No: 43/DIKTI/Kep/2006 tentang Rambu-Rambu Pelaksanaan
Kelompok Matakuliah Pengembangan Kepribadian di Perguruan Tinggi, tertanggal 2 Juni 2006



meningkatkan keimanan dan ketakwaan serta akhlak mulia dalam mencerdaskan
kehidupan bangsa”.

Pendidikan Agama di Perguruan Tinggi Umum merupakan kelanjutan dari
pengajaran yang diterima oleh peserta didik mulai dari Tingkat Dasar, Sekolah
Menegah Pertama dan Sekolah Menengah Atas. Belajar agama di Perguruan
Tinggi bisa dikatakan merupakan tahap terakhir mahasiswa mendalami agama
secara formal. Asumsinya, pada posisi ini mahasiswa telah memasuki tahap
“matang” belajar/mendalami agama. Sejatinya, makin dalam seseorang menggali
agama, makin taat dan khusyuklah dia menjalani ibadah sesuai dengan aturan
agamanya (baca:makin saleh). Namun tidak demikian kejadiannya.

Dalam telaah sosiologis, pendidikan Islam sebagai sebuah pranata selalu
mengalami interaksi dengan pranata sosial lainnya. Ketika berhubungan dengan
nilai-nilai dan pranata sosial lain di luar dirinya, pendidikan Islam menampilkan
respons yang tidak sama. Nilai-nilai itu misalnya adalah modernisasi dan
dominasi ekonomi kapitalis yang dalam beberapa hal membentuk pola pikir
masyarakat yang juga kapitalistik dan konsumtif. Era globalisasi bahkan
berpengaruh signifikan atas kelangsungan perkembangan identitas dan nilai-nilai
agama.

Dalam kondisi ini, seharusnya yang terjadi adalah dialog positif antara
prima facie norma-norma agama dengan realitas empirik yang selalu berkembang.
Meskipun demikian, dalam kenyatannya ‘pertemuan’ (encounter) masyarakat
agama dengan realitas empirik tidak selalu mengambil bentuk wacana dialogis
yang konstruktif. Yang terjadi justru sebaliknya, muncul kekhawatiran bahwa
globalisasi dengan serta-merta menyebabkan posisi agama berada di pinggiran.
Sebagaimana ditulis oleh Ernest Gellner:

“One of the best known and most widely held ideas in the social sciences is
the secularization thesis: in industrial and industrializing societies, in
influence of religion diminishes. There is a number of versions of this
theory: the scientific basis of the new technology undermines faith, or the
erosion of social units deprives religion of its organizational base, or



doctrinally centralized, unitarian, rationalized religion eventually cuts its
own throat”.?

Agama sebagai bagian dari identitas primordial ternyata mengalami
tekanan-tekanan dari arus globalisasi. Johan Meuleman menyebut adanya tiga
bentuk respons umat Islam untuk merespon perkembangan globalisasi dan
modernisme, Yyaitu: sikap pelarian ke dalam, pelarian ke luar dan keterbukaan
yang Kritis.

Salah satu bentuk dari sikap resisten agama terhadap globalisasi* adalah
sikap untuk melakukan pelarian ke dalam dan menggali kembali nilai-nilai agama
untuk dijadikan sebagai sistem tandingan menghadapi sistem-sistem yang
dilahirkan oleh arus modernisasi dan globalisasi. Sikap resisten ini kemudian
membangkitkan lahirnya gerakan-gerakan fundamentalisme keagamaan®, yaitu
sebuah gerakan yang berusaha memahami agama secara rigid dan kaku (tekstual)
serta menutup diri terhadap berbagai perkembangan modern yang ditopang oleh
kekuasaan rasionalitas. Dengan sikap militan yang tinggi dan kadang-kadang
dibumbui dengan sikap radikal, fundamentalisme muncul sebagai fenomena yang
lahir seiring dengan laju globalisasi, bahkan sebagai bagian yang tidak terelakkan
lagi dalam sistem global. Apakah ini yang disebut dengan fenomena “kebangkitan
agama” di era global ataukah sebagai paradoks keagamaan kita tidak bisa begitu
saja melakukan penilaian. Hanya barangkali yang bisa dikatakan adalah bahwa
desakan globalisasi telah membangkitkan kerinduan orang akan nilai-nilai

primordial dan merekatkan identitas kultural maupun keagamaan yang sudah

2 Akbar S Ahmed dan Hastings Donnan (Editor), Islam, Globalization and Postmodernity,
(Britania Raya: Routledge, 2003), x

3 Johan Meuleman, Sikap Islam Terhadap Perkembangan Kontemporer, dalam Mukti Ali,
dkk.

4 Globalisasi berarti liberalisasi perdagangan dan investasi, regulasi, privatisasi, adopsi
sistem politik demokrasi dan otonomi daerah. Dengan kata lain globalisasi adalah neo-liberalisme
yang pada intinya membiarkan pasar bekerja secara bebas. Lihat Abd. A’la, Pembaharuan
Pesantren. (Yogyakarta : Pustaka Pesantren, 2006), 7. Globalisasi secara sederhana dapat
disebutkan dengan satu kata : “mendunia”. Artinya, sistem kehidupan Internasional, lintas bangsa,
negara, budaya dan agama. Mastuhu, Sistem Pendidikan Nasional Visioner, (Tangerang:Lentera
Hati, 2007), 9.

5 Meskipun penyebutan fundamentalisme bagi sebuah gerakan yang ingin mengaktualkan
ajaran agama dalam kehidupan bermasyarakat sangatlah problematik dan debatable, namun secara
umum gerakan-gerakan ini memiliki keinginan untuk menjadikan agama sebagai alat ideologis
untuk menentang ideologi-ideologi sekuler yang dihasilkan oleh masyarakat modern.



sekian lama tercerabut dari akarnya. Globalisasi yang memiliki cakupan yang luar
biasa, diakui atau tidak telah memarjinalkan sendi-sendi masyarakat yang berakar
pada tradisi-tradisi yang diilhami oleh nafas keagamaan. Maka kembali kepada
sendi-sendi agama adalah alternatif yang mungkin untuk membendung laju
globalisasi, seberapa pun paradoksnya gerakan keagamaan tersebut.

Sikap kedua yang muncul sehubungan dengan globalisasi adalah usaha
untuk melakukan pelarian keluar atau sikap akomodatif yang berlebihan sehingga
lebih merupakan kesan pembaratan. Sikap ini mengasumsikan bahwa baik di
dalam maupun di luar dunia Barat, manusia sedang berkembang menuju bentuk
kehidupan yang seragam dan yang berpola Barat. Hanya saja tahap yang dicapai
masing-masing daerah dan masyarakat berbeda-beda, tetapi pada akhirnya
semuanya akan sampai ke pola yang sama yaitu pola “modern”. Sikap inilah yang
dengan secara optimis dinyatakan oleh Fancis Fukuyama dalam The End of
History, dengan asumsinya yang menyatakan bahwa puncak dari sejarah manusia
adalah menuju pada titik yang tunggal yaitu pada sistem demokrasi liberal dan
kapitalisme. Dengan kata lain modernisme yang ditopang system global adalah
muara dari perjalanan kehidupan manusia.

Pandangan kedua ini sebenarnya berasal dari zaman pencerahan Eropa, yang
diwarnai kritik hampir tak terbatas terhadap tradisi dan agama disertai penilaian
serba positif akan keberhasilan pemikiran pencerahan (aufklarung) dan optimisme
yang luar biasa akan masa depan manusia yang dikendalikan oleh nalar berdaulat.
Walaupun para pemikir pencerahan Eropa sama sekali bukan tidak memerhatikan
dan bahkan menghargai aspek-aspek tertentu dari peradaban-peradaban di luar
Eropa, kebanyakan mereka beranggapan bahwa peradaban Eropa adalah paling

maju dan membawa nalar manusia universal yang akan membawa seluruh

® Francis fukuyama dalam The End of History and Last Man menyatakan bahwa
Demokrasi liberal sebagai sistem pemerintahan telah meliputi seluruh dunia dalam beberapa tahun
terakhir, mengatasi ideologi-ideologi lain seperti monarki, fasisme, dan komunisme. Lebih dari itu,
fukuyama berargumen bahwa demokrasi liberal merupakan “titik akhir evolusi ideologi umat
manusia (“end point of mankind’s ideological evolution”) dan “bentuk akhir pemerintahan” (“final
form of human government”) dan karena itu merupakan “akhir dari sejarah” (“end of history™).
Fukuyama meramalkan tidak ada lagi pertentangan ideologi-ideologi besar dalam akhir sejarah.

Francis Fukuyama, (penerj: Mohammad Husein amrullah), The End of History and The
Last Man (judul terjemahan: Kemenangan Kapitalisme dan Demokrasi Liberal), (Yogyakarta:
Penerbit Qalam, 1992)



manusia ke pemikiran dan peradaban yang serupa. Walaupun dalam bentuk dan
konteks yang berbeda, pada abad-abad selanjutnya pandangan yang sama tetap
menonjol, baik dalam filsafat idealis G.W.F. Hegel, materialisme Karl Marx,
positivisme Auguste Comte, maupun dalam sejumlah uraian dalam bidang
sosiologi, ekonomi, dan politik seperti teori-teori yang dikemukakan okeh Max
Weber, W.W. Rostow, dan Carl Deutsch. Pengaruh pandangan tersebut juga
sangat terasa dalam kebijaksanaan penjajahan, yang _di samping berbagai alasan
lain_ juga didorong oleh rasa hak dan sekaligus kewajiban “memperadabkan”
bangsa-bangsa terbelakang. Dengan sikap seperti ini, maka agama hanya menjadi
hiasan dan terbaring kaku dalam kubur sejarah yang perannya diabaikan sama
sekali bahkan dianggap sebagai tidak ada sama sekali. Cara berfikir yang
menafikan peran agama dan sangat percaya kepada nalar berdaulat ini bagi
sebagian kalangan adalah pilihan yang sangat rasional untuk diikuti, karena itu
agama mestinya hanya menempati posisi di tempat-tempat ibadah semata dan
tidak boleh campur tangan dalam kehidupan duniawi yang hanya terbuka bagi
rasionalitas dan empirikal.

Sikap ketiga yang diambil oleh agama terhadap dunia kontemporer dan
desakan globalisasi adalah sikap keterbukaan yang kritis, yaitu dengan tidak
menolak perkembangan di dunia luar, tetapi juga tidak menyerahkan diri secara
membabi buta kepadanya. Sikap yang di satu pihak sadar akan hal yang baik dan
bermanfaat dari luar lingkungan tradisi sendiri dan senang menikmatinya, di lain
pihak sadar akan nilai dan cita-cita sendiri dan mengendalikan hubungan dengan
dunia luar atas dasar nilai dan cita-cita itu. Pemikiran yang diajukan sehubungan
dengan sikap yang ketiga ini adalah sebuah kesadaran bahwa modernisasi di
samping membawa dampak negatif ternyata juga banyak memiliki nilai-nilai
positif yang dapat diambil sebagai rujukan dalam beragama. Banyak nilai-nilai
positif modernisme yang bersesuaian dengan nilai-nilai ajaran agama bahkan
agama harus berusaha untuk menuntun modernisasi itu agar senantiasa
bersesuaian dan tetap berjalan di atas rel kebenaran agama. Menolak modernisme
secara membabi buta dan tidak memiliki sikap kritis kepadanya hanya akan



melahirkan sikap mundur ke belakang dan hanya melahirkan sikap yang tidak
toleran kepada identitas dan budaya masyarakat lain.

Ketiga sikap agama dalam merespons globalisasi telah menunjukkan bahwa
agama merupakan bagian dalam kehidupan manusia yang cukup unik yang tidak
dapat dibuang begitu saja. Boleh jadi seseorang menolak agama pada level
personal, akan tetapi ada warisan keagamaan yang sangat sempurna pada level
kolektif yang tidak dapat ditolak. Tidak akan mungkin memahami dan
menjelaskan sebagian besar sejarah dan kebudayaan manusia tanpa warisan
tersebut. Tradisi-tradisi agama seringkali menjadi matrik kebudayaan. Secara
global tradisi-tradisi keagamaan tidak hanya merupakan sumber-sumber penting
kebudayaan masa lalu, kekayaan warisannya dapat memberi Kita jalan lain yang
sama pentingnya untuk berfikir secara kreatif pada masa sekarang ini.

Selain faktor globalisasi di atas, yang menarik untuk dikaji lebih mendalam
ialah sebuah hasil penelitian yang menyimpulkan bahwa tingkat pendidikan
berkorelasi negatif terhadap ketaatan beragama. Hasil penelitian yang
dipublikasikan dalam Personality and Social Psychology Review’ ini
menunjukkan bahwa rata-rata orang yang religius memiliki kecerdasan yang lebih
rendah. Miron Zuckerman dan Jordan Siberman dari University of Rochester dan
Judith Hall of Northeastern University melakukan studi tersebut melalui meta-
analisis dari 63 studi yang dilakukan antara tahun 1928 hingga 2012. Untuk
penelitiannya ini, keduanya mengecek kembali sampel studi, kualitas analisis,
metode penelitian, serta bias yang mungkin ada dalam setiap studi.

Hasil analisis menunjukkan bahwa 53 studi menyatakan, orang-orang
religius memang memiliki kecerdasan lebih rendah. Hanya 10 studi yang
menyatakan sebaliknya. Kecerdasan dalam studi ini didefinisikan sebagai
kemampuan mengemukakan alasan, merencanakan, menyelesaikan masalah,
berpikir secara abstrak, menguraikan gagasan, berpikir cepat, serta belajar dari

pengalaman. Singkatnya, kecerdasan adalah kemampuan analisis. Kecerdasan bisa

” Personality and Social Psychology Review (PSPR) adalah sebuah jurnal yang memuat
teori, konsep serta review hasil-hasil penelitian tentang Kepribadian dan Psikologi Sosial.
http://journals.sagepub.com/loi/psra Bisa diakses juga melalui http://sains.kompas.com diakses 2-
1-2017 jam 21.46 WIB



http://journals.sagepub.com/loi/psra
http://sains.kompas.com/

diukur dari tes 1Q, tes masuk universitas, IPK, dan sebagainya. Sementara itu,
religiusitas adalah kepercayaan terhadap hal-hal supernatural dan kesadaran untuk
menjalankan ritual keagamaan, dan lainnya. Religiusitas bisa diukur dari frekuensi
datang ke tempat ibadah atau keanggotaan pada organisasi agama tertentu.

Dalam penelitian itu kemudian dianalisa apa yang membuat orang-orang
dengan kecerdasan tinggi lebih tidak religius atau cenderung ateis. Alasan pertama
adalah bahwa orang-orang dengan kecerdasan tinggi cenderung tidak mau
berkompromi dan menerima dogma begitu saja. Bila berada di lingkungan
masyarakat yang religius, orang-orang tersebut kemungkinan justru menjadi ateis.
Alasan kedua adalah bahwa orang-orang dengan kecerdasan tinggi akan percaya
pada bukti empirik, sesuatu yang memang bisa dilihat. Zuckerman
mengungkapkan, orang-orang dengan kecerdasan tinggi berpikir lebih analitis,
yaitu secara terkontrol, sistematis, dan lebih lambat. Hal ini berbeda dengan
orang-orang religius yang cenderung kurang analitis dan berpikir cepat. Alasan
ketiga, orang dengan kecerdasan tinggi tidak religius kemungkinan adalah karena
fungsi-fungsi agama sebenarnya bisa dipenuhi oleh kecerdasan.

Hasil penelitian itu menyebutkan bahwa ada tiga hal saat kecerdasan bisa
menggantikan agama. Pertama, agama berfungsi sebagai kontrol. Dengan
demikian, percaya kepada Tuhan membuat seseorang lebih mampu mengontrol
diri. Namun, orang dengan kecerdasan tinggi bisa mengontrol diri tanpa agama
dengan mengandalkan kecerdasan; Kedua, agama juga berfungsi sebagai regulasi
diri. Kenyataannya, fungsi ini juga bisa digantikan oleh kecerdasan. Jadi, regulasi
untuk mencapai tujuan dan lainnya bisa diperoleh tanpa agama; Ketiga,
kecerdasan bisa menggantikan fungsi agama yang membuat seseorang bisa
menghargai dirinya sendiri.

Dijelaskan dalam penelitian tersebut bahwa orang religius memiliki
kebanggaan atas dirinya. Namun, ternyata orang-orang yang percaya kepada
Tuhan juga punya kebanggaan yang sama. Terakhir, kebutuhan tempat bersandar.
Bagi orang religius, Tuhan dianggap tempat bersandar saat terluka atau kecewa.
Bagi orang yang punya kecerdasan tinggi, tempat bersandar tak harus Tuhan, bisa

jadi teman. Pada bagian lain dijelaskan, orang yang punya kecerdasan tinggi lebih



cenderung untuk menikah dan berhasil dalam pernikahannya, serta cenderung
“tidak bercerai. Dengan demikian, mereka memiliki teman atau tempat bersandar
sehingga tidak memiliki kebutuhan akan Tuhan.

Dijelaskan bahwa hasil studi ini mungkin hanya valid untuk wilayah
Amerika Serikat, Inggris, dan Kanada, di mana 87 persen orang yang diambil
sampelnya berasal. Kesimpulan akan korelasi religiusitas dan kecerdasan tidak
bisa diambil pada masyarakat yang dominan ateis, seperti Skandinavia, atau yang
dominan religius, mungkin seperti Indonesia. Oleh karena itu studi empirik lebih
lanjut, perlu dilakukan.

Mahasiswa Jakarta adalah sekelompok masyarakat yang tergolong katergori
berpendidikan tinggi seperti pada penelitian di atas. Kasus serupa sangat mungkin
terjadi. Di sisi lain, banyak pula faktor yang justru turut mempengaruhi pola
berpikir mahasiswa tentang citra agama. Beberapa waktu terakhir ini banyak
peristiwva yang dikait-kaitkan dengan agama atau yang dinilai bersumber dari
agama, kemudian menyebabkan citra agama menjadi tidak menarik.

Dalam beberapa kasus misalnya, agama disinyalir telah menjadi pemicu
kejadian-kejadian di luar kemanusiaan. Agama juga dituding sebagai “kambing
hitam” atas munculnya perpecahan kemudian dijadikan legetimasi atas tindakan-
tindakan destruktif, suatu realitas yang berlawanan dengan hakikatnya sebagai
sumber damai dan rahmat. Sebagian kalangan mahasiswa Jakarta menilai agama
tidak lagi menjadi penyejuk bagi manusia, tetapi malah berkesan sebagai sumber
konflik. Dalam skala luas contohnya pergolakan politik yang terjadi di Irak dan
Suriah dengan isu ISIS yang menggunakan label agama. Kasus ini telah
mempengaruhi opini masyakat dunia sekaligus mendapat perlawanan dari para
penguasa karena dianggap sebagai pemecah belah persatuan. Dalam kasus lokal
contohnya adalah konflik Tolikara di Papua di mana agama dalam setiap
pergolakan sosial selalu dijadikan sebagai pengobar agresivitas untuk melawan
umat agama lain. Demikian juga dalam pertarungan politik di Indonesia, isu
agama yang selalu menjadi alat efektif yang dipergunakan untuk kepentingan-
kepentingan politik.



Di sisi lain, semakin banyak ajaran agama yang dinilai sebagian kalangan
mahasiswa sebagai tidak masuk akal atau dilebih-lebihkan oleh orang-orang yang
terlalu fanatik agama _yang bisa jadi hal itu karena keterbatasan kemampuan
dalam menafsirkan masing-masing Kkitab sucinya_. Banyak juga terjadi di mana
tokoh-tokoh agama saling menjatuhkan agama lain padahal seharusnya setiap
agama mengajarkan kebaikan dan hidup berdampingan.

Realitas tentang “wajah” agama yang berkesan buruk seperti ini kemudian
mempengaruhi pola pikir sebagian mahasiswa Jakarta dan secara perlahan mulai
mempertanyakan kebenaran ajarannya. Karena tidak menarik, lambat laun muncul
sikap tak acuh terhadap agama dan pada titik tertentu sampai pada keyakinan
bahwa untuk menuju kedamaian dan keberlangsungan hidup manusia, tidak perlu
kehadiran agama. Agama-agama yang ada sekarang atau yang pernah ada, dinilai
tidak cukup untuk membuat manusia hidup baik.

Pola pikir kritis mahasiswa seperti ini terjadi rata-rata ketika memasuki
semester lima. Adapun penanaman nilai-nilai agama melalui mata kuliah
Pendidikan Agama diperoleh mahasiswa pada umumnya di semester-semester
awal (satu atau dua). Setelah secara formal mengikuti belajar agama tahap akhir di
Perguruan Tinggi ini ternyata tidak berbanding lurus dengan ketaatan terhadap
agamanya. Ataukah sikap kritisnya ini bisa jadi merupakan tahap “matang”
mahasiswa belajar/mendalami agama?

Penelitian pendahuluan yang dilakukan penulis terhadap mahasiswa di
Jakarta ini menunjukkan adanya gejala sikap religiusitas yang menjauh dari
agama. Hasil penelusuran awal hal ini disebabkan, selain tingkat pendidikan yang
berkorelasi negatif _seperti hasil penelitian yang termuat dalam PSPR di atas_
juga berbagai kasus yang mengatasnamakan/mengaitkannya dengan agama.
Selain itu juga tidak bisa dihindarai bahwa modernitas kehidupan metropolitan
Jakarta pun telah turut berpengaruh terhadap pergeseran pemahaman agama
mahasiswa. Lingkungan hidup metropolitan serta kondisi sosial yang dinamis
turut berkontribusi dalam melahirkan karakter teologi berdasarkan perspektif

mereka.



10

Seorang mahasiswa yang dijadikan informan penelitian ini ketika ditanya
tentang pemahaman keagamaannya® menjawab, ia sudah jenuh melihat kenyataan
bahwa agama-agama yang ada tidak bisa lagi memberi kedamaian dan kesejukan
bagi kehidupan. Padahal, dosen agamanya selalu mengatakan bahwa hakikat
tujuan kehadiran agama adalah untuk kebaikan manusia. VnA juga mengaku
bahwa keteladanan orang tuanya di rumah juga mengecewakan karena sering
tidak sesuai dengan doktrin-doktrin agama yang mereka ajarkan. Kekecewaan ini
kemudian menyebabkan keraguan terhadap kebenaran agama. Keraguan terhadap
agama berarti keraguan akan Tuhan sebagai yang menurunkan ajarannya melalui
agama. Menurut VnA, sejauh ini tidak ada indikasi yang memastikan bahwa
Tuhan sesuai dengan deskripsi agama-agama yang ada sekarang, atau agama yang
pernah ada. Dari pengamatan dan pengalaman informan, hampir seluruh orang
yang beragama mempercayai adanya Tuhan karena didoktrinnya seperti itu sejak
kecil. Kemudian tertanamlah keyakinan bahwa mempertanyakan keberadaan
Tuhan adalah dosa atau bahwa pembicaraan tentang Tuhan, memang tidak
memiliki standar logika yang objektif. Tradisi inilah yang kemudian
menyebabkan pemahaman tentang Tuhan menurut versi masing-masing yang
nyaman mereka percayai, sementara tidak ada bukti bahwa Tuhan yang mereka
percayai itu ada. Segala hal yang sering disangkutpautkan dengan Tuhan seperti
datangnya petir, tumbuhnya-tumbuhan, kematian, adanya manusia, adanya alam
semesta, secara perlahan mampu dijelaskan oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan
semakin jauh dengan penjelasan versi agama dan kitab suci. Seandainya pun
masih ada yang manusia belum tahu, itu bukanlah alasan untuk mempercayai
Tuhan ada. Ibarat ketidaktahuan manusia dahulu kala terhadap petir membuat
orang percaya dan menyembah Jupiter. Jika Tuhan memang ada dan maha bijak,
maka dia akan tahu bahwa kepercayaan diraih dengan usaha dan pembuktian
secara objektif.

Menurut mahasiswa lainnya® yang juga ditanya tentang pandangannya

terhadap agama menjelaskan, dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari

8 Penjelasan mahasiswa VnA, semester 5, UPDM B, 19-05-2016, jam 23.06 WIB
® Penjelasan mahasiswa AdN, semester 7, UPDM B, 18-12-2016, jam 20.46 WIB



11

segi religinya. Menurutnya, "Teknologi akan mengubah segala hal, termasuk
agama; semakin tinggi tingkat intelegensi dan selektifnya seseorang maka orang
tersebut akan makin jauh dari agama”. Hal ini disebabkan karena, menurutnya,
bahwa agama itu bukanlah sesuatu hal yang layak untuk dijadikan keharusan
dalam kehidupan. Lebih lanjut ditanyakan: "Gimana cara teknologi dapat
mengubah posisi agama yang berfungsi sebagai pedoman hidup manusia?”
“Gimana cara manusia tahu mana yang "benar" dan mana yang "salah"?”.
Mahasiswa AdN menjawab: "Teknologi dapat membuktikan sesuatu yang tidak
diketahui sebelumnya. Dengannya pikiran manusia akan terbentuk dan akan
menjelaskan sesuatu yang tidak dapat dijelaskan oleh Tuhan melalui kitab dan
kehadiran-Nya".

Paham keagamaan seperti ini di kalangan mahasiswa di Jakarta mulai
menggejala, diantaranya sebagai respons kekecewaan terhadap kasus-kasus yang
lahir dari sebab konflik agama, atau yang mengatasnamakan agama. Oleh
kelompok ini, agama dinilai tidak mampu membawa ketenangan bagi kehidupan
sebagaimana yang dijanjikan kitab sucinya. Sebaliknya, agama malah terkesan
menjadi pemicu/sumber konflik antar pemeluknya. Dalam pandangan mereka,
kalau memang agama itu benar, tentu tidak akan terjadi hal-hal yang
mengecewakan sebagaimana diuraikan di atas.

Meskipun mengandung kontradiksi dan paradok secara logis, kekerasan atas
nama agama tidak sukar untuk ditemukan sepanjang sejarah peradaban manusia.
Paradok yang dimaksud, tampak dalam pertentangan antara idealitas agama
sebagai yang mengajarkan nilai-nilai luhur, dengan munculnya beberapa
kelompok atau individu di tengah masyarakat yang dengan mengatasnamakan
agama malah berbuat kekerasan dan kerusakan.

Contoh kasus ini ialah pembunuhan wartawan-wartawan Charlie Ebdo di
Paris (Januari 2015) sungguh menggetarkan hati dunia. Agama digunakan untuk
membenarkan kekerasan. Peristiwa ini terangkai erat dengan berbagai peristiwa
kekerasan atas nama agama lainnya, seperti ISIS (Negara Islam Irak dan Suriah)
yang terus melakukan pembunuhan massal di Irak dan mengancam negara-negara

di Timur Tengah lainnya. Di Nigeria, kelompok Islam ekstrimis Boko Haram juga



12

melakukan pembunuhan massal (Mei 2011). Beberapa waktu lalu, kelompok
Islam ekstrimis juga melakukan pembunuhan massal terhadap anak-anak di
Pakistan. Di Israel, agama Yahudi dijadikan dasar sekaligus pembenaran untuk
melakukan penindasan nyaris tanpa henti kepada Palestina.”

Kristenisasi juga digunakan untuk pembenaran bagi proses penjajahan
Eropa atas seluruh dunia. Jutaan manusia dari berbagai belahan dunia mati dalam
rentang waktu lebih dari 300 tahun, akibat peristiwa ini. Sumber daya alam
dikeruk demi kekayaan bangsa-bangsa Eropa. Beragam budaya dan cara hidup
hancur di dalam proses penjajahan yang juga memiliki tujuan/motif Kristenisasi
seluruh dunia itu. Penjajahan bangsa Portugis di Indonesia tahun 1512 atau di
Malaka tahun 1511, tidak terlepas dari tujuan agama yang dikenal dengan istilah
Gospel. Gospel adalah tugas suci menyebarkan agama Nasrani.

Di India, sebelum Natal 2014, sekitar 5000 keluarga diminta untuk
memeluk kembali Hinduisme. Mereka yang tidak mau mengubah agama diminta
untuk keluar dari India. Sebagai bangsa, India juga terus dikepung oleh konflik
yang terkait dengan agama. Fenomena yang sama berulang kembali: agama
digunakan untuk membenarkan tindak kekerasan, guna membela kepentingan
ekonomi dan politik yang tersembunyi.!

Kasus yang paling mutakhir di tanah air adalah dugaan penistaan agama
yang sedang memanas saat ini, yang dilakukan oleh seorang kepala daerah, yang
setelah diproses melalui hukum, sekarang berkembang statusnya menjadi
Terdakwa. Kasus ini membuahkan kegaduhan di tengah-tengah masyarakat, ada
yang menghujat tetapi juga ada yang mendukungnya. Media massa kemudian
mempertontonkan bagaimana antar pemeluk agama saling menghujat. Terlepas
dari urusan ditunggangi kepentingan politik/tidak yang memang sedang
menghangat menjelang pemilihan gubernur kasus penistaan terhadap agama ini
juga semakin memperpanjang deretan kekecewaan terhadap agama.

Wacana tentang kekecewaan terhadap agama ini berkembang seiring dengan

sikap apatisme terhadap perkembangan kehidupan keberagamaan di Indonesia,

10 http://www?2.jawapos.com diakses tgl 26-07-2017 jam 20.32 WIB
u http://www.kompasiana.com/wiradharmapurwalodra/melegalkan-kekerasan-melalui-
agama_55acc3902cb0bd6d08dal155



http://www2.jawapos.com/
http://www.kompasiana.com/wiradharmapurwalodra/melegalkan-kekerasan-melalui-agama_55acc3902cb0bd6d08da1155
http://www.kompasiana.com/wiradharmapurwalodra/melegalkan-kekerasan-melalui-agama_55acc3902cb0bd6d08da1155

13

khususnya pada sebagian kalangan mahasiswa di Jakarta. Agama yang selama ini
diyakini sebagai penuntun kehidupan dan menjanjikan kebahagiaan di akhirat
nanti, disangsikan. Dalam pandangan sebagian kalangan mahasiswa di Jakarta,
atas nama agama, orang bisa saling menyalahkan, saling menyerang dan
menganggap orang yang berada di luar dirinya sesat atau bahkan harus
dimusnahkan. Dalam penafsir partikularnya, agama bahkan digunakan sebagai
ideologi dan dasar legetimasi teologis untuk melakukan tindakan-tindakan
destruktif.

Wajah agama yang destruktif ini menjadi semakin buruk ketika pada bagian
lain dianggap tidak bisa “berdialog” dengan perkembangan modernitas, sains dan
dianggap tidak toleran serta bertolak belakang dengan hak zasi manusia (HAM).
Wajah buruk agama bahkan diperparah dengan penampilan para tokoh agama
yang cenderung mudah menghakimi tanpa penjelasan yang memadai serta
memberikan janji-janji penghiburan yang dinilai sangat sulit dijangkau dengan
nalar.

Sikap tak acuh terhadap agama akhirnya menjadi pilihan. Dengan wajah
agama yang paradoks sebagaimana yang dijelaskan tadi, sebagian kalangan
mahasiswa di Jakarta meyakini bahwa agama bukanlah penjamin sebuah
kebahagian atau surga. Seorang informan lain menjelaskan'?, agama dianalogikan
sebagai “kendaraan dalam garasi”, jika itu hanya tercatat pada sebuah Kartu
Tanda Penduduk (KTP) saja. Tanpa bahan bakar yang baik, kendaraan hanyalah
seonggok besi yang tidak dapat mengantarkan seseorang ke tempat tujuan. Agama
tanpa pikiran, perkataan dan perbuatan yang baik, tidak akan mengantarkan
manusia menuju surga. VnA mempertanyakan, jika orang-orang yang mengaku
memiliki agama merasa jauh lebih budiman dibandingkan para Agnostik dan
Atheist, lalu mengapa masih banyak ditemukan orang-orang yang rajin beribadah
bahkan memiliki gelar keagamaan, berbuat hal-hal tidak terpuji?

Pergerakan mahasiswa yang memiliki pandangan “beda” tentang agama ini,
lebih mirip dengan fenomena gunung es, hanya sedikit saja yang terlihat atau
terdata, tetapi sebenarnya mereka merupakan sekumpulan besar orang-orang yang

12 \Wawancara dengan VnA, Mahasiswa semester 5 UPDM B, 14 September 2017



14

skeptis terhadap agama. Gerakan mereka biasanya hanya terkoneksi melalui
media sosial dan sebagian ada juga yang secara terbuka menggunakan media
online. Sebagian besar dari mereka adalah anak-anak yang sikapnya sopan,
memiliki perilaku moral yang baik serta nilai akademis yang tinggi. Sebagian dari
mereka mengaku pendirian keyakinannya sebagai agnostik, sementara sebagian
yang lain tidak memberikan sebutan nama. Istilah agnostik biasanya mereka
dapatkan informasi dari teman-teman sekitarnya, buku-buku dan internet.
Kemajuan teknologi dan pesatnya pergaulan membuat informasi seolah tidak
berbatas (borderless).

Namun demikian, penelitian ini sama sekali tidak dimaksudkan untuk men-
generalisir pemahaman mahasiswa Jakarta secara keseluruhan atau mahasiswa
dalam lingkungan kampus tertentu sesuai dengan lokasi penelitian. Penelitian ini
hendak mengungkap bahwa ada pemahaman keagamaan tertentu yang
berkembang di kalangan mahasiswa, yang mungkin saja luput dari perhatian
masyarakat umum. Fakta ini yang kemudian mendorong penulis merasa
bertanggung jawab dengan melakukan penelitian lebih mendalam. Berdasarkan
latar belakang dan fenomena-fenomena tersebut dilakukanlah penelitian untuk
penulisan disertasi ini dengan judul Teologi Kotemporer: Studi atas Pemahaman

Keagamaan Mahasiswa Jakarta.

B. Perumusan Masalah

Agama _apa pun nama agamanya_ dalam literatur sejarah pertumbuhannya,
lahir untuk menolong manusia, membawanya memasuki peradaban baru yang
lebih menghargai kemanusiaannya dan mengenali eksistensi dirinya. Historisitas
agama muncul sebagai reaksi dan dekonstruksi terhadap sistem yang totaliter,
otoriter, diktator dan dari semua sistem kehidupan yang melemparkan manusia
dalam objek kekuasaan an sich di mana harkat dan martabatnya sudah tidak diakui
lagi. Agama-agama lahir untuk membebaskan manusia dari penderitaan,
kebodohan bahkan penindasan/tirani. Pesan sentral nilai-nilai pembebasan ini
tertuang jelas di dalam berbagai kitab suci baik Al-Quran, Injil, Taurat, Wedha

dan kitab suci lainnya yang sarat memuat ajaran ketuhanan. Penegasan



15

pembebasan manusia ini menempatkan agama berada pada posisi yang
berlawanan dengan kekuatan-kekuatan amoral yang tidak manusiawi. Agama
menjadi lawan bagi kedzaliman, ketidakadilan, penindasan hak asasi manusia dan
tindakan amoral lainnya.

Dalam catatan sejarah, Islam lahir (612 M) pada kondisi masyarakat Arab
jahiliyah (zaman kebodohan/kegelapan) yang tidak mengenal perikemanusiaan
dan hidup saling menindas. Demikian juga agama yang dibawa Yesus lahir di
tengah-tengah ketidakadilan dan kekejaman Raja Herodes bahkan tiang salib
menjadi akhir perjuangan Yesus. Protestan muncul sebagai buah reformasi gereja
yang dipicu oleh berbagai macam situasi mulai dari politik, transisi ekonomi,
nilai-nilai moral yang buruk dan hegemoni dogma Gereja Katholik atas Negara.
Kristen, setelah itu kemudian resmi sebagai agama kekaisaran romawi (abad ke-
15 M). Demikian juga agama Buddha, lahir saat kondisi sosial dan politik India
yang sangat memprihatinkan, banyak rakyat menderita padahal kehidupan raja di
Istana sangat mewah.

Pada dasarnya, ajaran agama mengajak kepada kebaikan. Hakikat hadirnya
agama sejatinya juga untuk kebaikan manusia. Tetapi pada kenyataannya, Kini
agama dinilai tidak menarik lagi bagi sejumlah mahasiswa di Jakarta. Kebaikan
yang ditawarkan agama, disangsikan. Alih-alih menerima kehadiran agama,
eksistensi Tuhan pun bagi mereka bahkan dianggap bukan sesuatu yang definitif.
Keterbatasan rasio manusia diyakininya hanya bisa memahami Tuhan secara
subjektif, bukan objektif.

Secara pribadi ada beberapa mahasiswa yang secara terbuka mengaku
dirinya sebagai agnostik. Dalam ranah filsafat, tokoh-tokoh agnostik muncul
melalui proses perenungan yang panjang. Menjadi agnostik adalah pilihan yang
didukung oleh argumen yang memadai atas Kketidakpuasan akal dalam
memberikan bukti yang bisa diverifikasi secara rasional. Yang penting untuk
dilakukan penelitian lebih lanjut adalah, jika pada masa-masa sekarang banyak
dari kalangan mahasiswa yang mengaku dirinya agnostik, apakah juga melalui
proses yang sama? Jangan-jangan hanya sebagai semacam pelarian dari sikap

apatis mereka terhadap agama yang diakibatkan oleh rangkaian berbagai



16

kekecewaan. Sebuah kompensasi dari harapan yang begitu besar terhadap agama
yaitu untuk menuntun dan menjawab berbagai problematika kehidupan, ternyata
tidak didapatkan.

Fenomena keberagamaan ini sangat menarik dan penting untuk diteliti lebih
mendalam karena: 1) Di bangku kuliah merupakan tahap terakhir mahasiswa
secara formal belajar pendidikan agama. Asumsinya, pada tahap ini mereka
mencapai tahap kematangan beragama, bukan malah meragukan dan menjauh dari
agama. Ataukah sebaliknya, sikap kritisnya ini merupakan tahap awal kematangan
beragama mereka? 2) Keraguan terhadap kehadiran agama menyebabkan
pergeseran pemahaman (keyakinan) bahkan pada beberapa mahasiswa muncul
wacana agnostik. Secara historis, dalam ranah filsafat agnostik lahir dari hasil
proses perenungan panjang yang didukung oleh argumen yang memadai atas
ketidakpuasan akal dalam memberikan bukti tentang Tuhan yang bisa diverifikasi
secara rasional. Sedangkan fenomena yang terjadi di kalangan mahasiswa di
Jakarta ini, sikap agnostik lahir dari sebuah kekecewaan. Untuk kasus ini perlu
kajian lebih mendalam; 3) Studi komprehensif tentang perkembangan pemahaman
keagamaan, khususnya di kalangan mahasiswa Jakarta, jarang dilakukan, padahal
kota metropolitan menjadi gerbangnya globalisasi yang selalu paling awal
mengalami dinamika perubahan, termasuk dalam budaya dan pemahaman agama.

Penelitian ini akan mengkaji tentang pemahaman keagamaan di kalangan
mahasiswa di Jakarta yang meliputi masalah:

1. Bagaimana pemahaman mahasiswa Jakarta tentang Tuhan dan agama?

2. Dasar apa yang dijadikan argumen/landasan mahasiswa Jakarta dalam

membangun pemahaman keagamaan tersebut?

3. Faktor-faktor apa yang memengaruhi pemahaman keagamaan

mahasiswa Jakarta?

4. Otoritas (standar nilai baik-buruk) apa yang dipegang oleh mahasiswa

Jakarta sebagai pedoman hidup?



17

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tentang pemahaman keagamaan

di kalangan mahasiswa di Jakarta yang meliputi:

1
2

Pemahaman mahasiswa Jakarta tentang eksistensi Tuhan dan agama
Dasar pemikiran yang dijadikan argumen/landasan dalam membangun
pemahaman keagamaan mahasiswa Jakarta

Faktor-faktor yang memengaruhi pemahaman keagamaan mahasiswa
Jakarta

Otoritas standar nilai baik-buruk yang dipegang mahasiswa Jakarta
sebagai pedoman hidup

Adapun manfaat penelitian ini diharapkan:

1) Secara Teoretis

Hasil penelitian ini bermanfaat bagi pengembangan keilmuan, khususnya
perkembangan pemikiran tentang eksistensi Tuhan dan agama dalam
perspektif filsafat. Dinamika zaman telah turut memengaruhi dan
membentuk pola pikir mahasiswa sehingga membentuk sudut pandang
tersendiri dalam memahami eksistensi Tuhan dan agama. Dengan
demikian kajian yang terkait dengan tema ini juga harus dilakukan secara

terus menerus.

2) Secara praktis hasil penelitian bisa membuka khazanah berpikir dalam

D.

usaha untuk memecahkan berbagai persoalan kehidupan keberagamaan
khususnya di Indonesia. Hasil penelitian ini juga diharapkan mampu
membuka wawasan bahwa pemahaman keagamaan di kalangan
mahasiswa di Jakarta telah berkembang sedemikian rupa, sehingga bisa
dirmuskan langkah-langkah apa saja yang perlu dibenahi.

Kerangka Pemikiran

Modernitas kehidupan metropolitan tidak bisa dihindari telah melahirkan

pola pikir sebagian kalangan mahasiswa Jakarta berkakter rasional, individual dan



18

pragmatis. Pola pikir ini salah satunya memengaruhi pemahaman keberagamaan
yang tumbuh pada sebagian mahasiswa sejalan dengan sikap Kkritis yang
dimilikinya. Di sisi lain banyak peristiwa tidak menarik yang dikait-kaitkan
dengan agama sehingga dalam penilaian sebagian kalangan mahasiswa Jakarta,
agama disinyalir telah menjadi pemicu kejadian-kejadian di luar kemanusiaan.
Agama dinilai tidak lagi menjadi penyejuk bagi manusia, tetapi malah dituduh
sebagai sumber konflik. Kekakuan hukum/norma agama dinilai membatasi
kreatifitas serta bertolak belakang dengan perubahan modernitas. Realitas yang
dinilai mengecewakan ini menyebabkan mahasiswa mempertanyakan kembali
tentang hadirnya agama. Kondisi ini kemudian membawa pada teologi baru,
sebuah karakter pemahaman keberagamaan yang berbeda dengan yang selama ini
dipahami secara umum.

Dalam pendirian mereka, untuk menuju kedamaian dan keberlangsungan
hidup manusia, tidak perlu kehadiran agama. Agama-agama yang ada sekarang
atau yang pernah ada, tidak cukup untuk membuat manusia hidup baik.
Sebaliknya, kemampuan rasionalitas manusia dinggap mampu menemukan nilai-
nilai moralitas dalam kehidupan sehingga bisa mengetahui baik dan buruk.
Sebagian mahasiswa yang berpandangan seperti ini mengaku bahwa dirinya
tergolong dalam paham agnostik, tetapi sebagian yang lain belum secara pasti
mengakuinya sebagai agnostik.

Penanaman nilai-nilai agama bagi mahasiswa di perguruan tinggi umum
sudah ditanamkan sejak semester awal (pada umumnya di semester satu atau dua),
melalui mata kuliah Pendidikan Agama, bahkan mata kuliah ini menjadi mata
kuliah wajib yang termasuk dalam rumpun Matakuliah Pengembangan
Kepribadian (MPK). Sebagai mata pelajaran lanjutan dari pengajaran yang
diterimanya sejak dari Tingkat Dasar, Sekolah Menegah Pertama dan Sekolah
Menegah Atas, Belajar agama di Perguruan Tinggi merupakan tahap terakhir
mahasiswa mendalami agama secara formal. Asumsinya, pada posisi ini
mahasiswa telah memasuki tahap “matang” belajar/mendalami agama, yang
sejatinya makin dalam seseorang menggali agama, makin taat dan khusyuklah dia

menjalani ibadah sesuai dengan aturan agamanya (baca:makin saleh).



19

Dalam sejarahnya, agnostik muncul untuk menggambarkan filsafat yang
menolak semua klaim pengetahuan spiritual atau mistis. Agnostik dipahami
bahwa nilai kebenaran dari suatu klaim tertentu _umumnya berkaitan dengan

teologi, metafisika, keberadaan Tuhan, Dewa, dan lainnya_ tidak dapat diketahui

dengan akal pikiran manusia yang terbatas. Seorang agnostik meyakini bahwa
tidak mungkin untuk dapat mengetahui secara definitif pengetahuan tentang
“Yang-Mutlak”. Walaupun perasaan secara subjektif dimungkinkan, namun
secara objektif pada dasarnya seorang agnostik tidak memiliki informasi dasar
yang dapat diverifikasi secara rasional dalam meyakini tentang “Yang Mutlak”.
Seorang agnostik menunda untuk mengiyakan atau menolak akan keberadaan
Tuhan sampai ditemukan bukti yang kongkret tentang keberadaannya.

Dasar pemikiran yang melandasi muculnya agnostik dalam ranah filsafat,
berbeda dengan tumbuh dan berkembangnya agnostik _sebagaimana pengakuan
dirinya sebagai penganut paham ini_ di kalangan mahasiswa Jakarta. Posisi
penelitian ini mencoba memahami/merekonstruksi pemahaman keberagamaan
mahasiswa Jakarta dengan cara menggali bagaimana konsep Tuhan/agama yang
mereka pahami dan argumen apa yang melandasi pemikirannya itu. Kemudian
menganalisis faktor-faktor apa memengaruhi pemikiran keberagamaan mahasiswa
serta bagaimana konsep moralitas (nilai baik-buruk) dibangun bila tanpa
bimbingan agama. Hasil rekonstruksi pemahaman itu kemudian dianalisis,
didiskusikan dan dikritisi dengan teori-teori filsafat tentang eksistensi Tuhan dan
agama, baik dengan pemikiran filsuf Barat maupun Timur (Islam), serta dengan
kritik agama dari pemikiran tokoh abad XXI.


https://id.wikipedia.org/wiki/Teologi
https://id.wikipedia.org/wiki/Metafisika

20

Gambar Kerangka Pemikiran

Sumber-sumber
ajaran agama

I

Modernisasi Konsep-konsep pemahaman

_L keagamaan _L keagamaan

mahasiswa di Jakarta

Kondisi sosial

E. Sistematika Pembahasan

Bab pertama, berisi tentang pendahuluan untuk mengantarkan penelitian
secara keseluruhan. Bab ini terdiri dari lima sub bab yaitu: latar belakang masalah,
perumusan masalah, tujuan dan kegunaan penelitian, kerangka pemikiran dan
sistematika pembahasan. Pendahuluan ini mengarahkan pada maksud analisis
mengenai pemahaman mahasiswa tentang eksistesi Tuhan dan agama yang
dibahas dalam disertasi ini, yang akan dikembangkan dalam bab-bab berikutnya.

Bab dua merupakan landasan teori terkait dengan pemikiran yang
mengarah pada tema tentang teologi dan pemahaman keagamaan. Pada bagian
pertama dibahas tentang penelitian-penelitian terdahulu yang temanya terkait
dengan penelitian ini. Bagian kedua dibahas mengenai teologi kontemporer dan
latar belakang munculnya, kemudian teologi yang berkembang khususnya pada
abad XX, baik dalam tradisi Islam maupun Barat/Kristen. Pada bagian ini dibahas

pula Teisme yang membangun argumen sendiri dalam mengembangkan dan



21

mempertahankan pemikiran-pemikirannya sebagaimnana juga dalam Ateisme dan
Agnostisisme. Perkembangan teologi ini penting dibahas untuk melihat sudut
pandang pemahaman keagamaan yang berkembang di kalangan mahasiswa.
Bagian ketiga menguraikan tentang Eksistensi Tuhan dan Agama. Pada bab ini
dibahas tentang agama dan religiusitas, dan eksistensi Tuhan dan agama dalam
pandangan masyarakat modern dan kontemporer serta argumen yang mendukung
pemahaman tersebut dan faktor-faktor yang memengaruhinya. Bab ini akan
mengantarkan pada pemikiran mengenai faktor-faktor yang berpengaruh terhadap
perkembangan sudut pandang mahasiswa dalam memahami eksistensi tuhan dan
agama. Bagian ketiga membahas tentang Kritik Agama yang berkembang pada
abad XXI, khususnya melalui pemikiran Bertrand Russell, Richard Dawkins dan
Sam Harris. Pemikiran mereka turut memengaruhi pandangan masyarakat dunia
tentang pandangan sains terhadap agama serta bahaya fundamentalisme agama.
Russell berbicara tentang paham ketuhanan yang berada di antara dua kutub
keyakinan, Dawkins melakukan penyadaran kepada individu untuk bersikap kritis
dan menolak semua hal yang tidak rasional dengan penekanan kepada
pemahaman akan sains, sementara pemikiran Harris lebih menekankan uraiannya
kepada bahaya yang akan timbul dari politisasi agama, ketika agama menguasai
suatu negara atau dunia.

Bab tiga menguraikan tentang metodologi penelitian. Dalam bab ini
dibahas tentang pendekatan penelitian, waktu, tempat dan fokus penelitian,
pemilihan informan, langkah-langkah penelitian serta analisis hasil.

Bab empat menyajikan data mengenai pandangan mahasiswa tentang
eksistensi tuhan dan agama sekaligus analisisnya. Pembahasan pada bab ini
dilakukan dengan cara mendiskusikan dengan berbagai pandangan para ahli,
membuat perbandingan-perbandingan, mengklasifikasikan dan menyampaikan
opini pribadi.

Bab lima penutup, berisi simpulan yang merupakan jawaban dari
perumusan masalah, saran yang bertitik tolak dari kesimpulam tersebut, serta

temuan baru dari hasil penelitian.



BAB I1
LANDASAN TEORI

A. Penelitian Terdahulu
Beberapa penelitian terdahulu yang terkait dengan permasalahan

pemahaman keagamaan mahasiswa ialah:

1) Penelitian mengenai pemikiran dan gerakan keagamaan mahasiswa dengan
judul Varian Pemikiran dan Gerakan Keagamaan Mahasiswa di Berbagai
Universitas. Penelitian ini dilakukan oleh Sulaiman dari Balai Litbang
Agama Semarang tahun 2012 dan dimuat dalam Jurnal "Al-Qalam™ VVolume
18 Nomor 2, Juli-Desember 2012, dan terbit juga dalam jurnal HARMONI
Juli-September 2012 him 48-55. Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui
varian pemikiran dan gerakan keagamaan mahasiswa di beberapa
universitas yakni Universitas Gajah Mada (UGM) Yogyakarta, Universitas
Airlangga Surabaya dan Universitas Negeri Surakarta (UNS) Surakarta.
Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah mixed methods,
yakni suatu pendekatan yang merupakan kombinasi kuantitatif dan
kualitatif. ~Pendekatan ini dipilih dengan maksud untuk memperkuat
kesahihan temuan-temuan penelitian, di mana teknik pengumpulan data
kuantitatif yang menggunakan questioner, hasil temuannya ditindaklanjuti
dengan pengumpulan data observasi, wawancara dan focus group
discussion (FGD).

Dalam penelitian ini diuraikan tentang latar belakang yang menjadi alasan
dilakukannya penelitian yaitu permasalahan berubahnya sistem politik
pasca runtuhnya Orde Baru, yang membawa pengaruh bagi perkembangan
Islam dan ormas Islam. Berbagai kelompok muncul, baik dari sayap radikal
yang berorientasi pada perubahan sistem sosial dan politik maupun sayap
liberal yang berorientasi sebaliknya. Berdiri di tengahnya adalah sayap
Islam moderat yang harus menerima tekanan dari berbagai sisi tersebut.

Ketiga sayap Islam ini saling berebut klaim dan pengaruh, tidak jarang

22



23

menimbulkan benturan terbuka di masyarakat. Islam radikal atau Islam
garis keras termasuk yang paling banyak menikmati keterbukaan sistem
politik ini. Salah satu gerakan Islam yang berkembang pesat adalah paham
salaf yakni memahami dan melaksanakan ajaran agama Islam secara
harfiyyah sesuai yang termaktub dalam Alquran dan sunnah shahihah.
Pemahaman keagamaan, menurut Peneliti ini, dikembangkan oleh
kelompok Salafi, Hizbut Tahrir, Majelis Mujahidin Indonesia dan yang

lainnya.

Berkaitan dengan kehadiran pemikiran keagamaan kontemporer, peneliti
mengutip pendapat Imam Tholkhah dan Abdul Aziz! yang mengemukakan
bahwa gerakan Islam kontemporer setidaknya bersumber dari empat faktor
laten: Pertama, pandangan pemurnian agama yang tidak hanya terbatas
kepada praktik keagamaan, melainkan juga pemurnian atas sumber agama
itu sendiri yaitu penolakan terhadap sumber ajaran selain Alquran. Kedua,
dorongan untuk mendobrak kemapanan paham keagamaan mainstream
yang berkaitan dengan kebebasan setiap Muslim untuk menjadi pemimpin
bagi dirinya dalam memahami ajaran Islam dan tidak terikat (taklid buta)
dalam bentuk apapun. Ketiga, pandangan tentang sistem kemasyarakatan
yangdiidealisasikan seperti kepemimpinan tunggal di bawah seorang amir,
atau sistem umah wahidah (khilafah Islamiyyah). Keempat, sikap (menolak)
terhadap pengaruh Barat seperti modernisme, sekularisme, kapitalisme dan
lainnya. Dalam konteks ini Islam ditempatkan sebagai sistem alternatif yang
mengungguli paham atau ideologi tersebut. Perkembangan pemahaman
keagamaan tersebut, menurut penilaian peneliti, terus berjalan dan
merambah sampai ke dunia kampus. Sistem kehidupan kampus modern
lebih merupakan sistem kehidupan terbuka sehingga mereka yang baru
mulai menjalani kehidupan sebagai mahasiswa modern mengalami

keterkejutan keagamaan. Ketika mahasiswa memerlukan bimbingan dalam

1 Abdul Aziz dan Imam Tholkhah, ed.,Gerakan Islam Kontemporer di Indonesia, (Jakarta:
PT. Temprint, 1989), 7



24

situasi baru, justru dakwah dan khutbah-khutbah pemikiran Islam
fundamental dan radikal lebih mempertajam keterkejutan keagamaan tanpa
alternatif yang lebih berarti. Oleh karena itu, mereka sangat intensif
melakukan kajian-kajian Islam yang cenderung memperkuat budaya
keagamaannya. Akibatnya, mahasiswa kampus modern mudah dimobilisasi
dalam kajian intensif maupun kegiatan ekslusif.

Fenomena pemikiran dan gerakan keagamaan di berbagai kampus di
Indonesia, meurut peneliti ini, merupakan suatu realita yang patut dikaji
lebih dalam. Fenomena ini makin terlihat di beberapa universitas umum atau
perguruan tinggi umum (PTU) yang tidak berafiliasi keagamaan. Para
mahasiswa di beberapa universitas tersebut memiliki aktivitas keagamaan
yang ditengarai memiliki pemikiran yang mengarah kepada paham
tekstualis atau fundamentalis. Pemikiran keagamaan yang bersifat
fundamentalis adalah pemahaman keagamaan yang bersifat normatif dan
harfiyyah dalam memahami ajaran pokok agama. Fenomena tersebut dapat
diamati secara sepintas dalam berbagai aktivitas keagamaan yang
berkembang di berbagai kampus di tanah air, biasanya terdapat kelompok

kajian keagamaan yang menekankan terhadap kajian teks secara literal.

Dengan latar belakang tersebut, Sulaiman melakukan penelitian mengenai
varian pemikiran keagamaan dan gerakan keagamaan mahasiswa ini di
berbagai universitas negeri non afiliasi Kementerian Agama. Adapun
pertanyaan penelitian yang diajukannya ialah: bagaimanakah varian-varian
pemikiran dan gerakan keagamaan mahasiswa, dan sejauhmana pengaruh
pemikiran keagamaan terhadap gerakan keagamaan mahasiswa di UGM
Yogjakarta, Universitas Airlangga Surabaya, dan UNS Surakarta.

Penelitian yang dilakukan Sulaiman ini menggunakan pendekatan mixed
methods, yakni suatu penelitian yang menerapkan kombinasi dua

pendekatan (kualitatif dan kuantitatif) dalam satu penelitian. Pendekatan ini



25

dimaksudkan untuk memperoleh pemahaman yang lebih baik dan sekaligus
memperluas pembahasan. Selain itu, pendekatan mixed methods
dimaksudkan untuk memperkuat kesahihan temuan-temuan penelitian.
Temuan dari satu jenis studi dapat dicek pada temuan-temuan yang
diperoleh dari jenis studi yang lain. Dalam penelitian kuantitatif, penelitian
ini bersifat survey yang bersifat menjelaskan fenomena (explanatory
research). Tujuannya adalah untuk menjelaskan suatu keadaan yang terjadi
ketika penelitian dilakukan dan dirancang untuk menentukan besaran
hubungan suatu variabel dengan variabel lain. Variabel yang hendak
dijelaskan dalam penelitian ini adalah gerakan keagamaan, sedangkan
variabel yang menjelaskan yaitu pemikiran keagamaan, jaringan
komunikasi dan motivasi keagamaan mahasiswa. Dalam pendekatan
kualitatif, penelitian bersifat studi kasus yang mendeskripsikan variasi-
variasi pemikiran keagamaan dan gerakan keagamaan mahasiswa di tiga

universitas sasaran.

Dalam penelitian ini, sasaran penelitian adalah universitas negeri non agama
yang berada di Jawa Tengah, Yogjakarta, dan Jawa Timur. Dalam hal ini,
penelitian berada di UNS Surakarta, UGM Yogjakarta dan Universitas
Airlangga Surabaya. Alasan pemilihan lokasi didasarkan atas dinamika
keberagamaan di tiga universitas tersebut.Atas pertimbangan ini, maka
ketiga universitas tersebut dipandang cukup signifikan tingkat kemajuan
aktivitas keagamaannya sebagai sasaran penelitan. Karena itu, populasi
penelitian ini adalah mahasiswa muslim di tiga universitas dengan jumlah
sampel responden sebanyak 495 mahasiswa. Dalam pemilihan sampel
responden ini dilakukan secara proporsional sesuai dengan variasi
organisasi mahasiswa intra, seperti UKMI, UKM Rohis, UKMKI dan atau
SKI.

Analisis data dalam penelitian ini meliputi dua tahap, yakni analisis

deskriptif dan analisis korelasional. Data yang telah dikumpulkan dan



2)

26

ditabulasi, kemudian dianalisis secara deskriptif persentase dan
penghitungan mean. Melalui penerapan analisis deskriptif persentase dan
mean itu akan diperoleh gambaran secara utuh terhadap variabel-variabel
penelitian. Untuk mengetahui kecenderungan data, selanjutnya ditetapkan
standar kualifikasi berdasarkan hasil penghitungan mean dan standar
deviasi. Hasil perolehan mean dan standar deviasi itu kemudian dijadikan
sebagai landasan untuk menetapkan kualifikasi, yang dalam hal ini
dikelompokkan ke dalam empat kualifikasi, yaitu baik, cukup, agak baik
dan kurang.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran keagamaan memiliki
pengaruh yang signifikan terhadap gerakan keagamaan mahasiswa,
meskipun temuannya tidak sinergis antara kedua variabel itu. Pemikiran
keagamaan cenderung cukup kontekstual, namun gerakan keagamaan
cenderung radikal. Hal ini mungkin terjadi karena orientasi pemikiran
keagamaan mahasiswa bukan kepada ideologi gerakannya, melainkan

kegiatan keislamannya.

Penelitian dengan judul Mahasiswa di Pusaran Fundamentalisme Islam:
Studi Kasus di Universitas Indonesia oleh Nafi” Muthohirin, dimuat dalam
jurnal MAARIF Vol. 9, No. 1 — Juli 2014 him 109-136. Dalam penelitian
ini digambarkan bahwa selama kurang lebih tiga dekade terakhir, kampus
Universitas Indonesia (Ul) diwarnai berbagai aktivitas keislaman yang
dimotori para aktivis Jamaah Salafi, Harakah Tarbiyah, dan Hizbut Tahrir
Indonesia (HTI). Kemunculan ketiganya membuat terkejut beberapa
Organisasi Mahasiswa Ekstra Kampus (ORMEK) berbasis Islam yang
sudah eksis sebelumnya, seperti HMI, IMM, dan PMII di perguruan tinggi
negeri tersebut. Pasalnya, gerakan mereka lebih dari sekedar menarik
mahasiswa untuk aktif di acara-acara bercirikan Islam, tetapi berupaya
menguasai posisi-posisi strategis di dewan kemahasiswaan. Kehadiran

mereka membawa cara berfikir keislaman yang rigid, tertutup, dan literatif.



27

Pemahaman keagamaan yang ekslusif seperti itu menjadi benih bagi
tumbuhnya gerakan Islam radikal. Tentu, masyarakat merasa terancam
karena sejumlah organisasi Islam trans-nasional tersebut tidak mengakui

demokrasi sebagai sistem pemerintahan yang sah di negeri ini.

Pada pembahasan di bagian awal, penelitian ini akan mengulas varian
gerakan fundamentalisme Islam di Universitas Indonesia, kemudian
membahas tipologi dan respons gerakan fundamentalisme Islam kampus

terhadap pokok-pokok pikiran negara modern.

Penelitian ini membuktikan beberapa hal yang menyebutkan bahwa
sejumlah gerakan Islam fundamentalis telah tumbuh dan berkembang di
Universitas Indonesia. Di antara beberapa bukti yang dapat dijadikan dasar
yang ditemukan dalam penelitian ini ialah: Pertama, terdapat organisasi
berbasiskan Islam seperti Harakah Tarbiyah, HTI dan Jamaah Salafi di
kampus ternama tersebut. Ketiga gerakan ini sama-sama berideologikan
Islam, namun dengan cita-cita menjadikan agama sebagai dasar Negara
meski dengan cara dan strategi perjuangan yang berbeda.

Kedua, karena bercita-cita ingin mendasarkan agama sebagai basis Negara,
ketiganya menolak demokrasi sebagaimana yang saat ini dipraktikkan
bangsa Indonesia. Bahkan, mereka juga menolak sikap cinta Tanah Air:
patriotisme dan nasionalisme. Pemahaman seperti ini dapat disaksikan
melalui berbagai aktivitas para kadernya, baik HTI, Harakah Tarbiyah
maupun Jamaah Salafi di Universitas Indonesia.

Ketiga, indikasi adanya gerakan Islam fundamentalis di Universitas
Indonesia dapat diketahui dari ramainya berbagai aktivitas yang mengambil
tema Islam. Mereka kerap mengadakan Kkajian, seminar, training
berlandaskan Islam, halagah, usrah, dan berbagai kegiatan pembinaan Islam
lain. Yang lebih mencolok secara fisik, model penampilan para aktivis Islam
fundamentalis tampak berbeda dibanding mahasiswa Islam yang lain. Para

akhwat (mahasiswi) memakai jilbab panjang, warna gelap, dan sebagian



3)

28

menutupi muka dan tangan mereka. Sementara para ikhwan (mahasiswa)
memiliki ciri khas memelihara jenggot, berbaju koko, memakai sandal
gunung, dan bercelana di atas mata kaki. Di satu sisi fenomena ini
merupakan berita yang menggembirakan dalam konteks penciptaan
lingkungan kampus yang islami. Namun di sisi yang lain meningkatnya
aktivitas keagamaan itu diiringi dengan proses infiltrasi berbagai gerakan
yang memiliki kecenderungan fundamentalistis. Penelitian ini dengan tegas
membenarkan bahwa kini kekuatan kelompok Islam fundamentalis tidak
hanya membangun pengaruh di lingkaran masyarakat secara lebih luas,
tetapi juga lebih sistematis menyusup ke banyak perguruan tinggi di
Indonesia. Universitas Indonesia adalah satu fakta yang tidak terbantahkan.
Penelitian tesis ini menemukan bahwa sejumlah gerakan Islam

fundamentalis tumbuh subur di kampus bergensi itu.

Penelitian tentang Studi Agama & Etika Islam Dan Keberagamaan
Mahasiswa "Z" Generation: Kajian di Lingkungan Kampus ITB Bandung
oleh Yedi Purwanto, Institut Teknologi Bandung (ITB), yang dimuat di
Walisongo, Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, Vol. 24 No. 2, November
2016 him 423-450. Penelitian ini dilakukan terhadap mahasiswa ITB pada
tahun 2016. Peneliti ini menilai bahwa dampak negatif jauhnya masyarakat
dari agama adalah munculnya berbagai macam permasalahan sosial. Hal ini
terjadi karena kemungkinan mereka mengalami kekosongan jiwa. Perilaku
yang koruptif, pergaulan antara lelaki dan wanita tanpa batas,
penyimpangan seksual, perdukunan dan hal-hal negatif lainnya merupakan
dampak dari jauhnya masyarakat dari agama. Untuk mengatasi hal tersebut,
menurut peneliti ini maka pendidikan Islam di kampus, terlebih perguruan
tinggi umum (PTU) memiliki peranan yang sangat penting. Hal ini karena
mahasiswa yang merupakan objek didik di kampus adalah generasi yang

akan berperan membangun negeri.



29

Institut Teknologi Bandung (ITB) yang merupakan salah satu PTU di
Indonesia, di samping bermuara kepada pengembangan sains dan teknologi,
juga memberikan pendidikan sosial yang diantaranya berbentuk pendidikan
agama. Hal ini penting karena kebutuhan manusia pada umumnya tidak
hanya mengembangkan kemampuan otak, tapi juga kehalusan jiwa.
Menurut peneliti ini, otak yang cerdas tetapi jiwanya hampa dari agama
hanya akan menambah beban masalah bagi negeri, begitu pun sebaliknya.
ITB sebagai salah satu PTU mempunyai peran dalam mengisi kekosongan
jiwa mahasiswanya dengan mata kuliah pendidikan agama. Pendidikan
agama di ITB sejauh ini tidak bertujuan untuk menjadikan mahasiswa
sebagai ulama yang tahu ilmu-ilmu agama hingga ke akarnya, akan tetapi
bertujuan mencetak seorang teknokrat, birokrat atau ilmuan pada bidangnya
masing-masing yang mengaplikasikan nilai-nilai agama. Sehingga saat
mereka terjun di dunia kerja dengan profesinya masing-masing, mereka
dapat menjaga nilai-nilai kesusilaan, terlebih dapat menjaga diri dari nilai-

nilai yang dilarang menurut agama.

Penelitian ini bertujuan untuk: pertama, untuk menelaah kedudukan
pendidikan agama di dunia pendidikan Indonesia, kusushya perguruan
tinggi. Kedua, mengkaji model pendidikan yang ideal khususnya bagi
kalangan mahasiswa yang masuk kategori generasi “Z”. Ketiga, mengkaji
peran pendidikan agama Islam di lingkungan Institut Teknologi Bandung
dalam mencetak generasi yang cerdas otak dan kokoh jiwa. Adapun metode
penelitiannya dengan mengkaji litelatur-litelatur berkaitan dengan
pendidikan, khususnya pendidikan generasi muda dan mengkaji system dan
kegiatan pendidikan agama Islam di lingkungan Institut Teknologi

Bandung.

Kesimpulan dalam penelitian ini disebutkan bahwa pendidikan agama di
lingkungan Perguruan Tinggi Umum sangat diperlukan, tidak hanya sebatas

melaksanakan peritah undang-undang, akan tetapi amanah yang harus



30

dilaksanakan demi tercetaknya generasi unggulan baik sebagai teknokrat,
birokrat, akademisi atau pengusaha yang pandai dari segi intelektual, namun
shaleh secara spiritual. ITB dan Mesjid Salman terus bekerjasama dalam
membangun karakter mahasiswa dengan berbagai macam kegiatan
keagamaan. Meskipun usaha ini tidak mudah dan membutuhkan waktu yang
tidak sebentar, akan tetapi peran pendidikan agama Islam di ITB
memberikan dampak yang besar bagi para mahasiswa terutama dalam

menghadapi Tantangan Global bidang sosial keagamaan akhir-akhir ini.

Dalam situasi di mana teknologi informasi menjadi sesuatu yang tidak
terhindarkan dalam kehidupan, termasuk kehidupan mahasiswa, ternyata
kebanyakan mahasiswa mengandalkan perolehan keilmuan keagamaannya
dengan cara belajar dalam forum dunia nyata, meskipun ada juga yang
memanfaatkan IT untuk belajar agama. Dengan demikian meski generasi
muda merupakan kelompok sosial yang sangat dekat dengan IT namun
mereka memiliki kekuatan untuk memilih media untuk belajar agama.
Bahkan mereka juga meyakini bahwa IT mengganggu aktifitas keagamaan

mereka.

Dalam pembentukan spiritualitas mahasiswa ITB, keberadaan Masjid
Salman tidak boleh diabaikan. Peran masjid Salman sangat sentral dalam
mengejawantahkan berbagai dakwah islamiyah mahasiswa ITB. Program-
program yang ditawarkan oleh Masjid Salman memiliki daya tarik
tersendiri, baik bagi mahasiswa ITB sendiri maupun mahasiswa di luar ITB.
Model diseminasi informasi, model pendidikan yang ditawarkan
memberikan penanaman spiritualitas yang mendalam bagi peserta didik.
Penggunaan IT daam proses pendidikan dan pelatihan di Masjid Salman
merupakan jawaban bagi kebutuhan untuk mendekatkan generasi muda ke

masjid.



31

4) Penelitian dengan judul Membendung Arus Paham Keagamaan Radikal di
Kalangan Mahasiswa PTKIN oleh Toto Suharto dan Ja’far Assagaf dari
FITK IAIN Surakarta, yang dimuat dalam Al-Tahrir, Vol. 14, No. 1 Mei
2014 halaman 157-180.

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kondisi wilayah Surakarta yang memang
memang memiliki keunikan tersendiri. Di wilayah ini menjamur kelompok-
kelompok Islam berpaham keagamaan radikal yang sering melakukan
sweeping, sehingga sering disebut kelompok vigilante (suka main hakim
sendiri). Pemahaman Islam radikal ini tak jarang disemaikan melalui
aktivitas masjid. Penelitian ini berpatokan pada hasil penelitian sebelumya
yang dilakukan oleh Center for Study of Religion and Culture (CSRC) UIN
Syarif Hidayatullah Jakarta pada 2010 yang menyebutkan bahwa dari 10
masjid di Surakarta yang diteliti sebagai bahan kajian, ternyata terdapat tiga
masjid yang diduga menjadi arena penyemai benih paham keagamaan
radikal.1 Penelitian mutakhir oleh Muhammad Wildan menyebutkan bahwa
di Surakarta terdapat sembilan kelompok vigilante lokal yang siap menjadi
akar pemahaman Islam radikal.? Temuan ini menunjukkan bahwa
pemahaman keagamaaan radikal di wilayah Surakarta berada pada tingkat

“mengkhawatirkan”, yang perlu mendapat perhatian serius.

Dunia Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN), menurut
peneliti ini, dalam konteks tersebut seyogyanya menjadi counter terhadap
pemahaman keagamaan radikal di wilayah ini. Di sini peran setiap kampus

penting dalam upaya mengcounter paham keagaman radikal, agar tidak

2 Yaitu Front Pemuda Islam Surakarta (FPIS), Laskar Jundullah, Laskar Umat Islam
Surakarta (LUIS), Tim Hisbah, Laskar Hizbullah Sunan Bonang, Hawariyyun, Brigade Hizbullah,
Barisan Bismillah, dan Al-Islah, ditambah dua gerakan Islam yang berpusat di Jakarta, yaitu Gerakan
Pemuda Ka’bah (GPK) yang berafiliasi dengan PPP, dan Front Pembela Islam (FPIl). Lihat
Muhammad Wildan, “Memetakan Islam Radikal: Studi atas Suburnya Gerakan Islam Radikal di
Solo, Jawa Tengah” dalam Conservative Turn: Islam Indonesia dalam Ancaman Fundamentalisme,
Martin van Bruinessen (ed.), terj. Agus Budiman, Cet. | (Bandung: Mizan, 2014), 292-294. Lihat juga
Muhammad Wildan, “Mapping Radical Islamism in Solo: a Study of Proliferation of Radical Islamism
in Central Java, Indonesia”, Al-Ja>mi’ah, Vol. 46, No. 1, 2008/1429, 55-56.



32

masuk ke kampus-kamus PTKIN di Indonesia. Sejak tahun akademik
2007/2008, FITK IAIN Surakarta mengadakan Program Pendampingan
Pengembangan Kepribadian Muslim Integral (P3KMI) dalam rangka
meningkatkan kompetensi lulusannya.® Dalam melaksanakan program yang
diperuntukkan bagi mahasiswa semester | dan |l tersebut, bahkan
diterbitkan buku panduan oleh Tim P3KMI.

Surakarta merupakan wilayah yang menjamur kelompokkelompok Islam
yang memiliki paham keagamaan radikal. Banyak pihak mengharapkan
paham keagamaan radikal tersebut bisa dibendung oleh IAIN Surakarta
sebagai salah satu PTAI yang ada di wilayah ini. Sejak 2006/2007 hingga
sekarang, FITK IAIN Surakarta mengadakan Program P3KMI (Program
Pendampingan Pengembangan Kepribadian Muslim Integral) yang materi
kurikulumnya dituangkan dalam sebuah buku panduan. Permasalahan yang
dirumuskan dalam penelitian ini ialah apakah materi kurikulum dalam buku
panduan P3KMI ini telah mencerminkan paham Islam moderat atau bahkan
memperkuat paham Islam radikal? Hasil penelitian ini menemukan bahwa
banyaknya referensi Gerakan Tarbiyah yang dijadikan rujukan dalam
penyusunan buku panduan P3KMI, secara ideologis, mengindikasikan
bahwa materi kurikulum dalam buku panduan ini tidak cukup kuat untuk
melakukan counter terhadap paham keagamaan Islam radikal bagi para
mahasiswa FITK IAIN Surakarta. Bahkan, melihat materi kurikulumnya
yang lebih merupakan modul mentoring yang biasa digunakan oleh Gerakan
Tarbiyah dalam melakukan pengkaderan melalui halagah, usroh, mantuba,
mutaba‘ah, dan materi-materi lainnya dalam melakukan mentoring, kuat
dugaan bahwa buku panduan P3KMI itu justru menjadi bagian dari Gerakan
Tarbiyah itu sendiri, atau setidaknya menjadi penyemai ideologi Gerakan

Tarbiyah.

3 4Tim P3KMI Fakultas Tarbiyah dan Bahasa IAIN Surakarta 2012, Muslim Integral: Buku
Program Pendampingan Pengembangan Kepribadian Muslim Integral (P3KMI), Cet. | (Yogyakarta:
Cipta Media Aksara, 2012), 2-3.



33

”Konten (buku ini) dari mahasiswa”, demikian penegasan Syamsul.
Pertanyaannya, sejauh mana materimateri kurikulum yang dimuat dalam
buku P3KMI tersebut mencerminkan upaya counter atas paham keagamaan
radikal, sehingga mahasiswa memiliki pandangan Islam moderat?
Sebagaimana diketahui, Kementerian Agama adalah lembaga formal milik
pemerintah yang berupaya menanamkan Islam moderat bagi Islam
Indonesia. bagian dari Gerakan Tarbiyah itu sendiri, atau setidaknya

menjadi penyemai ideologi Gerakan Tarbiyah.

Saran dari hasil penelitian ini ialah bahwa materi kurikulum P3KMI perlu
diredesain ke arah paham keagamaan Islam moderat, supaya menjadi
counter-radical bagi kalangan mahasiswa. Muatan-muatan kurikulum
seperti Islam rahmah bagi semua, toleransi, dialog, inklusif, teks dan
konteks, ijtihad, humanisme, pluralisme, multikulturalisme, dan lain-lain,
perlu dijadikan catatan khusus dalam mendesain ulang materi kurikulum

ini ke depan, sehingga tidak bernuansa ideologis-politis.

B. Teologi Kontemporer
1. Batasan Pengertian Teologi Kontemporer
Secara umum dikemukakan bahwa kata teologi dalam bahasa Indonesia
bersumber dari bahasa Latin, sementara bahasa Latin itu sendiri akarnya adalah dari
bahasa Grik Tua. Dalam bahasa Grik Tua dan Grik Romawi, kata ‘theologia’ terdiri
atas patahan kata ‘theo’ dan ‘logos’. Kata ‘theo’ dalam pengertian bahasa Grik tadi
adalah kata panggilan untuk dewa atau para dewa (theos). Selanjutnya, kata ‘logos’
dalam bahasa Grik berarti akal, wacana, doktrin, teori atau sains.* Selanjutnya, kata
tersebut beralih ke bahasa Inggris, menjadi ‘theology’ dimaknakan dengan ‘ilmu

agama’® atau sedikit yang lebih rinci, dimaknakan dengan ‘formal study of the

4 Lorens Bagus, Kamus Filsafat (Jakarta: Gramedia, 1996), h. 1090. Bandingkan dengan
Joesoef Sou’yb, Perkembangan Theologi Modern (Jakarta: Rimbow, 1987), 1-2.

5 John M Echols dan Hassan Shadaly, Kamus Inggris Indonesia (Jakarta: Gramedia, 1988),
586



34

nature of God and of the foundations of religious belief,”® jadi suatu ilmu yang
secara khusus membicarakan tentang dasar-dasar kepercayaan dari suatu
kepercayaan atau agama.

Lorens Bagus menulis bahwa pada awalnya, kata teologi dianggap
bersangkutan dengan mitos atau mitologi; Hesiodos dan Orpheus adalah contoh
terdepan untuk arti tersebut.” Selanjutnya, Lorens menyatakan bahwa Pseudo-
Dionysius membedakan antara teologi positif (berdasarkan Alkitab), teologi
negatif dan teologi superlatif (sesuai dengan pandangan Neoplatonik tentang Allah
sebagai yang ‘ter’ dalam segala segi). Karena tiada satupun pendekatan- pendekatan
tersebut mencukupi, akhirnya dianjurkan satu bentuk teologi baru yang disebut
teologi mistik.

Menurut Joesoef Sou’yb, kata ‘theologia’ itu mengandung makna sebagai
suatu ajaran pokok atau sebuah teori atau sebuah ilmu tentang permasalahan Tuhan
dalam pengertian yang seluas-luasnya, atau dengan kata lain, suatu disiplin ilmu
yang berbicara tentang permasalahan ilahiyat.® Kalau demikian, maka
sesungguhnya teologi itu adalah bagian dari filsafat, karena obyek dari filsafat itu
sendiri adalah tentang ‘yang ada dan yang mungkin ada’® Yang ada, baik yang ada
secara mutlak dalam pengertian ada dengan sendirinya dan tidak tergantung kepada
selain dirinya sendiri (dalam bahasa agama “Tuhan”), maupun yang ada tidak
mutlak, karena keberadaannya tergantung kepada sesuatu diluar dirinya (dalam
bahasa agama: makhluk/alam maujudat).

Kalau demikian, maka dapat dipahami bahwa ada teologi yang berbasis
pemikiran semata-mata (berbasis filsafat) dan ada teologi yang berbasis pada ajaran
atau nash agama.'® Dalam hal ini setiap agama mempercayai adanya Tuhan dan
mengakui adanya tata hubungan antara Tuhan dengan makhluk-Nya, dan itu masuk
dalam wilayah pembahasan teologi. Kalau demikian halnya, maka setiap agama

® AS Hornby (Eds.) Oxford Advanced Learner’s Disctionary of Current English (Oxford:
Oxford University Press, 1986), 895-896.

7 Lorens Bagus, Kamus Filsafat, hlm 1-2

8 Joesoef Sou’yb, Perkembangan Theologi Modern (Jakarta: Rimbow, 1987), 2.

® Nihaya, Filsafat Umum, dari Yunani Sampai Modern (Makassar: T. Pen., 1999), 19

10 Abdul Asiz Dahlan, Sejarah Perkembangan Pemikiran dalam Islam (Jakarta: Beunebi
Cipta, 1987), 13.



35

memiliki teologinya sendiri-sendiri. Ada teologi Kristen, teologi Katolik, teologi
Hindu, teologi Buddha, teologi Yahudi, teologi Konghuchu, dan ada teologi
Islam. !

Teologi lazim dipahami secara umum sebagai “ilmu tentang ke- Tuhan-an”,
sebab dilihat dari akar katanya, berasal dari theos (Tuhan) dan logos (ilmu,
pengetahuan). Teologi dengan demikian, berbicara tentang Tuhan. Tidak ada
teologi tanpa Tuhan. Wacana substantif dalam teologi selalu dan dipastikan
berpusat pada Tuhan, dan konteks teologi selalu berarti konteks ketuhanan.

Jika demikian, bisa dikatakan bahwa tuhan adalah “penanda” utama teologi;
Tuhan adalah Alpha dan Omega teologi, titik berangkat sekaligus titik akhir dari
refleksi dan pemikiran dalam teologi. Seluruh fondasi teologi dibangun atas
kehadiran Tuhan sebagai faktor pertama. Karena demikian fundamentalnya
pembicaraan tentangh Tuhan dalam teologi, maka dapat disimpulkan bahwa subjek
“Tuhan” adalah eidos, substansi, sekaligus idea, yang memungkinkan teologi ada
sebagai sebuah wacana.

Karena teologi terkait dengan “Tuhan” dan “pengetahuan” itu sendiri, maka
dapatlah disimpulkan bahwa teologi adalah:

1 llmu tentang hubungan dunia ilahi (atau ideal, atau kekal tak berubah)

dengan dunia fisik.

2. llmu tentang hakikat Sang Ada dan kehendak Allah (atau para dewa).

3. Doktrin-doktrin atau keyakinan-keyakinan tentang Allah (atau para dewa)
dari kelompok-kelompok keagamaan tertentu dari para pemikir
perorangan.

4. Kumpulan ajaran mana saja yang disusun secara koheren menyangkut
hakikat Allah dan hubungan-Nya dengan umat manusia dan alam semesta.

5 Usaha sistematis untuk menyajikan, menafsirkan, dan membenarkan

secara konsisten dan berarti, keyakinan akan para dewa dan/atau Allah.?

11 Abdul Asiz Dahlan, Sejarah Perkembangan Pemikiran dalam Islam, (Beunebi Cipta:
1987), 15
12 _orens Bagus, Kamus Filsafat, (Jakarta: Gramedia, Cet. Ke-4, 2005), 1090.



36

2 13

Teologi bertumpu pada tiga hal, yaitu “pembicaraan”, “pengetahuan”, dan
“kebenaran”. Ketiga matra ini tidaklah terpisahkan. Ketiganyalah yang menjadikan
teologi sebagai sebuah disiplin ilmu tentang Tuhan yang berbeda dengan ilmu-ilmu
lainnya. Perbedaan ini sangatlah fundamental dan mendasar, karena, sebagai
sebuah disiplin ilmu, teologi mempunyai objeknya yang khas untuk dibicarakan,
dan objek tersebut adalah sesuatu yang transendental (Tuhan). Karena
ketransendentalannya, maka teologi, sebagai akibatnya, juga mempunyai status
transendental dan menduduki posisi istimewa di antara ilmu-ilmu lain.*®

Dilihat dari aspek metodologis, teologi menurut Muhammad Al- Fayyadl
dapat dibagi ke dalam dua hal, yaitu teologi sebagai “sistem keyakinan” dan teologi
sebagai “kajian”.!* Pertama, sebagai sistem keyakinan, teologi menunjuk pada
pandangan dunia yang dibentuk oleh cita-cita ketuhanan (ideals of divinity) yang
secara intrinsic terkandung di dalam praktik keberagamaan itu sendiri. sebagai
sistem keyakinan, teologi adalah seperangkat doktrin yang diyakini dalam suatu
agama, dan dijalankan secara penuh sadar oleh pemeluknya.

Karenanya, teologi merupkan sesuatu yang historis dan kontekstual. la
bersifat historis karena terjadi di dalam suatu lingkup kesejarahan tertentu
(misalnya, kemunculan Gereja dalam agama Kristen, atau peristiwa tahkim dalam
Islam, yang kemudia melahirkan ilmu kalam. Selanjutnya, ia bersifat kontekstual
karena disituasikan oleh konteks tertentu, yang historis dan partikular.

Kedua, sebagai sebuah kajian, teologi menunjuk pada wacana yang
dikembangkan dari studi, telaah, dan pendekatan atas konsep-konsep ketuhanan.
Dalam konteks ini, sebagai sebuah kajian, teologi lebih bersifat kritis daripada

normatif. Karena ia terdiri dari sekumpulan wacana, maka teologi dalam pengertian

13 Muhammad Al-Fayyadl, Teologi Negatif Ibn ‘Arabi: Kritik Metafisika Ketuhanan,
(Yogyakarta: LKiS, 2012), him. 5. Al-Fayyadl menambahkan, bahwa analisis makna logos dan
theologia ini dengan implicit menunjukkan bagaimana teologi mengalami transformasi dalam
dirinya. Teologi ternyata bukan semata wacana tentang Tuhan, tetapi juga suatu system pengetahuan
yang, pada gilirannya, mengidentifikasi apa arti “kebenaran”. Dengan kata lain, ia menjadi suatu
sistem yang menentukan mana yang “benar” dan “tidak benar”, dan mendefinisikan, membatasi,
sekaligus memisahkan secara tegas hubungan antara keduanya. Pada titik ini, teologi mengintervensi
wacana tentang Tuhan dengan menegaskan bahwa ada wacana tertentu yang “benar”, dan
sebaliknya, ada wacana-wacana lain yang “tidak benar” atau “menyimpang dari kebenaran”.

14 Muhammad Al-Fayyadl, Teologi Negatif Ibn ‘Arabi, 63-64.



37

ini adalah sebuah diskursus filosofis tentang konsep ketuhanan. Teologi ini
mengkaji pandangan-pandangan ketuhanan yang sangat inti dan pelik, dan karena
itu pendekatannya tidak lagi bersifat historis sebagaimana teologi dalam pengertian
pertama, melainkan bersifat epistemolopgis dan ontologis.

Dalam perkembangannya, rumusan teologi kemudian dimaknai secara
variatif sesuai dengan masing-masing agama. St. Eusebius, seorang peletak teologi
Kristen setelah St. Origenes, misalnya, merumuskan definisi teologi sebagai
pengetahuan tentang Tuhan umat Kristen dan tentang Kristus. la mengemukakan
definisi ini untuk membersihkan teologi dari mitos-mitos pagan yang diwariskan
oleh Neo-Platonisme dan para filusuf Yunani Kuno. Pendapat ini kemudian diikuti
oleh St. Thomas Aquinas di Abad Pertengahan yang mendefinisikan teologi sebagai
sacra doctrina, pengetahuan suci dan sacral tentang ajaran-ajaran utama agama
Kristen.!®

Adapun kata kontemporer mengandung arti: pada waktu yang sama; semasa;
sewaktu; pd masa kini; dewasa ini.'® Penggunaan kata kontemporer biasanya
diaplikasikan pada istilah kesenian, ilmu-ilmu sosial, dan mahzab-mahzab filsafat.

Dalam dunia kesenian, arti seni kontemporer adalah perkembangan seni yang
terpengaruh dampak modernisasi. Seni Kontemporer berkembang di Indonesia
seiring makin beragamnya teknik dan medium yang digunakan untuk memproduksi
sebuah karya seni, juga karena telah terjadi suatu percampuran antara praktik dari
disiplin yang berbeda, pilihan artistik, dan pilihan presentasi karya yang tidak
terikat batas-batas ruang dan waktu. Beberapa ciri dari Seni Kontemporer adalah:

e Dihilangkannya sekat antara berbagai kecenderungan artistik,
ditandai dengan meleburnya batas-batas antara seni rupa, teater, tari,
dan musik.

o Keberadaan disiplin ilmu seperti sains dan sosial sebagai intervensi
dalam karya, terutama yang dicetuskan sebagai pengetahuan populer

atau memanfaatkan teknologi mutakhir.

15 Muhammad Al-Fayyadl, Teologi Negatif Ibn ‘Arabi, (LKiS: 2012), 64
16 https://kbbi.web.id/kontemporer


https://kbbi.web.id/kontemporer

38

Dalam kajian-kajian filsafat, filsafat kontemporer mengusung perubahan dari
model pemikiran filsafat sebelumnya yang memiliki karakteristik teosentris dan
dogmatis, menjadi filsafat yang lebih terbuka dengan pola pikir antroposentris.

Filsafat kontemporer muncul sebagai kritik bagi filsafat modern yang
teosentris. Filsafat kontemporer secara khusus melengkapi sisi-sisi filsafat modern
yang memiliki karakteristik didasari oleh perasaan (feelings) dan keinginan atau
gairah (desires) daripada pengetahuan (knowledge). Kedua penilaian itu didasari
oleh intuisi yang sulit dipertahankan dengan argumentasi logis.

Filsafat kontemporer hadir dengan menempatkan manusia sebagai subjek
sentral pada semesta dan mendasarkan segala pemikirannya berdasarkan teori
antroposentris yang berfokus pada perilaku manusia dan hubungannya dengan
kondisi kosmis dan sosial pada suatu waktu.

Adapun istilah teologi kontemporer, muncul pertama kalinya di Swiss pada
tahun 1919, dipelopori oleh Karl Barth dengan dilatarbelakangi oleh gerakan
renainssance yang muncul di Italia pada abad XIV. Renainssance artinya kelahiran
kembali kebudayaan klasik Yunani dan Romawi. Dalam perkembangannya gerakan
ini memunculkan gerakan humanisme yang menempatkan manusia sebagai pusat
segala sesuatu dan mendengungkan kedaulatan rasio. Kedaulatan rasio ini
dipelopori oleh Immanuel Kunt, pada tahun 1724-1804. Faktor lain yang
mempengaruhi munculnya teologi kontemporer adalah rasionalisme yang
dipelopori oleh Descartes, empirisme dengan pemikiran Yunani Kuno yang
menekankan matematika, logika, dan metode observasi. Materialisme yang
menganggap alam semesta adalah materi yang tidak terbatas dan yang bukan materi
adalah tidak ada. Selain itu, eksistensialisme yang dipelopori oleh Kierkegaard.
Paham ini menekankan bahwa manusia adalah bereksistensi dan manusia yang
bereksistensi adalah bebas.

Teologi kontemporer ini merupakan upaya menjawab konteks sosial yang ada
dan bentuknya praktis, bisa pada teologi pembebasan, lingkungan, humanistik dan
lain-lainnya. Intinya teologi kontemporer tidak bersifat teoritis, hanya menyajikan
langkah praktis perwujudan dari nash dalam menghadapi persoalan yang ada atau
dihadapinya.



39

2. Latar Belakang Munculnya Teologi Kontemporer

Selama ini pola pikir dan logika yang digunakan dalam ilmu teologi (agidah,
dokrin, dogma) adalah pola pikir deduktif, pola pikir yang tergantung pada sumber
utama (teks). Dalam hukum logika, selain pola pikir deduktif dikenal pula pola
pikir induktif. Pola pikir induktif mengatakan bahwa ilmu pengetahuan bersumber
dari reakitas empiris-historis. Realitas empiris-historis yang berubah-ubah, yang
bisa ditangkap oleh indra dan dirasakan oleh pengalaman dan selanjutnya
diabtraksikan menjadi konsep-konsep, rumus-rumus, ide-ide, gagasan-gagasan,
dalil-dalil yang disusun sendiri oleh akal pikiran.t’

Dalam pola pikir induktif tidak ada sesuatu apapun yang disebut ilusif. Semua
yang dikenal manusia dalam dunia konkret ini dapat dijadikan bahan dasar ilmu
pengetahuan, tidak terkecuali ilmu teologi. Persolan-persoalan yang dihadapi pada
masa sekarang ini lebih diwarnai isu-isu yang menuntut masalah kemanusiaan
secara universal. Isu seperti demokrasi, pluralisasi agama dan budaya, hak asasi
manusia, lingkungan hidup, kemiskinan struktural, menjadi tantangan sekaligus
menjadi agenda persoalan yang dihadapi oleh generasi kini. Isu-isu tersebut jelas
berbeda dengan isu-isu abad pertengahan dan zaman klasik yang biasa diangkat
dalam kajian teologi dan falsafah islam klasik.'®

Ketika dihadapkan pada isu-isu tersebut, pengembangan dan pembaharuan
ilmu teologi memang merupakan keniscayaan. Tahap awal dalam upaya
pengembalian “keseimbangan” antara bobot ilmu teologi klasik yang bermuatan
moralitas normative dan tuntunan perkembangan ilmu pengetahuan kontemporer
yang bersifat empiris mutlak, diperlukan kritik epistemologis yang mendasar.*®

Selain itu, secara praktis, teologi tidak bisa menjadi “pandangan yang benar-
benar hidup” yang memberi motivasi tindakan dalam kehidupan konkrit manusia.
Hal ini karena penyusunan teologi tidak didasarkan atas kesadaran murni dan nilai-

nilai perbuatan manusia, sehingga muncul keterpecahan (split) antara keimanan

17 Amin Abdullah, Filsafah Kalam, (Pustaka Pelajar, Yogyakarta: 1995), 89
18 Amin Abdullah, Filsafah Kalam....89
1% Amin Abdullah, Filsafah Kalam... 49



40

teoritik dan keimanan praktis dalam umat, yang gilirannya melahirkan sikap-sikap
moral ganda atau “sinkritisme kepribadian”.?°

Dalam upaya merekonstruksi untuk menuju sebuah format teologi yang bisa
berdialog dengan realitas dan perkembangan pemikiran yang berjalan saat ini, maka
objek kajian ilmu teologi klasik yang bersifat transendent-spekulatif, seperti
pembahasan tentang sifat-sifat Tuhan, yang relevansinya kurang jelas dengan
kehidupan masa kini harus diganti dengan kajian yang lebih aktual, seperti
hubungan Tuhan dengan manusia dan sejarah, korelasi antara keyakinan agama dan
pemeliharaan keadilan dan masih banyak lagi aspek lain. Dengan kata lain, perlu
diupayakan pergeseran wilayah pemikiran yang dahulu hanya memusatkan
perhatian kepada persoalan-persoalan ketuhanan (teologi), ke arah paradigma
pemikiran yang lebih menelaah dan mengkaji secara serius persoalan kemanusiaan

(antropologi).?

3. Teologi Barat Modern

Timbulnya pemikiran teologi modern di Barat (Kristen) hampir sama dengan
perkembangan pemikiran modern dalam Islam. Masing-masing punya latar
belakang atau konteks yang mendasari pemikirannya. Misalnya di Islam ada latar
belakang perjumpaan dengan budaya Barat dan situasi intern yang ada pada umat
Islam di negara atau daerahnya masing-masing. Di kalangan Kristen pun demikian,
pemikiran modernnya berkaitan dengan situasi atau konteks yang terjadi di negara
atau daerahnya masing-masing. Pemikiran modernnya tersebut merupakan jawaban
terhadap masalah yang timbul di negara ataum daerahnya berkaitan dengan
perjumpaan dengan budaya atau situasi intern umatnya.

Lahirnya pemikiran teologi Kristen modern di Eropa tidak lepas dari situasi
yang terjadi di Eropa. Situasi tersebut antara lain peristiwa Pencerahan (Aufklarung

atau Enlightement) di Eropa pada abad ke-18. Pada peristiwa tersebut terjadi

20 Hanif, Min al-Agidah ila al-Tsaurah,l, (maktabah matbuli: Kairo, 1991), 59
21 Hasan hanafi, Dirasat Islamiyyah, (Maktabah al-Anjilo al-Mishriyyah: Kairo), 205



41

perubahan dramatis dalam kebudayaan Eropa. Di Eropa orang makin percaya pada
terang akal dan daya pikir. Akal dipandang sebagai terang yang membimbing
manusia. Semua tradisi dalam berbagai bidang kehidupan (termasuk politik dan
ilmu pengetahuan) diteliti secara kritis dalam terang akal budi. Pencerahan ini di
samping mempengaruhi politik, ilmu pengetahuan, dan pendidikan, juga
mempengaruhi gereja. Semua tuntutan terhadap kekuasaan dikaji dan diteliti dalam
terang akal budi. Apa yang sebelumnya diterima sebagai hukum ilahi mulai
dipertanyakan dan semakin banyak bidang kehidupan yang tidak lagi dikuasai oleh
gereja atau didominasi ajaran agama (proses sekularisasi). Wilayah teologi pun
dipengaruhi oleh paradigma ini. Dogma-dogma gereja mulai diperiksa secara kritis.
Pada masa Reformasi, tradisi gerejawi akan ditolak jika tidak sesuai dengan
Alkitab, sedang pada masa Pencerahan, Alkitablah yang dikaji secara kritis terlepas
dari ajaran gerejawi.

Kalau pada abad ke-16 tradisi-tradisi Kristen menekankan perbedaan antara
satu dengan yang lain, sedang pada abad ke-17 dan seterusnya terutama bagaimana
mempertahankan teologi dan iman Kristen umumnya di tengah kecenderungan
ilmu pengetahuan yang hanya mengakui otonomi akal. Banyak ahli yang menganut
prinsip-prinsip pencerahan menentang kekuasaan gereja dan iman Kristen
berdasarkan wahyu ilahi. Oleh sebab itu dapat dimengerti jika banyak teolog yang
menentang sikap dan pandangan tersebut. Meskipun demikian, dapat diakui bahwa
periode Pencerahan sangat mempengaruhi metode ilmu teologi hingga kini. Di
samping itu penelitian ilmiah objektif juga makin mempengaruhi dalam studi
teologi.

Namun metode dan pendekatan ini berkembang dalam konteks kebudayaan
tertentu. Ada suatu kenyataan yang tidak dapat dielakkan, bahwa dalam beberapa
fakultas teologi terjadi pergumulan hebat di sekitar pendekatan Pencerahan.
Banyak pihak tidak menyetujui pendekatan tersebut dan bertanya: apakah iman
bersifat rasional belaka? Jika tidak, bagaimana hal ini dapat dijelaskan?

Di samping Pencerahan, ada hal lain yang mempengaruhi teologi modern
Eropa, yaitu peristiwa-peristiwa yang terjadi pada abad ke-20. Beberapa peristiwa

tersebut antara lain pecahnya Perang Dunia Pertama pada tahun 1914. Perang Dunia



42

Pertama merupakan pengalaman kolektif bagi manusia Eropa dan Amerika bahwa
zaman baru sungguh- ungguh telah mulai. Mereka kehilangan nilai-nilai yang
dijunjung tinggi sebelumnya. Kebenaran yang dianggap kebenaran yang tertinggi
selama berabad-abad hancur dengan tiba-tiba. Di samping pengalaman pahit, abad
ke-20 juga memperlihatkan beberapa perkembangan yang sangat dahsyat dan luas,
yang tidak ada bandingannya dalam seluruh sejarah umat manusia. Hal yang sangat
menonjol adalah perkembangan di bidang teknik. Perkembangan dari kapal terbang
sampai pesawat ruang angkasa; dari kereta kuda sampai mobil-mobil paling
mewah; perkembangan komunikasi sampai kepada transistor dan TV. Demikian
juga perkembangan dalam bidang ilmu pengetahuan. Hampir setiap bidang ilmu
berkembang dengan dahsyat bila dibandingkan dengan masa-masa sebelumnya.
Misalnya dalam bidang ilmu kedokteran, ilmu alam, ilmu hayat, sosiologi, dan
seterusnya.

Pada abad ke-20 juga ada pertambahan jumlah penduduk yang sangat besar,
kemerdekaan bangsa-bangsa baru atau dengan kata lain akhir dari kolonialisme dan
imperialsme abad-abad sebelumnya. Secara singkat dapat dikatakan bahwa pada
abad ke-20 ini memperlihatkan beberapa perkembangan yang sangat besar sehingga
menggoncangkan struktur, bukan hanya dari salah satu bangsa atau benua tetapi
struktur seluruh dunia. Tidak mengherankan bahwa beberapa perkembangan
tersebut ikut jJuga mempengaruhi pemikiran-pemikiran teologi.

Ada beberapa teolog Kristen modern di Eropa yang mengungkapkan
pemikiran-pemikiran teologisnya. Mereka berusaha menjawab tantangan zaman
dengan mengaitkannya pada Injil. Secara praktis mereka ingin mengungkapkan
iman Kristennya dalam konteks zaman modern di Eropa. Salah satu teolog yang

dibahas di sini ialah Friederich Schliermacher dan Karl Bath.

1) Friederich Schliermacher (1768-1834)

Friederich Schliermacher lahir di Breslau, di selatan Polandia. Ayahnya
seorang pendeta Reformed-calvinisme di Prassian Army (North Germany) yang
sangat dipengaruhi Pietisme dari kaum Moravian.



43

Schliermacher mempunyai perjalanan iman yang unik. la mengalami depresi
setelah meninggalkan kelompok Moravian dan dipengaruhi oleh pemikiran
Immanuel Kant (ia bertemu dengan Kant pada tahun 1791 di Koningberg) yang
menekankan bahwa “man’s god is simply to fulfil his moral duty here and now
without reference either to God or a here-after.” Selanjutnya imannya hidup lagi
karena pengaruh temannya yang saleh, Count Dohna, yang mengajar privat
anaknya. Tetapi ia meninggalkan pengalaman imannya yang indah tersebut dan
kembali terpengaruh oleh Kant dan Spinoza, selanjutnya karena pengaruh mereka
Schlier-macher mengembangkan Phantheisme sepanjang sisa hidupnya. la dua kali
mengambil ujian untuk menjadi pendeta Gereja Reformed dan selanjutnya
melayani di Berlin.

Schliermacher begitu terkenal pada zamannya. la menjadi Dekan pertama di
Universitas Berlin dan menjadi dosen Etika, Ekesgese Perjanjian Baru, Dogmatika
dan Filsafat. la menikah dengan janda yang bernama VVon Willlich. Kematian anak
laki-laki satu-satunya menimbulkan kesedihan yang sangat mendalam dalam
hidupnya. lamenulis buku Reden Uber die religion und die Gebeldeten unter ibren
Verachteren. Buku tersebut terbit pada tahun 1799. Pada cetakan pertama ia belum
berani mencantumkan namanya dan masih memakai nama samaran. Buku ini
sangat laku, sampai dicetak tiga kali (tahun 1805, 1821, dan 1831) semasa ia hidup,
dan tetap diterbitkan sampai abad ke-20 baik dalam bahasa aslinya maupun
terjemahannya. la pun menulis buku yang lebih tebal dan lebih sistematis yang
bejudul Dar Christliche Galeube atau Akidah Kristen, terbit pada tahun 1821.

Pemikiran teologi Schliermacher didasarkan pada persangkaan bahwa antara
manusia dengan Allah ada jurang pemisah yang tidak mungkin dijembatani oleh
manusia. Manusia yang pembawaannya tidak berbeda dengan binatang tidak
mungkin bisa mempunyai pengetahuan (knowledge) mengenai hal-hal yang
supranatural. la juga percaya bahwa Allah tidak mungkin menjadi Allah yang
dikenal manusia bila Allah menyatakan diri-Nya melalui hal-hal yang supranatural,
misalnya melalui miracles (keajaiban-keajaiban).

Schliermacher percaya bahwa Allah tidak mungkin dapat dikenal oleh

manusia bila kehadiran dan penyataan diri-Nya berada di seberang daya



44

kemampuan pemahaman dan persepsi manusia. Pemikiran ini tampaknya ingin
melepaskan sama sekali iman Kristen mengenai supra-natural God yang disaksikan
Alkitab. Baginya realitas adanya pengetahuan tentang Allah dalam diri manusia
terjadi karena knowledge of God itu sendiri menyatu di dalam perkembangan
pengetahuan dan pengalaman manusia dengan dunia di luar dirinya. Dengan
pemikiran seperti itu ia akhirnya sampai pada konsep Allah yang pantheistik.
Menurut Schliermacher pengalaman dengan Allah selalu ditandai dengan
munculnya perasaan kehangatan kasih spontanitas atau tidak dibuat-buat dan
keterlibatan pribadi secara penuh.

Bagaimana mungkin hal itu dapat dialami manusia? Schliermacher
menyatakan bahwa pengalaman agama hanya dapat dialami bila manusia mengasihi
sesamanya. Pada saat orang Kristen benarbenar mengasihi sesama manusia, orang
Kristen akan merasa bahagia dan saatsaat seperti ini tidak lain adalah moments of
enco-untering with God yang kalau disadari akan memberikan feeling of absolute
dependency atau perasaan ketergantungan mutlak kepada Allah. Dalam hal ini ia
menyatakan bahwa untuk menerima kehidupan dunia Spirit di dalam dirinya
sendiri dan dengan demikian menjadi beragama, seseorang pertama harus mengerti
kemanusiaan, dan ini hanya dapat dia lakukan di dalam cinta dan melalui cinta.
Inilah mengapa antara kemanusiaan dan agama sangat dekat kaitannya. Kerinduan
untuk cinta, sungguh-sungguh memenuhi dan berulang, membawa seseorang tak
terelakkan menjadi beragama. Selanjutnya ia mengatakan bahwa Allah dapat
dikenal manusia melalui perenungan atau kontemplasi.

Adapun Gereja, bagi Schliermacher hanyalah merupakan wujud dari salah
satu agama yang mempunyai keunikan tersendiri, sama seperti agama-agama lain
di dunia ini. Keunikan Gereja terletak dalam semangatnya mendemonstrasikan
persekutuan dan kesatuan antar anggotanya secara murni. Suatu manifestasi yang

hanya terjadi karena gereja merupakan bagian dari agama yang positif (benar).

2) Karl Barth (1886-1968)
Karl Barth lahir pada tanggal 10 Mei 1886 di Basel. Ayahnya, Fritz Barth
(1856-1912) adalah seorang pendeta dan dosen di Sekolah Pendidikan Pendeta di



45

Basel.23 Setelah belajar di Universitas Bern, Berlin, Tubingen dan Marburg ia
menjadi pendeta Calvinis di Swiss. Sewaktu melayani gereja di Safenwil, dekat
Aarau, ia menulis tafsiran Surat Paulus kepada Jemaat Roma, terbit pada tahun
1919. Buku ini menurut seorang Katolik dampaknya bagaikan ledakan bom di
tempat bermain para teolog. Barth menjadi pemimpin reaksi Ortodoksi Baru
terhadap liberalisme abad ke-19. la menjadi guru besar teologi di Universitas
Gottingen, Munster dan Bonn. Bersamaan dengan menanjaknya Adolf Hitler ia
menjadi pemimpin Gereja yang Mengaku dan pemrakarsa utama dari Deklarasi
Bremen pada tahun 1934. Pada tahun 1935 ia diberhentikan oleh Hitler dan
dikembalikan ke Swis. Di sana ia menjadi guru besar teologi di Basel sampai ia
pensiun pada tahun 1962. la meninggal pada tahun 1968.

Barth dididik oleh banyak teolog liberal terkemuka dari awal abad ke-20.
Namun selama Perang Dunia | ia mulai mempertanyakan ajaran mereka.
Kekejaman perang menyebabkan optimisme liberal tentang kemajuan dan
kesempurnaan manusia ditantang. Barth sangat terkejut, karena hampir semua
mantan gurunya pada awal bulan Agustus 1914 telah menandatangani proklamasi
yang mendukung politik perang dari kaisar Jerman. Oleh sebab itu ia berpendapat
bahwa teologi abad ke-19 tidak lagi mempunyai masa depan. Barth terpengaruh
teman-temannya, yaitu Christoph Blumhart dan Edward Thurneysen, di samping
karya Kierkegaard dan Dostoyevski, dan khususnya dengan membaca Alkitab
sendiri. la sampai pada suatu pendapat bahwa liberalisme sudah bangkrut.
Liberalisme yang menyanjung manusia dengan mengorbankan Allah, yang lebih
mempelajari agama manusia dari pada penyataan Allah. la mengatakan bahwa
kapal hampir kandas, sudah tiba saatnya untuk banting stir 180 derajat. Hal inipun
dilakukan oleh Barth dalam karyanya Surat kepada Jemaat Roma. la menekankan
keilahian Allah, “Allah sama sekali lain,” “perbedaan kualitatif yang tak terbatas”
antara Allah dan manusia. Kita tidak akan mengatakan “Allah” dengan mengatakan
“manusia” dengan suara nyaring. Teologi bukan penyelidikan filsafat atau
pengalaman keagamaan manusia, tetapi pelajaran firman Allah. Pada tahun 1927
Barth menerbitkan jilid pertama dari serial buku mengenai Dogmatika Kristen.

Tetapi buku ini dicela karena berdasarkan pada filsafat eksistensialis. Oleh karena



46

itu Barth memutuskan untuk mulai kembali dan pada tahun 1932 muncullah jilid
pertama dari Dogmatika Gerejawi.

Selama hidupnya tidak kurang dari 12 jilid yang tebal dari Dogmatika
Gerejawi telah diterbitkan, yang secara kasar kurang lebih 6 juta kata. Bagian-
bagian dari jilid ke-13 yang tidak lengkap kemudian diterbitkan oleh Barth dan
kawan-kawannya. Dogmatika Gerejawi tidak ada bandingannya dalam hal panjang
dan ketelitiannya. Bahkan Ikhtisar Teologi karya Thomas Aquino kelihatan kecil
bila dibandingkan karya ini. Paus Pius XII, yang membuat rumusan “yang tidak
dapat salah” dari kenaikan Maria ke Surga dalam tulisannya Munificentissimus
Deus, menyebut Barth sebagai teolog terbesar setelah Santo Thomas Aquino, suatu
penghormatan yang luar biasa. Sungguh menarik, meskipun Barth sangat kritis
terhadap Katolisisme-Roma, tulisantulisannya mendapat perhatian dan penilaian
positif dari banyak sarjana Katolik, seperti Hans Kung. Barth sendiri memberi
komentar bahwa uraian yang paling komprehensif, analisis yang paling mendalam,
bahkan evaluasi yang paling menarik dari Dogmatika Gerejawi dan karya lainnya
sampai sekarang (1958) datang dari kubu Katolik, memang ada beberapa
pengecualian misalnya Berkouwer.

Salah satu ciri pemikiran awal Barth yang mencolok adalah pemberontakan
neo-ortodoks terhadap liberalisme. Barth pernah belajar pada beberapa teolog
liberal yang terkenal, misalnya Harnack dan Hermann. Bahkan sebelum terbit buku
tafsirannya tampaknya Barth juga mengikuti cara pemikiran mereka. Yesus yang
digambarkan oleh Harnack bukanlah Anak Allah yang unik supranatural, tetapi
hanya personifikasi kasih dan cita-cita manusia yang paling ideal. Alkitab, menurut
Hermann, bukanlah Firman Allah yang tanpa salah, tetapi kitab biasa saja, penuh
kesalahan, sehingga apabila hendak menemukan kebenaran di dalamnya harus
dilakukan keritik-kritik yang radikal. Ukuran untuk kebenaran adalah pengalaman,
perasaan. Teologi Harnack dan Hermann adalah Idealisme, yang ditandai oleh garis
pietisme yang dalam dan mementingkan pengalaman Kristen yang praktis.

Pada tahun 1919 (dan lebih kuat lagi dalam revisi tahun 1921), Barth
mencoba menolak sebagian besar liberalisme klasik. Perasaan ngeri dalam Perang

Dunia | telah menolong menghancurkan dunia mimpinya. la menyadari bahwa



47

Jerman yang berbudaya, Inggris yang liberal, dan Perancis yang beradab, saling
bertempur bagaikan binatang gila. Ketika perang mulai meletus, para dosen Barth
mengikuti orang-orang yang mendukung Jerman. Guru-guru Barth yang liberal
tersebut telah dibuka kedoknya sebagai guru agama dari suatu kebudayaan dan
terikat pada kebudayaan tersebut.

Melalui tafsiran surat Roma tersebut Barth mencoba menolak ajaran mantan
gurunya. Dalam liberalisme, Allah dianggap imanen (hadir) di dalam dunia.
Sebaliknya Barth menunjukkan Allah hanya sebagai “Yang Mutlak Berbeda™ dari
manusia (the Wholly Other). Subyektivitas liberalisme pada abad ke-19 telah
menempatkan manusia sebagai pengganti Allah. Barth menyatakan bahwa biarlah
Allah tetap sebagai Allah dan bukan manusia. Liberalisme telah meninggikan
penggunaan agama yang berbudaya, sedangkan Barth mengutuk agama sebagai
dosa yang utama. Liberalisme membangun teologi di atas dasar etika. Sebaliknya
Barth membangun etika di atas dasar teologi.

Tafsiran Barth pada tahun 1921 mencanangkan suatu pandangan baru tentang
penyataan atau wahyu yang masih dominan pada masa itu. Berlawanan dengan
liberalisme sebelumnya, ia menekankan bahwa manusia memerlukan wahyu. Oleh
karena itu ia memilih istilah “teologia Firman Allah” untuk ide-ide barunya.
Meskipun demikian, dalam tekanannya pada penyataan tersebut, ia sangat hati-hati
membedakan Alkitab dari identifikasi mutlak dengan Firman Allah. Hal ini
merupakan warisan dari Kant. Menurut Barth seorang bisa saja membaca Alkitab
tanpa mendengar Firman Allah. Alkitab hanyalah suatu tanda atau symbol, tetapi
paling tidak merupakan symbol dan melalui symbol tersebut Firman Allah datang
kepada manusia. Hubungan antara Allah dengan Alkitab tetap nyata, tetapi tidak
langsung.

Menurut Barth, Alkitab adalah Firman Allah sejauh Allah berbicara
melaluinya. Alkitab dengan demikian menjadi Firman Allah di dalam peristiwa ini.
Sebelum menjadi nyata bagi manusia, sebelum terpancar di dalam kehidupan
manusia, sebelum berbicara kepada manusia dalam situasi eksistensial, Alkitab
bukanlah Firman Allah. Oleh sebab itu, menurut Barth, Allah merupakan suatu

catatan penyataan masa lalu, dan janji untuk penyataan masa yang akan datang.



48

Tafsiran Barth memperkenalkan suatu metode baru untuk menjelaskan
teologi, yaitu dialektika. Istilah ini segera dihubungkan dengan pemikiran Barth,
meskipun metode tersebut dipinjam dari beberapa tulisan filsuf Eksistensialis
Kierkegaard. Kierkegaard pernah menyatakan bahwa semua penyataan teologi
berciri paradoks dan tidak dapat dipadukan. Manusia hanya dapat memegang kedua
unsur paradoks ini dalam keadaan tetap berlawanan, dan memegangnya secara
demikian dilakukan melalui iman (yang didefinisikan sebagai emosi manusia yang
tertinggi). Penerimaan paradoks itulah yang disebut sebagai loncatan iman.

Barth sangat dipengaruhi oleh konsep ini ketika ia menyiapkan revisi untuk
edisi kedua tafsiran surat Roma. Barth menyatakan bahwa selama ada di dunia ini,
para teolog tidak dapat melakukan hal lain dalam teologi kecuali dengan
menggunakan metode “pernyataan dan lawan pernyataan.” Para teolog tidak berani
mengucapkan secara mutlak kata akhirnya. Paradoks bukanlah suatu kebetulan
dalam teologi Kristen. Paling tidak hal itu termasuk salah satu bagian inti pemikiran
teologi. Menurut Barth, sifat penyataan yang sebenarnya berlanjut melalui pradoks:
Allah yang tersembunyi namun dinyatakan, pengenalan manusia akan Allah dan
pengenalan manusia akan dosa, setiap orang dipilih tetapi juga ditolak sebab
berdosa di dalam Kristus, Yesus sekaligus sebagai Ya dan Tidaknya Allah, manusia
dibenarkan oleh Allah, tetapi pada saat yang sama dia adalah sorang yang berdosa.
Salah seorang pengamat pernah berkata dengan tepat bahwa menurut teologi
dialektika Barth, penyataan yang datang dari atas kepada manusia di dalam
kontradiksi dosa dan di dalam keterbatasan hanya dapat mengena pada pikiran
manusia sebagai serangkain paradoks.

Barth mencoba memulihkan penafsiran tentang konsep transendensi Allah
yang mutlak. Sesungguhnya, metode dialektika Barth ini tampaknya berhubungan
dengan pemikirannya bahwa Allah itu senantiasa Subyek, tidak pernah Obyek.
Bagi Barth, Allah bukanlah satu bagian di dalam dunia bendabenda. Allah adalah
Yang Mutlak Berbeda (Wholly Other) yang tidak terbatas dan juga berdaulat, yang
dapat dikenal hanya apabila la berbicara kepada manusia. la tidak dapat dijelaskan
sebagaimana suatu benda dapat dijelaskan, manusia hanya dapat berbicara kepada-

Nya. Oleh karena itu, teologi dilarang mengukur-Nya melalui pemikiran yang



49

langsung atau sempit. Manusia tidak dapat berbicara tentang Allah, manusia hanya
dapat berbicara kepada Allah. Menurut Barth, sifat Allah menuntut supaya
peryataan manusia kepada-Nya harus selalu berselubungkan kontradiksi. Manusia
tidak dapat menyebut Dia dekat, kecuali menyebutnya jauh.

Tema utama Barth yang diduga berlawanan dengan liberalisme adalah
perbedaan kwalitatif yang tak terbatas antara kekekalan dan waktu, surga dan bumi,
Allah dan manusia. Allah tidak boleh diidentifikasikan dengan apapun di dalam
dunia, bahkan tidak juga dengan perkataan-perkataan Alkitab. Allah mengunjungi
manusia seumpama garis singgung yang tampaknya menyentuh lingkaran, namun
sesungguhnya tidak menyentuhnya. Allah berbicara kepada manusia seperti sebuah
bom yang meledak di bumi. Sesudah meledak, yang tertinggal adalah kawah hangus
di tanah.

Barth juga menekankan suatu sikap baru yang tidak peduli terhadap sejarah
dalam dunia teologi. Tologi abad ke-19 telah mencoba menemukan Yesus Historis
di belakang Kristus Supranatural di dalam Alkitab. Teolog-teolog liberal klasik
seperti Harnack telah mencoba menemukan inti-inti yang bersifat fakta sejarah
tentang Yesus di dalam Injil-injil yang mereka anggap tidak dapat dipercaya. Barth
mencela penyelidikan tersebut sebagai suatu yang tidak penting. Penyataan tidak
memasuki sejarah. Penyataan hanya menyentuh sejarah seperti sebuah garis
singgung menyinggung lingkaran. Di dalam sejarah tidak ada sesuatu apapun yang
dapat menjadi dasar iman. Iman adalah ruang kosong yang diisi, tidak dari sejarah
yang di bawah, melainkan dari penyataan yang dari atas. Barth, sebagaimana
Kierkegaard dan Franz Overbeck, membagi sejarah menjadi dua tingkat, yaitu
Historie dan Geschichte. Historie merupakan kumpulan seluruh fakta historis masa
lalu, yang secara obyektif dapat dibuktikan benar. Sedang Geschichte berhubungan
dengan hal-hal yang menyentuh saya secara eksistensial, menuntut sesuatu dan
menghendaki janji setia dari saya. Kebangkitan Yesus termasuk dalam lingkup
Geschichte, bukan Historie. Barth menganggap lingkup Historie tidak bernilai bagi
orang Kristen, Yesus harus ditemui dalam lingkup Geschichte.



50

Di dalam bukunya Romerbrief, Barth menyatakan bahwa iman ialah
ketakjuban manusia terhadap incognito Ilahi. Iman ialah kasih kepada Allah
berdasarkan kesadaran akan perbedaan manusia secara kualitatif dengan Allah.
Iman merupakan pengaminan (peng-iaan) manusia akan penolakan Allah terhadap
manusia yang dilakukan di dalam Kristus. Iman berarti bahwa orang secara terharu
berhenti di hadapan Allah dan menyadari akan kehinaaannya. Iman berarti
berakhirnya segala penyerbuan yang idealistis terhadap Allah, akhir segala pretensi
yang menganggap telah melihat dan mengerti Allah. Iman bersifat paradoksal.
Pengalaman keagamaan tidak memberi kepastian iman. Siapa saja yang beriman,
ila menanti di ambang, ia bahkan tidak boleh menentukan bahwa ia beriman, ia
hanya percaya bahwa ia beriman.

Berdasarkan uraian di atas, Barth menentang apa yang disebut religi. Menurut
Barth, religi merupakan kebalikan dari pada iman, sebab religi merupakan usaha
manusia untuk menghampiri Allah. Di dalam religi manusia melanggar garis batas
yang mematikan, yang memisahkan Allah dengan manusia. Di dalam religi segala
jarak dikaburkan, karena manusia bermaksud mendahului untuk memiliki apa yang
seharusnya ditunggu datangnya dari Allah. Oleh karena itu religi merupakan
pemberontakan manusia terhadap Allah. Di dalam religi manusia ingin menjadi
seperti Allah. Gejala religi berlaku juga bagi agama Kristen, bahkan di dalam agama
Kristen ada jurang yang menganga, yang memisahkan Allah dengan manusia.

Gereja sebenarnya merupakan religi yang diorganisasikan untuk
memperhatikan beberapa kepentingan manusia terhadap Allah. Gereja merupakan
alat manusia manusia untuk mengatur mempertahankan dan memperjuangkan
hubungan manusia dengan Allah. Gereja dalam kenyataannya tidak mau menjadi
orang asing di dunia ini, bahkan senantiasa mencoba menarik perhatian dunia.
Gereja lapar dan dahaga terhadap hasilhasil yang positif di dalam dunia, takut
kesepian di padang gurun dunia ini. Oleh karena itu, Gereja sebenarnya ateis.
Meskipun demikian, menurut Barth, Gereja memang harus ada. Sebab
bagaimanapun juga di dalam Gereja ada Injil. Padahal Injil itu harus diberitakan
kepada manusia. Gereja sebagai suatu kemungkinan yang bersifat religius gerejawi

tidak dapat dihindari, tetapi Gereja juga merupakan tempat Allah menyalurkan



51

karya-Nya kepada manusia. Maka orang Kristen tidak boleh keluar dari Gereja. la
harus tetap di Gereja, tetapi dengan kesadaran bahwa ada perbedaan yang sangat
besar antara Injil dan Gereja. Gereja berdiri di tengah-tengah bencana yang tidak
dapat dielakkan. Pendeta di dalam Gereja harus berfungsibsebagai komandan yang
berdiri di pos yang sebenarnya tidak dapat dipertahankan lagi. la tidak boleh
mengokohkan posnya, ia harus membiarkan posnya tetap menjadi pos yang tidak
dapat dipertahankan lagi. Hal ini sama kedudukannya dengan kemah perjanjian di
padang gurun. Kemah terus bergerak dari satu tempat ke tempat lain. Kemabh tidak
boleh dijadikan Bait Allah, tidak dapat dijadikan kuil seperti yang terjadi pada
bangsa-bangsa kafir.

Sebelum menulis bukunya Kirchliche Dogmatik, Barth terinspirasi oleh
Anselmus dari Canterbury melalui bukunya Cur Deus (Mencari Pengetahuan).
Anselmus mengajarkan bahwa “Fides quaerit intellectum” (Iman mencari
pengetahuan). Terutama dengan ajarannya ini telah mempengaruhi pikiranpikiran
teologis Barth dalam bukunya Kirchliche Dogmatik. Di dalam buku tersebut Barth
berbicara panjang lebar tentang Trinitas (Allah Tritunggal). Pertanyaan pokok
dalam pembahasannya ialah “Apakah ajaran tentang Trinitas yang dahulu dianggap
benar, sekarang tidak berlaku lagi? Apakah manusia pada waktu ini hidup _dan
terus hidup_ tanpa Allah? Bagaimanakah manusia dapat memenuhi perintah untuk
mengasihi Allah, kalau ia tidak mengetahui apa-apa tentang Allah?

Menurut Barth, ajaran tentang Trinitas bukanlah produk atau hasil dari
kesombongan manusia -juga bukan bentuk pemikiran metafisis, yang pada waktu
itu telah usang- tetapi berdasar dari Injil. Ajaran ini mau mengatakan kepada
manusia bahwa Allah tidak sama dengan manusia. Allah tidak sepi atau sunyi dalam
diri-Nya sendiri, seperti manusia. Allah tidak tergantung pada sesuatu yang
berhadapan dengan Dia, seperti manusia. Allah juga tidak membutuhkan manusia
(sebagai ciptaan). Sungguhpun demikian la menghendakinya, seperti yang
diucapkan oleh Angelus Silesius bahwa “saya tahu, bahwa Allah tanpa saya sama-
sekali tidak dapat hidup, kalau seandainya saya tidak ada, la akan mati.” Itu berarti
bahwa Allah, karena kasih dan kebaikan-Nya yang berlimpah-limpah, memberikan

juga kehidupan kepada manusia sebagai ciptaan. Karena itu ajaran tentang Trinitas



52

menurut Barth harus merupakan alasan bagi manusia untuk merasa kagum terhadap
kasih Allah dan untuk mengasihi-Nya dan mempersembahkan puji-pujian kepada-
Nya.

Allah menjadi ajaran sentral Barth. Topik pembicaraan tentang predestinasi
Kristen, menurut Barth adalah berbicara tentang kemuliaan kasih dan anugerah
Allah dalam Yesus Kristus bagi manusia. Barth dengan keras mengkritik ajaran
tradisioanal tentang predestinasi, sebab ajaran tersebut lebih dekat pada ajaran
tentang takdir. Kalau predestinasi Kristen dipahami sebagai takdir, maka Allah
digambarkan sebagai kuasa yang menakutkan. Padahal Allah adalah Allah yang
Mahakasih. Bukan saja dalam Yesus Kristus la menyatakan diri-Nya, juga di dalam
Dia latelah mempredestinasikan (telah memilih) manusia. Karena itu manusia tidak
boleh bimbang. Yesus Kristus adalah jaminan manusia. Di Golgota la menanggung
hukuman Allah, sambil menjadi manusia yang ditolak oleh Allah. la bukan saja
telah mati, tetapi la juga telah dibangkitkan Allah dan dimuliakan. Sebagai wakil
manusia la dipilih oleh Allah untuk menerima kemuliaan. Bersama-sama dengan
Dia semua orang turut diselamatkan. Di dalam Dia mereka dipilih (dipredestinasi)
oleh Allah untuk menerima kemuliaan dan keselamatan yang kekal. Barth berusaha
membangkitkan orang Kristen untuk mengagumi kasih Allah yang tidak terbatas
itu dan untuk memuji nama-Nya. Menurut banyak komentator, usaha ini menjadi
motif utama dalam karyanya yang begitu besar. Karena Barth tidak henti-hentinya
merasa kagum, selanjutnya tidak henti-hentinya memuji Allah dan bersaksi melalui
beberapa khotbah dan karya dogmatisnya, tentang perbuatan-perbuatan-Nya yang
besar.

Berdasarkan uraian di atas tampaklah bahwa Karl Barth dalam pemikiran
teologinya lebih memfokuskan pada bidang Teologi Dogma, yaitu menguraikan
ajaran-ajaran pokok dalam iman Kristen. la membahas masalah metode dialektika
dalam teologi, transendensi Allah yang Mutlak, historie dan gesschichte, iman dan
religi, Trinitas, dan predestinasi. Meskipun ia belajar pada beberapa teolog liberal
seperti Harnack dan Hermann, tetapi ia justru menentang pemikiran guru-gurunya
tersebut. la menekankan pendekatan dialektika dalam mempelajari Alkitab. la

mengkritik para teolog liberal lebih banyak menembangkan pendekatan monolog,



53

bukan dialog dengan Alkitab. Aliran Karl Barth dikenal sebagai neo-ortodoks.
Pemikiran Karl Barth dipengaruhi oleh beberapa temannya misalnya Cristoph
Blumhart dan Edward Thurneysen dan karangan Kierkegaard dan Dostoyevski,
tetapi terutama karena membaca Alkitab itu sendiri.

Demikianlah, pemikiran teologi Kristen modern di Eropa berkaitan erat
dengan perkembangan aliran filsafat, ilmu pengetahuan, teknologi, sosial, politik,
dan seni-budaya yang ada di Eropa pada era modern. Pemikiran teologi Friederich
Schliermacher, bercorak liberal. Dia berusaha menafsirkan Injil dari perspektif
filsafat, science dan teknologi, sosial, politik, seni dan budaya yang ada pada era
modern. Adapun pemikiran teologi Karl Barth bercorak neo-ortodoks. la
mengabaikan semua penafsiran yang dilakukan oleh para teolog liberal. la
memandang Injil sebagai sesuatu yang unik yang tidak bisa ditafsirkan model

teolog liberal.

4. Teologi Islam

Teologi Islam berkembang dalam tiga periode, yaitu periode klasik, abad
pertengahan dan modern. Mengawali kelahirannya pada masa klasik, teologi Islam
mengalami masa kemajuan dan masa disintegrasi yang terjadi antara tahun 650-
1250 M., yang disebut sebagai periode klasik. Masa kemajuan ini meliputi masa
Rasulullah, masa Khulafa al-Rasyidin, masa Bani Umayyah, dan masa keemasan
Daulah Abbasiyah. Menurut Harun Nasution, persoalan yang pertama-tama muncul
sehingga lahir perdebatan dalam bidang kalam atau teologi adalah persoalan politik,
tetapi persoalan politik ini segera meningkat menjadi persoalan teologi. Perang
saudara yang menghasilkan perpecahan teologis, terutama sekali dipicu oleh
peristiwa arbitrase, ketika Ali bin Abi Thalib diangkat sebagai Khalifah.

Periode pertengahan berlangsung antara tahun 1250-1800 M., meliputi masa
kemunduran budaya dan peradaban Islam yang diawali dengan kehancuran
Baghdad sebagai pusat budaya Islam. Pada masa ini berdiri tiga kerajaan besar yaitu
Daulah Turki Utsmani di Turki, Daulah Shafawiyah di Iran, dan Daulah Mongol di

India. Perkembangan teologi pada periode pertengahan adalah hasil



54

penyederhanaan dari perkembangan teologi masa disintegrasi di penghujung
periode klasik yang ditandai dengan disingkirkannya filsafat sebagai metode
pemahaman agama. Dalam praktiknya metode filsafat yang awalnya dijadikan alat
untuk menjelaskan teks wahyu dalam kaitannya dengan problem dasar relasi
manusia, alam dan Tuhan, telah diarahkan secara terbatas semata-mata untuk
menjustifikasi atau merasionalisasi wahyu. Dengan demikian filsafat yang cukup
dominan dalam alam pikir Mu’tazilah pada periode klasik telah menjadi semacam
antek suruhan teologi, yang mengakibatkan otoritas filsafat sebagai pengetahuan
menjadi kabur dan kurang kritis terhadap agama. Hasilnya tradisi berpikir kritis
dalam filsafat menjadi pudar.

Periode modern terjadi antara tahun 1800 hingga sekarang. Masa ini lahir
sebagai imbas dari kolonialisasi yang melanda di hampir seluruh dunia Islam.
Ketika itu umat Islam mulai banyak belajar dari Barat dalam rangka
mengembalikan balance of power. Periode ini umumnya ditandai dengan
munculnya usaha umat Islam mengatasi problematika teologis umat Islam periode
pertengahan yang mengungkung. Usaha tersebut umumnya dilakukan oleh
kelompok pembaru Islam yang dapat diklasifikasi dalam beberapa corak mulai dari
revivalisme pra-modernis yang muncul pada abad ke-18 dan 19 di Arabia, India
dan Afrika, melalui pembukaan kembali pintu ijtihad dan mengeyahkan segala
bentuk tahayul yang ditanamkan oleh sufisme, serta meninggalkan gagasan tentang
kemapanan mazhab. Gerakan revivalisme pramodernis dikumandangkan oleh
gerakan Wahabiyah di Arab, Syah Waliyullah di India dan gerakan Sanusiah serta
Fulaniyah di Afrika.??

Revivalisme pra-modernis merupakan gerbang periode modern dalam
pemikiran Islam yang ditandai dengan munculnya kesadaran umat Islam untuk
melepaskan diri dari belenggu kekuatan asing yang menjajah berbagai wilayah
dunia Islam. Revivalisme pra-modernis secara umum berpandangan bahwa segala
kebid’ahan dikategorikan sebagai yang sesat. Gerakan tersebut hanya memandang

idealisme yang suprematif pada masa lampau, lalu berkeyakinan bahwa segala yang

22 |_jhat Fazlur Rahman (terj.) Metode dan Alternatif Neomodernisme Islam (Bandung:
Mizan, 1994), 18.



55

baru (bid’ah) harus dihancurkan. Karena itu identifikasi wahabiyah dewasa ini
identik dengan penganut faham salafiyah yang secara radikal berpandangan amat
transendental dan merupakan gerakan revolusi spritual transendental.?® Substansi
gerakan ini baru menyentuh perubahan tradisi umat Islam kepada tradisi aslinya
dan belum diarahkan pada masalah yang lebih luas seperti masalah perlunya
pembangunan ekonomi dan sosial.

Ciri-ciri umum dari gerakan pemurnian tersebut adalah: ada keprihatinan
yang mendalam terhadap degenerasi sosio-moral umat Islam dan berusaha untuk
mengubahnya, sarat dengan himbauan kembali pada Islam sejati dan mengeyahkan
segala bentuk takhayul yang ditanamkan oleh sufisme, meninggalkan gagasan
tentang kemapanan dan finalitas mazhab, serta berupaya untuk melaksanakan
ijtihad, sarat dengan himbauan untuk mengenyahkan segala bentuk pandangan yang
mengungkung kebebasan manusia, penuh dengan himbauan untuk melaksanakan
pembaruan, bahkan melalui kekuatan senjata jika diperlukan.

Gerakan revivalisme pra-modernis dalam kenyataannya belum mampu
menggelorakan semangat teologis yang kondusif bagi pembangunan dunia Islam
secara keseluruhan, karena mereka tetap terpengaruh oleh sikap ekstrim teologi
periode pertengahan yang bercorak wahyu terutama pada penekanan untuk
melaksanakan pembaruan walaupun dengan kekuatan bersenjata. Hal ini jelas
mengindikasikan masih kentalnya truth claim dalam pembaruan tersebut, sehingga
mendorong munculnya gerakan pembaruan baru dalam dunia Islam yang dikenal
dengan modernisme Islam yang sangat terpengaruh dan mengidolakan Barat
modern.

Modernisme Islam yang muncul pada paruh abad ke-19 dan awal abad ke-20
sangat berbeda dengan revivalisme pra-modernis. Modernisme Islam sangat terpola
dan terpengaruh oleh metode pemikiran Barat, dengan memfokuskan pada
pembaharuan terhadap isi ijtihad, khususnya masalah pembaruan sosial, politik,

pendidikan, status wanita, ataupun HAM yang muncul dari hasil persentuhannya

23 Lihat Hasan Sho’ub, Islam dan Revolusi Pemikiran: Dialog Kreatif Ketuhanan dan
Kemanusiaan (Surabaya: Risalah Gusti, 1997), 67-67.



56

dengan Barat. Pola penafsiran yang ditawarkan oleh para pembaru modernisme
klasik, walaupun tetap bertumpu pada al-Qur’an dan sunnah Nabi dalam artian
historis (biografi Nabi), amat skeptis terhadap hadits tekstual Nabi yang tidak
ditopang oleh kritisisme ilmiah. Gerakan tersebut dikenal juga dengan modernisme
klasik karena ia merupakan gerakan pertama yang sangat terpola pada pemikiran
Barat, yang dilakukan dengan mengadopsi seluruh metode pemikiran Barat
modern.

Tiga sampai empat dasawarsa terakhir ini dinamika pemikiran Islam
menunjukkan trend yang sama sekali baru. Perkembangan ini ditandai dengan
lahirnya karya-karya akademis dan intelektual sebagai pembacaan ulang terhadap
warisan budaya dan intelektual Islam. Bila dilihat dari awal kemunculannya,
fenomena pemikiran baru ini sesungguhnya merupakan respons atas kekalahan
bangsa Arab di tangan Israel pada perang enam hari Juni 1967. Peristiwa itulah
yang menjadi garis pemisah antara apa yang disebut dengan pemikiran modern dan
pemikiran kontemporer, Problem utama pemikiran Islam Kontemporer umumnya
terkait sikap terhadap tradisi di satu sisi dan sikap terhadap modernitas di sisi yang
lain. Berbeda dengan pemikiran tradisional yang menyikapi modernitas dengan
apriori demi konservasi, juga berbeda dengan pemikiran modern yang menyikapi
tradisi sebagai sesuatu yang mesti dihilangkan demi kemajuan; pemikiran Islam
Kontemporer bersikap Kritis terhadap tradisi dan modernitas sebelum akhirnya
mempertemukan keduanya, dalam kerangka menjawab tantangan kontemporer.

Pemikiran Islam kontemporer umumnya ditandai dengan lahirnya suatu
kesadaran baru atas keberadaan tradisi di satu sisi dan keberadaan modernitas di
sisi yang lain, serta bagaimana sebaiknya memahami keduanya. Tidak bisa
dihindari akhirnya “tradisi dan modernitas” menjadi isu pokok dalam pemikiran
Islam kontemporer. Apakah tradisi harus dilihat dengan kacamata modernitas
ataukah modernitas harus dilihat dengan kacamata tradisi atau bisakah keduanya
dipadukan?

Berbeda dengan pemikiran Islam tradisional yang melihat modernitas sebagai
semacam dunia lain, dan berbeda pula dengan pemikiran Islam modernis yang

menggilas tradisi demi pembaharuan, pemikiran Islam kontemporer melihat bahwa



57

“tradisi” adalah prestasi sejarah, sementara “modernitas” adalah realitas sejarah.
Dengan demikian maka tidak bisa menekan tradisi apalagi menafikannya hanya
demi pembaharuan; rasionalisasi atau modernisasi sebagaimana perspektif
modernis selama ini.?* Juga tidak bisa menolak begitu saja apa-apa yang datang
dari “produk modernitas”, terutama perkembangan sains dan teknologi. Karena
sekalipun banyak mengandung kelemahan _karenanya juga dikritik_ tetap banyak
memberikan penjelasan atas problem kehidupan, keilmuan, mungkin juga
keberagamaan.

Menurut Fazlur Rahman, Modernisme adalah usaha untuk melakukan
harmonisasi antara agama dan pengaruh modernisme dan westernisasi yang
berlangsung di dunia Islam. Usaha itu dilakukan dengan menafsirkan dasar-dasar
doktrin supaya sesuai dengan semangat zaman.?®

Yusuf al-Qardhawi memberikan pengertian Tajdid Yaitu pembaharuan atau
modernisme yakni upaya mengembalikan pemahaman agama kepada kondisi
semula sebagaimana masa nabi, ini bukan berarti hukum agama harus persis sama
seperti yang terjadi pada waktu itu, melainkan melahirkan keputusan hukum untuk
masa sekarang sejalan dengan maksud syar’i dengan membersihkan dari unsur-
unsur bid’ah, khurafat, atau pikiran pikiran asing.?®

Memperhatikan pernyataan di atas, berarti teologi kontemporer orientasinya
pada transformasi sosial masyarakat, melakukan langkah praktis karena perintah
nash. Sedangkan aliran teologi klasik sebagaimana sering didiskusikan, hanya
berkutat pada persoalan hakikat yang berdasarkan atas penafsiran terhadap wahyu
Allah dan Sunnah berhubungan dengan ketuhanan, keimanan, takdir, dosa, kafir,
imamah, khalifah dan perbuatan-perbuatan manusia.

Aliran teologi kontemporer ini bisa saja orang memandang sebagai Islam kiri,
Islam liberal, Islam progresif khazanah. Kadang-kadang aliran ini bisa saja dinilai

24 M. Arkoun dan Louis Gardet, Islam Kemarin dan Hari Esok, (Bandung: Pustaka, 1997), h.
120. M. Arkoun membedakan antara modernism material dan modenisme pemikiran. Yang
pertama terkait kerangka eksternal eksistensi manusia seperti industrialisasi. Sedangkan
modernism pemikiran adalah mencakup metode atau kerangka berfikir dan sikap rasional yang
mempercayai rasionalitas lebih sesuai dengan realitas.

25 Fazlur Rahman, Islam, (Chicago: The University of chicago press, 1982), 215 - 216

26 Dr. Yusuf Qardhawi, Dasar-dasar pemikiran Hukum Islam, (taglid dan ijtihad), tt.h. 96



58

positif dan negatif. Positif jika dapat bergerak dalam bidang ekonomi, sosial dan
politik serta benar-benar fokus dan maju dibidang kajiannya. Tetapi juga bisa
negatif bila dilihat sebagai sebuah gerakan mandiri yang tampak menantang dunia.

Beberapa tokoh yang berperan dalam perkembangan Teologi Islam
Kontemporer di Indonesia ialah:

a) Harun Nasution

Harun Nasution lahir pada hari Selasa 23 September 1919 di Sumatera.
Ayahnya, Jabar Ahmad adalah seorang ulama yang mengetahui kitab-kitab Jawi.
Pendidikan formalnya dimulai dari sekolah Belanda HIS, selama tujuh tahun.
Pendidikan Agama didapat pertama kali dari lingkungan keluarganya dengan
belajar mengaji, shalat dan ibadah lainnya.?’” Harun melanjutkan pendidikan
formalnya ke Modern Islamietishe Kweekschool (MIK) di Bukittinggi pada tahun
1934, kemudian ke Universitas Al-Azhar, Mesir. Sambil kuliah di Al-Azhar beliau
kuliah juga di Universitas Amerika di Mesir. Pendidikannya lalu dilanjutkan ke Mc.
Gill, Kanada pada tahun 1962.

Tahun 1969 Harun menjadi dosen di IAIN Jakarta, IKIP Jakarta dan di
Universitas Nasional. Harun kemudian menjadi figur sentral dalam jaringan
intelektual yang terbentuk di kawasan IAIN Ciputat sejak tahun 70-an. Sentralitas
Harun Nasution di dalam jaringan itu tentu saja banyak ditopang kapasitas
intelektualnya dan kedudukan formalnya sebagai rektor. 28

Harun memilih problematika akal dalam system teologi Muhammad Abduh
sebagai bahan kajian disertasinya di Universitas Mogill, Mentreal, Kanada.
Menurut Harun, besar kecilnya peranan akal dalam system teologi suatau aliran
sangat menentukan dinamis atau tidaknya pemahaman seseorang tentang ajaran
Islam. Bagi Harun, akal melambangkan kekuatan manusia. Karena akal, manusia
mempunyai kesanggupan untuk menaklukkan kekuatan makhluk lain di sekitarnya.
Bertambah tinggi akal manusia, bertambah tinggi pula kesanggupannya untuk

mengalahkan makhluk lain. Bertambah lemah kekuatan akal manusia, bertambah

27 Abdul Halim, Teologi Islam Rasional,. (Jakarta: Ciputat Pers, 2001), 3.
28 Zaim Uchrowi dan Abdul Rozak, llmu Kalam, (Bandung: CV. Pustaka Setia, 2003), 240-
241



59

lemah pulalah kesanggupannya untuk menghadapi kekuatan-kekuatan lain
tersebut.?®

Dalam sejarah Islam, akal mempunyai kedudukan tinggi dan banyak dipakai,
bukan dalam perkembangan ilmu pengetahuan dan kebudayaan saja, akan tetapi
dalam perkembangan ajaran-ajaran keagamaan Islam sendiri. Pemikiran akal dalam
Islam diperintahkan Al-Qur’an sendiri. Bukanlah tidak ada dasarnya apabila ada
penulis-penulis, baik di kalangan Islam sendiri maupun di kalangan non-Islam,
yang berpendapat bahwa Islam adalah agama rasional. %

“Pembaharuan teologi” yang menjadi predikat Harun pada dasarnya dibangun
atas asumsi bahwa keterbelakangan dan kemunduran umat Islam Indonesia (juga di
mana saja) adalah disebabkan “ada yang salah” dalam teologi mereka. Pandangan
ini serupa dengan pandangan kaum modernis lain pendahulunya (Muhammad
Abduh, Rasyid Ridha Al-Afghani, Sayid Amer Ali, dan lain-lain) yang memandang
perlu untuk kembali kepada teologi Islam yang sejati. Retorika ini mengandung
pengertian bahwa umat Islam dengan teologi fatalistic, irasional, predeterminisme
serta penyerahan nasib telah membawa nasib mereka menuju kesengsaraan dan
keterbelakangan. Dengan demikian, jika hendak mengubah nasib umat Islam,
menurut Harun, umat Islam hendaklah mengubah teologi yang berwatak free-will
rasional, serta mandiri. Tidak heran jika teori modernisasi ini selanjutnya
menemukan teologi dalam khazanah Islam klasik sendiri yakni teologi
Mu tazilah 3

Dalam pemikiran Harun, hubungan akal dan wahyu memang menimbulkan
pertanyaan, tetapi keduanya tidak bertentangan. Akal mempunyai kedudukan yang
tinggi dalam Al-Qur’an. Orang yang beriman tidak perlu menerima bahwa wahyu
sudah mengandung segala-galanya. Wahyu bahkan tidak menjelaskan semua

permasalahan keagamaan.

29 Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan, (Jakarta:
Ul Press, 1983), 56.

30 Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam (Jakarta: Ul Press, 1980), 101.

31 Mansoer Fagih, Mencari Teologi Tertindas (KHidmad dan Kritik untuk Guruku Prof.
Harun Nasution) ”, dalam Refleksi Pembaharuan Pemikiran 70 th Harun Nasution, (Jakarta: LSAF,
1989)



60

Dalam pemikiran Islam, baik di bidang filsafat dan ilmu kalam, apalagi di
bidang ilmu figih, akal tidak pernah membatalkan wahyu. Akal tetap tunduk kepada
teks wahyu. Teks wahyu tetap dianggap benar. Akal dipakai untuk memahami teks
wahyu dan tidak untuk menentang wahyu. Akal hanya memberi interpretasi
terhadap teks wahyu sesuai dengan kecenderungan dan kesanggupan pemberi
interpretasi. Yang dipertentangkan dalam sejarah pemikiran Islam sebenarnya
bukan akal dan wahyu, tetapi penafsiran tertentu dari teks wahyu dengan lain dari
teks wahyu itu juga. Jadi, yang bertentangan sebenarnya dalam Islam adalah

pendapat akal ulama tertentu dengan pendapat akal ulama lain.

b) Nurcholis Madjid

Nurcholis Madjid yang populer dipanggil Cak Nur lahir di Jombang, Jawa
Timur, 17 Maret 1939 dan meninggal di Jakarta, 29 Agustus 2005 pada umur 66
tahun. la adalah seorang pemikir Islam, cendekiawan dan budayawan Indonesia
putra KH. Abdul Madjid yang dikenal sebagai pendukung Masyumi. Setelah
melalui pendidikian di berbagai pesantren termasuk pesantren Gontor Ponorogo
Cak Nur menempuh studi kesarjanaan di IAIN Jakarta tahun 1961 sampai 1968 dan
menyelesaikan studi doktoralnya di Universitas Cikago Amerika Serikat (1978-
1984) dengan disertasi tentang filsafat dan kalam Ibnu Taimiyah.

Cak Nur berjasa ketika bangsa Indonesia mengalami krisis kepemimpinan
pada tahun 1998. Dia sering diminta nasihat oleh Presiden Soeharto terutama dalam
mengatasi gejolak pasca kerusuhan Mei 1998 di Jakarta setelah Indonesia dilanda
krisis yang hebat. Atas saran beliau, akhirnya presiden Soeharto Mengundurkan diri
dari jabatannya untuk menghindari gejolak yang lebih parah.3

Cak Nur dikenal sebagai pemikir pluralis yang berdiri tegak di atas fundamen
ajaran dan nilai-nilai etis Al-Qur’an. Teologi ini berangkat dari kesadaran
kemajemukan atau pluralitas umat manusia yang merupakan kenyataan yang telah
menjadi kehendak Tuhan. Tegasnya bahwa Allah menciptakan umat manusia

berbangsa-bangsa dan  bersuku-suku, agar mereka saling mengenal

32 Nurcholis Madjid. Teologi Islam Rasional ~Apresiasi Terhadap Wacana Praktis Harun
Nasution”, (Ciputat: Cetakan, 2005).



61

dan menghargai (Q.S. 49: 13). Bahwa perbedaan antara manusia dalam bahasa dan
warna kulit merupakan pluralitas yang mesti diterima sebagai kenyataan yang
positif dan merupakan salah satu kebesaran Allah (QS. 30: 22).

Pemahaman yang didasarkan atas kesadaran kemajemukan secara sosial,
religius yang tidak mungkin ditolak, inilah yang oleh Cak Nur disebut pluralisme.
Pluralisme Cak Nur merupakan sistem yang memandang secara positif optimis dan
menerimanya sebagai pangkal tolak untuk melakukan upaya konstruktif dalam
bingkai karya-karya kemanusiaan yang membawa kebaikan dan kemaslahatan.

Berbicara pemikiran Nurcholis Madjid tentang pluralisme, sama sekali
berbeda jauh dengan definisi pluralisme yang dipahami dan diharamkan oleh
Majelis Ulama Indonesia (MUI). Pluralisme (agama): paham bahwa semua agama
sama dan kebenaran setiap agama adalah relatif, setiap pemeluk agama mengklaim
hanya agamanya yang benar atau semua pemeluk agama akan masuk dan
berdampingan di surga.

Eskatologi Islam yang menyangkut masalah pemikiran dan ilmu pengetahuan
yang tersirat dalam firman Allah adalah: “Akan Kami (Allah) perlihatkan kepada
mereka (umat manusia) tanda-tanda kebesaran (ayat). Kami di seluruh cakrawala
(makro kosmos) dan dalam diri mereka sendiri (mikro kosmos) sehingga menjadi
jelaslah bagi mereka bahwa dia (Al-Quran) itu  benar adanya”. (Q.S.
Fushshilat:53).3

Menurut Cak Nur, ada beberapa hal yang secara tentatif _meskipun dengan
cara yang agak arbiter, kurang sistematis_ dapat digunakan sebagai titik tolak
(dasar) dikembangkannya metode ilmu kalam:

e Untuk menjaga autentisitas.

e Untuk memperoleh relevansi dan kreatifitas yang optimal.

e Secara tersendiri amat diperlukan memahami dengan tepat dan esensial arti
zaman modern dan modernitas.

e Salah satu hasil yang dituju ialah ditemukannya hubungan organik yang

mantap antar iptek dan sistem keimanan Islam.



http://www.blogger.com/blogger.g?blogID=6181937662445421800

62

e Di satu segi iptek modern memberi umat manusia kemugkinan besar
memperoleh peningkatan hidup meterial yang luar biasa.
e Zaman modern tidak akan merubah fitrah manusia yang memerlukan

bimbingan Ilahi bagi kelangsungan hidupnya.**

5. Paham-paham dalam Teologi
a. Teisme

Teisme adalah paham yang mengakui keberadaan Tuhan baik sebagai Ada
yang personal maupun impersonal, imanen maupun transenden, juga sebagai
pencipta dunia dari ketiadaan (creatio ex nihilo) melalui aktus penciptaan-Nya yang
bebas. Dalam paham Teisme diyakini bahwa alam diciptakan oleh Tuhan yang
tidak terbatas; antara Tuhan dan makhluk sangat berbeda. Menurut Teisme, Tuhan
di samping berada di alam (imanen), Dia juga jauh dari alam (transenden). Paham
Teisme menegaskan bahwa Tuhan setelah menciptakan alam, tetap aktif dan
memelihara alam. Karena itu dalam Teisme, mukjizat yang menyalahi hukum alam
diyakini kebenarannya, begitu juga do’a seseorang akan didengar dan dikabulkan.
Agama-agama besar yang ada saat ini pada dasarnya menganut paham Teisme,
seperti Yahudi, Kristen, dan Islam.

Mereka yang mendukung paham ini mengajukan berbagai argumen
keberadaan Tuhan, antara lain:

1) Argumen Ontologis

Ontologi berarti ilmu tentang yang ada (ontos=wujud). Pada masa Plato (428-
348 SM) argumen ontologis ini muncul dalam bentuk teori dunia ide yang
menyatakan bahwa di alam ini mesti terdapat ide. Yang dimaksud ide ialah konsep
atau pengertian universal dari segala sesuatu. Tiap sesuatu di alam mempunyai
idenya dan ide inilah yang merupakan hakikat sesuatu itu. Ide-idelah yang menjadi
dasar wujud sesuatu. lde-ide itu berada di alam tersendiri yaitu dunia ide yang

terletak di luar dunia nyata ini. lde-ide itu kekal, sedang benda-benda yang

3% Nurcholis Madjid, Ensiklopedi Nurcholis Madjid Pemikiran Di Kanvas Peradaban,
(Jakarta: Mizan, 2006).



63

menampak itu selalu berubah dan hanya merupakan bayangan atau gambaran dari
ide yang ada dalam dunia ide. Ide-ide ini tidak tercerai berai, tetapi semua bersatu
dalam ide tertinggi yang dikenal dengan nama Ide Kebaikan atau The Absolut
Good. Ide Kebaikan inilah sumber, tujuan, dan sebab dari segala sesuatu yang
kemudian disebut Tuhan.

Menurut St. Augustinus, manusia mengetahui dari pengalamannya dalam
hidup, bahwa dalam alam ini ada kebenaran. Akan tetapi akal manusia kadang-
kadang merasa bahwa ia mengetahui apa yang benar, namun kadang merasa ragu-
ragu bahwa apa yang diketahuinya itu adalah kebenaran. Dengan kata lain manusia
mengakui bahwa di atasnya masih ada suatu kebenaran tetap yang menjadi sumber
dan cahaya bagi akal dalam usaha mengetahui apa yang benar. Kebenaran tetap dan
kekal itu merupakan kebenaran mutlak, inilah yang disebut Tuhan.

Anselmus dari Canterbury berpendapat bahwa manusia dapat memikirkan
sesuatu yang kebesarannya tidak dapat diketahui dan diatasi oleh segala yang ada,
konsep sesuatu yang Maha Besar, Maha Sempurna. Dzat yang serupa ini mesti
mempunyai wujud dalam hakikat sebab ia mempunyai sifat maha sempurna.
Sesuatu yang Maha Sempurna dan Maha Besar itulah Tuhan, dan karena Tuhan
sebagai sesuatu yang terbesar dan sempurna tentulah ia mempunyai wujud. Jadi
Tuhan mesti ada. Argumen ontologis ini mendapat kritik sebagai berikut: Pertama,
ditambahkannya wujud kepada konsep tidak membawa hal baru bagi konsep itu.
Konsep tentang Zat Yang Maha Sempuma tidak mengharuskan adanya Zat itu.
Suatu konsep dapat saja sempurna sebagai konsep meskipun tidak punya wujud;
Kedua, adanya suatu zat tidak dapat dipastikan dari adanya ide tentang zat itu.

2) Argumen kosmologis

Argumen ini mendapat uraian ilmiahnya yang baik di tangan Thomas
Aquinas yang menyebut tiga jalan: Jalan pertama adalah jalan yang didasarkan
pada gerak. Dunia ini penuh dengan gerak. Gerak merupakan peralihan dan
kemungkinan (potensi) menjadi kenyataan (aktus). Semua yang bergerak
digerakkan oleh sesuatu yang lain, omne quod movetur ab alio movetur. Bila
sesuatu yang menggerakkan itu bergerak juga, maka niscaya yang bergerak itu

digerakkan oleh yang lain lagi. Hal ini akan terus berlangsung. Argumen ini



64

menunjukkan bahwa dibutuhkan adanya penggerak pertama yang tidak bergerak
untuk menggerakkan semua yang bergerak di dunia ini. Penggerak pertama inilah
yang manusia temukan pada Tuhan. Jalan pertama ini pernah dikemukakan oleh
Aristoteles, Maimonides, dan Ibnu Rusyd.

Jalan kedua adalah jalan yang berdasarkan atas sebab. Suatu sebab
merupakan akibat dari suatu sebab yang lainnya. Sebab yang lain ini pun
merupakan akibat dari suatu sebab yang lainnya lagi. Peristiwa ini bisa ditarik terus
sampai tak terhingga. Namun suatu hal yang mustahil terdapat serangkaian sebab
yang tidak terhingga karena tidak adanya sebab yang pertama. Tidak adanya sebab
yang pertama menimbulkan ketiadaan sebab yang kedua dan selanjutnya. Bila hal
ini terjadi, maka tidak ada sebab sama sekali, dan ini bukanlah kebenarannya.
Argumen ini membawa orang pada suatu kesimpulan bahwa penyebab pertama
yang tidak disebabkan haruslah ada. Penyebab pertama ini dikenal sebagai Tuhan.

Jalan ketiga adalah jalan yang didasarkan atas apa yang mungkin ada dan
yang seharusnya ada. Yang mungkin atau kontingen merupakan hal yang dapat ada
dan yang dapat tidak ada. Sedang yang seharusnya ada atau yang mutlak adalah hal
yang seharusnya ada dan tidak dapat tidak harus ada, yang mempunyai kekuasaan
untuk ada dalam diri sendiri. Di dalam dunia ini tidak mungkin hanya terdapat hal-
hal yang kontingen saja. Hal yang kontingen sebagai hal yang mungkin ada, tidak
dapat mempertanggungjawabkan keberadaannya sendiri. Totalitas yang kontingen
tidak terhingga jumlahnya dan tidak dapat memenuhi syarat-syarat adanya. Syarat
adanya hanya terpenuhi jika sekurang-kurangnya terdapat satu hal yang mutlak.
Jika sesuatu itu ada, maka terdapat sesuatu yang seharusnya ada. Selalu terdapat
sesuatu yang mempunyai kekuasaan dalam diri sendiri, dan suatu hal yang mutlak
itu dimengerti semua orang sebagai Tuhan.

Adapun kritik terhadap argumen kosmologis ini antara lain: Pertama, jika
tiap kejadian harus rnempunyai sebab, mengapa harus berhenti pada Tuhan?;
Kedua, jika ada kemungkinan kejadian tanpa sebab, apakah konsep Tuhan masih
perlu?; Ketiga, mengatakan bahwa Tuhan itu wajib adanya sama dengan
mengatakan bahwa Tuhan itu mustahil tidak ada, maka pertanyaan apakah Tuhan



65

itu ada, tidak relevan lagi; Keempat, dalam rangkaian sebab-akibat, keduanya harus
bersifat wajib ada.

3) Argumen Teleologis

Argumen ini mendasarkan pada tujuan alam semesta. Setiap benda di dunia
ini baik yang berakal budi maupun yang tidak mempunyai suatu tujuan tertentu,
terlebih pada makhluk hidup. Selain itu terdapat hukum alam yang melingkupi
seluruh individu. Setiap individu memiliki tempatnya sendiri. Dengan demikian
bersarna-sama membangun alam semesta yang teratur. Kenyataan ini tidak dapat
dijelaskan sebagai akibat dari sebab-sebab yang kebetulan saja. Jika terdapat hal-
hal yang menuju ke arah tujuan tertentu, maka perlu tujuan itu telah ditentukan
sebelumnya. Setiap sesuatu hal mengarah ke tujuan tertentu. Tujuan itu harus ada
sebelumnya agar dapat timbul suatu hal yang memiliki segala kemampuan untuk
sampai pada tujuan tertentu tersebut. Akan tetapi tujuan itu hanya dapat ada
sebelumnya dalam sesuatu akal budi yang merencanakan dan mengatur benda-
benda itu. Akal budi itu dikenal sebagai Tuhan.

Kritik terhadap argumen teleologi diantaranya: Pertama, argumen ini
menunjukkan adanya penata dan perencana, bukan pencipta; Kedua, bagaimana
halnya dengan kenyataan bagian-bagian alam yang mengesankan ketidakteraturan?

4) Argumen Moral

Argumen ini dikemukakan oleh Immanuel Kant. Menurutnya perbuatan baik
menjadi baik bukan karena akibat-akibat baik yang ditimbulkan dari perbuatan itu,
dan bukan pula karena agama mengajarkan perbuatan baik itu. Sesuatu perbuatan
adalah baik, karena manusia tahu dan perasaan yang tertanam dalam jiwanya bahwa
ia diperintahkan untuk mengerjakan yang balk. Kewajiban dan perintah melakukan
perbuatan baik dan menjauhi perbuatan buruk tidak didapat dari pengalaman di
dunia ini, tetapi dibawa sejak lahir.

Manusia mengetahui dari pengalaman bahwa perbuatan baik tidak selamanya
membawa kepada kebaikan. Perbuatan buruk tidak selalu mendapat hukuman.
Walaupun terdapat kontradiksi antara perintah sanubari dalam kenyataan, manusia
harus tetap berkewajiban melakukannya. Kenyataan ini menimbulkan perasaan

lain, yaitu jika perbuatan buruk maupun baik tidak memperoleh balasan yang



66

setimpal, maka suatu keharusan bahwa ada kehidupan kedua setelah kehidupan di
dunia ini sebagai tempat pembalasan. Perbuatan baik dan buruk akan mendapat
balasan yang setimpal dan terjadi bukan secara kebetulan, tetapi semua itu hanya
dapat dilakukan oleh sesuatu yang adil. Yang adil ini harus melebihi manusia, agar
balasan itu setimpal dengan perbuatan yang pernah dilakukan manusia. Yang Maha
Adil itu hanya satu yakni Tuhan.

Masih terdapat banyak argumen lain yang mendukung paham Teisme baik
dari pengalaman keindahan, pengalaman dalam sejarah, maupun dari pengalaman
keagamaan (mistik). Salah satunya argumen yang datang dari para filsuf muslim
seperti dari Ibnu Rushd (dalil al-inayah), Ibnu Sina (dall al-jawaz), dan Al-Kindi
(dalil a-huduts) yang mengungkapkan keharusan keberadaan Tuhan sebagai
sandaran hidup bagi manusia.

Kontribusi positif yang terdapat dalam teisme, antara lain:

1. Sebagian pemikir mengakui adanya suatu realitas tertinggi yang perlu

dianut.

2. Dalam kehidupan yang selalu burubah, teisme menawarkan suatu
landasan yang kokoh, teisme menegakkan standar moral yang universal
untuk semua manusia, bahkan untuk semua ras.

3. Sebagian besar aliran pandangan menempatkan manusia dalam posisi
tertinggi. Teisme meletakkan suatu dasar yang kokoh dalam menghargai
manusia, dengan prinsip bahwa manusia adalah ciptaan Tuhan dan
sekaligus khalifah di muka bumi.

4. Para penganut nihilisme yang menyimpulkan bahwa hidup adalah sesuatu
yang tidak bernilai, dalam hal ini teisme menawarkan suatu tujuan
tertinggi bagi kehidupan. Teisme mempertegas keberadaan manusia di
dunia, dari mana, sedang ke mana, dan mau ke mana. Oleh karena itu

teisme menawarkan kehidupan yang abadi setelah mati.



67

b. Ateisme

Ateisme adalah suatu paham yang tidak mengakui Tuhan itu ada, atau yang
mengakui Tuhan itu tidak ada.>® Ateisme merupakan suatu bentuk kepercayaan,
yakni percaya bahwa suatu kenyataan tertinggi yang disebut Tuhan itu tidak ada
(menyangkal keberadaan Tuhan). Titik pusat perbincangan tentang ateisme adalah
menjawab pertanyaan bagaimana kita meyakini keberadaan Tuhan secara rasional,
bagaimana ide tentang Tuhan lahir dan terbentuk dalam kesadaran manusia, serta
apakah ide itu mempunyai nilai objektif atau merupakan hasil khayalan manusia
belaka.

Argom Kuswanjono® menunjukkan beberapa alasan orang mempuyai paham
ateisme:

1. Naturalisme, paham yang menganggap bahwa dunia empiris ini merupakan
keseluruhan realita. Adanya alam tidak membutuhkan adanya bantuan dari
luar. Semua kejadian di alam berada dalam siklus yang terus berjalan,
sehingga tidak membutuhkan adanya kehadiran pihak lain untuk memahami
alam, naturalisme bertentangan dengan supranaturalisme.

2. Kejahatan dan penderitaan. Jika Tuhan betul-betul Maha Kasih tentunya
akan menghapus kejahatan. Apabila la Maha Kuasa pasti akan menghapus
kejahatan ini. Kenyataannya kejahatan ini tetep ada, oleh karenanya Tuhan
tidak dapat bersifat Maha Kuasa dan Maha Kasih.

3. Otonomi Manusia. Manakala Tuhan ada maka manusia secara otomatis
tidak memiliki kebebasan. Padahal kenyataannya manusia bebas. Jadi,
Tuhan tidak ada.

4. Kepercayaan kepada Tuhan hanya merupakan hasil dari pikiran, harapan
(wishful thinking) dan kebiasaan masayarakat.

Menurut Hamersma®’ ateisme mempuyai bentuk yang bervariasi yaitu:

35 Endang Saifuddin Anshari, IImu Fisafat & Agama, (Surabaya, Bina Ilmu, 1979), 111

36 Argom Kuswanjono, Ketuhanan Dalam Telaah Filsafat Perennial : Refleksi Pluralisme
Agama di Indonesia, (Yogyakarta, Badan Penerbit Filsafat UGM, 2006), 29-31

37 Harry Hamersma, Theologi Metdfisik, (Yogyakarta Seminari: 1978), 42



68

1) Anti-teisme, yaitu paham yang melawan iman/kepercayaan secara aktif
karena dianggap sebagai ancaman untuk manusia.
Anti-teisme terdiri atas tiga paham:

e Scienteisme berpendapat bahwa semua peryataan yang tidak bisa di
virifikasi adalah tidak bermakna. Karena semua kenyataan tentang
Tuhan tidak dapat verifikasi, maka semua peryataan jenis ini tidak
bermakna pula. Termaksud dalam hal ini adalah Positivisme logis
dan Empirisme radikal.

e Humanisma ateisme, menyangkal adanya Tuhan, Kkarena
pengesahan adanya Tuhan merintangi kebebasan manusia. Percaya
akan Tuhan berarti mengasingkan manusia dari dirinya sendiri.

e Materialisme dialektis, hekekat kenyataan adalah yang materil,
sementara surga, kehidupan akhirat hayalah belaka. Menurut paham
tersebut agama berbahaya karena merupakan cando yang akan
membius dan melenakan manusia.

2) Ateisme relegius, yaitu ateisme dalam teologi. Misalnya aliran ini yang
menamakan sebagai radical theology yang mengumumkan Injil tanpa
Tuhan, teologi kematian Allah.

3) Ateisme yang mencari dialog dengan agama Masehi. Menurut aliran ini
setiap agama pada dasarnya merupakan sebuah jalan buntu. Meskipun tidak
mengakui adanya Tuhan, aliran ini tetap mengajak dialog agama Masehi.
Dengan kata lain, mereka dapat dikatakan sebagai ateis namun bukan anti-
teis.

Ateisme sebagai suatu paham telah berusia tua, setua pemikiran manusia,
karena ia berdimensi filosofis. Pada masa modern, gejala ateisme muncul terutama
karena hal-hal berikut:

1) Meningkatnya pendidikan (the rise of education) yang mempertanyakan

warisan/tradisi masa lalu.

2) Anti autoritarian, melawan setiap bentuk pemberian jaminan kepastian

seperti adanya Tuhan, prinsip-prinsip adanya logika, rasio dan

mempertanyakan hegemoni konsep ketuhanan yang selama ini.



69

3) Kerinduan kepada substansi agama karena telah terjadi mistifikasi,
politisasi, institusioanalisasi dan ideologisasi agama.
Pemikir-pemikir ateisme yang terkenal diantaranya F. W. Nietzsche (1844-
1900), E. Durkheim (1858-1917), sigmund freud (1858-1934), A. Camus, J. P.
Sartre (1905-1980).

c. Agnostisisme

Agnostik (noun) berarti seseorang yang meyakini bahwa tidak ada yang
diketahui atau dapat diketahui tentang keberadaan atau sifat Tuhan. Dalam konteks
non-agama, agnostik berarti memiliki sikap ragu-ragu atau tidak berkomitmen
terhadap sesuatu, misalnya dalam kalimat: “Sampai sekarang saya sudah cukup
agnostik tentang reformasi pemilu”.%®

Pengertian yang hampir sama juga dapat ditelusuri dalam Kamus Besar
Bahasa Indonesia bahwa agnostik adalah orang yang berpandangan bahwa
kebenaran tertinggi (misalnya Tuhan) tidak dapat diketahui dan mungkin tidak akan
dapat diketahui.*

Dalam pandangan filsafat, agnostik dipahami bahwa nilai kebenaran dari
suatu klaim tertentu _umumnya berkaitan dengan teologi, metafisika, keberadaan
Tuhan, Dewa, dan lainnya_ tidak dapat diketahui dengan akal pikiran manusia yang
terbatas. Seorang agnostik meyakini bahwa tidak mungkin untuk dapat mengetahui
secara definitif pengetahuan tentang “Yang-Mutlak™. Walaupun perasaan secara
subjektif dimungkinkan, namun secara objektif pada dasarnya seorang agnostik
tidak memiliki informasi dasar yang dapat diverifikasi secara rasional dalam
meyakini tentang “Yang Mutlak”.

Agnostik meyakini bahwa ada atau tidak adanya Tuhan tidak dapat diketahui
dengan pasti karena tidak dapat dibuktikan secara tepat. Yang menjadi dasar

pemikiran seorang agnostik ialah:1) Manusia dianggap terlalu cepat untuk

38 https://en.oxforddictionaries.com/ diakses 2 Januari 2017 jam 21.33 WIB
39 http://kamusbahasaindonesia.org/agnostik diakses 2 Januari 2017 jam 21.35 WIB


https://id.wikipedia.org/wiki/Filsafat
https://id.wikipedia.org/wiki/Teologi
https://id.wikipedia.org/wiki/Metafisika
https://en.oxforddictionaries.com/
http://kamusbahasaindonesia.org/agnostik

70

mengetahui siapa penciptanya; 2) Kecerdasan manusia dianggap belum mampu
untuk mengetahui secara definitif Tuhan yang sebenarnya.

Secara historis dapat ditelusuri bahwa kata agnostik berasal dari bahasa
Yunani Kuno, a berarti “tanpa" dan gnosis berarti "pengetahuan”. Kata ini pertama
kali menjadi popular di kalangan para filsuf ketika Thomas Henry Huxley (1825-
1895), seorang ahli biologi Inggris, menyampaikan keyakinannya dalam suatu
pertemuan pada tahun 1869 untuk menggambarkan filsafat yang menolak semua
klaim pengetahuan spiritual atau mistis.*® Agnostisisme di sini tidak sama dengan
pandangan keagamaan yang menentang gerakan keagamaan kuno Gnostisisme.*
Huxley menggunakan istilah Agnostik dalam pengertian yang lebih luas; bukan
sebagai "kredo" melainkan sebagai "metode penyelidikan skeptik, berbasis bukti".

Konsep dan pemikiran Agnostik sebenarnya telah ada jauh sebelum Huxley.
Dari hasil penelusuran kepustakaan, bahkan tidak bisa dipastikan siapa yang
pertama kali menganut paham agnostik. Sejauh yang bisa ditelusuri, ada beberapa
sumber yang bisa diyakini bahwa terdapat beberapa tokoh yang pernah menulis atau
menggambarkan tentang konsep agnostic, di antaranya:*?

1) Sanjaya Belatthaputta, abad-5 SM filsuf India, memberi gambaran

agnostisme terhadap kehidupan setelah mati.

“Safijaya Belatthaputta said to me, 'If you ask me if there exists another
world [after death], if I thought that there exists another world, would 1
declare that to you? I don't think so. | don't think in that way. | don't think
otherwise. | don't think not. | don't think not not. If you asked me if there
isn't another world... both is and isn't... neither is nor isn't... if there are
beings who transmigrate... if there aren't... both are and aren't... neither
are nor aren't... if the Tathagata exists after death... doesn't... both...
neither exists nor doesn't exist after death, would | declare that to you? |

40 Antony, Flew. "Agnosticism". Encyclopaedia Britannica online. Diakses tanggal 2016-
12-23

41 Gnostisismeadalah gerakan keagamaan yang beraliran sinkretisme, mencampurkan
berbagai ajaran agama, yang biasanya pada intinya mengajarkan bahwa manusia pada dasarnya
adalah jiwa yang terperangkap di dalam alam semesta yang diciptakan oleh tuhan yang tidak
sempurna. Secara umum dapat dikatakan Gnostisisme adalah agama dualistik, yang dipengaruhi dan
memengaruhi filosofi Yunani, Yudaisme, dan Kekristenan.

42 AGNOSTICISM A Very Short Introduction, Robin Le Poidevin, Oxford University Press
Inc., New York, 2010, mengutif dari "Samafifiaphala Sutta: The Fruits of the Contemplative Life".
Bagian dari Digha Nikaya (kumpulan diskusi panjang, naskah budha, dalam kelompok sutta pitaka,
yang merupakan salah satu kitab agama budha) diterjemahkan pada 1997 oleh Thanissaro Bhikkhu.


https://id.wikipedia.org/wiki/Filsafat
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sanjaya_Belatthaputta&action=edit&redlink=1
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/9356/agnosticism

71

don't think so. I don't think in that way. | don't think otherwise. | don't think
not. I don't think not not.”

Sanjaya mengatakan “...jika kamu menanyakan kepada saya apakah
dunia lain setelah kematian ada atau tidak, jika aku berfikir itu ada,
apakah aku akan memberitahukan/ menyatakan kepadamu? Aku rasa
tidak seperti itu. Aku tidak berfikir seperti itu, dan tidak juga
sebaliknya..... “ Dengan kata lain, Sanjaya tidak bisa meyakini untuk
mengatakan tentang ada atau tidak adanya dunia lain setelah kematian.
2) Protagoras (abad ke-5 SM) menyatakan agnostik terhadap Dewa/Tuhan.

la mengakui tidak punya cara untuk mengetahui apakah Dewa/Tuhan itu
ada atau tidak ada, atau sejenis apa mereka itu.

Protagoras' prose treatise about the gods began "Concerning the gods, I
have no means of knowing whether they exist or not or of what sort they
may be. Many things prevent knowledge including the obscurity of the
subject and the brevity of human life."

Dari sini bisa dilihat pemahaman agnotisme merupakan hal lama, namun
memang belum memiliki label, brand atau nama yang mewakili, sehingga tidak
begitu menjadi perhatian pada zaman itu. Paham agnostik baru mulai
diperbincangkan ketika tahun 1869 Thomas Henry Huxley mencetuskan istilah ini.
Pernyataan Huxkey tersebut mulai dikenal dan diperbincangkan orang melalui
jurnal The Popular Science Monthly, bertajuk "Agnosticism” yang terbit tahun
1889.%

Dalam jurnal tersebut Huxley mengatakan:

“Agnosticism, in fact, is not a creed, but a method, the essence of which lies
in the rigorous application of a single principle...Positively the principle
may be expressed: In matters of the intellect, follow your reason as far as it
will take you, without regard to any other consideration. And negatively: In
matters of the intellect do not pretend that conclusions are certain which
are not demonstrated or demonstrable”

Huxley menjelaskan bahwa Agnostik bukanlah sebuah kredo, kepercayaan,

atau pengakuan terhadap suatu keimanan. Agnostik merupakan metode yang

4 Terbit di New York, penerbit: D. Appleton & Company


https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Popular_Science&action=edit&redlink=1

72

didasarkan pada suatu prinsip. Dalam mencari suatu prinsip, seorang agnostik
selalu menuntut alasan tanpa henti _ini merupakan sifat baik agnostik dalam metode
berfikir secara ilmiah_ dan tidak boleh berpura-pura mengambil kesimpulan dari
hal yang tidak memiliki bukti atau dapat dibuktikan _sisi ini dianggap sebagai sisi
negatif agnostik, karena manusia memiliki keterbatasan akal dalam pengetahuan,
atau membutuhkan waktu lama dan proses panjang demi suatu
pengetahuan/pembuktian_.

Penamaan Agnostik pada metode pencarian Tuhan yang disampaikan Huxley
ini, mengakibatkan perkembangan agnostik menjadi populer dan menjadi
perbincangan para ilmuwan. Ketertarikan terhadap topik agnostik bermunculan,
kemudian melahirkan perkumpulan para penganut agnostik, banyak jurnal dan
tulisan mengenai itu, bahkan di sekolah-sekolat saat itu, anak-anak mulai
diperkenalkan dengan tiga konsep keagamaan: theisme (beragama), atheisme (tidak
beragama) dan agnostik.

Di atas kepopulerannya, perkembangan pemahaman agnostik membawa pada
dua dampak: positif dan negatif.** Positif, karena memberikan pengaruh pada
kemajuan berpikir, lebih kritis pada tataran aplikatif tentang konsep Tuhan. Di sisi
lain, kepopuleran paham agnostik juga memberikan kesan negatif. Agnostisme
pada awalnya dianggap sebagai nama lain dari ateisme. Namun pada
perkembangannya bahkan mungkin hingga sekarang, angotisme mendapat
pandangan negatif dari theism dan atheism karena dianggap sebagai paham yang
ragu-ragu.

Pada perkembangan selanjutnya, Agnostisme kemudian muncul sebagai
konsep ‘jalan tengah’ dan dianggap sebagai penengah dalam berbagai perdebatan
tentang ateism dan theism. Penengah, yang dianggap memiliki sikap netral/tidak
memihak terhadap ateism dan theism, dan seperti banyak penengah dalam
perkelahian, sosok penengah berakhir dengan dibenci oleh kedua pihak yang

berselisih. Agnostik sebagai penengah, dianggap negatif karena dinilai bermuka

44 Agnosticism A Very Short Introduction, Robin Le Poidevin, (Oxford University Press Inc.,
New York, 2010), 4



73

dua atau bahkan tidak memiliki muka karena keraguannya terhadap eksistensi
Tuhan.

Dalam ilustrasi yang paling sederhana, penganut agnostik ibarat golput dalam
pemilu, yang dihadapkan pada dua pilihan yang tidak disukai dua-duanya, antara
Theis dan Atheis. Agnostik memilih sikap untuk tidak menentukan pilihan. Mereka
(golput/agnostik), dianggap ragu akan pilihan, dan keraguan akan pilihan merujuk
pada ketidakaktifan dalam bertindak.

Beberapa filsuf lain sebelum Huxley, seperti Pythagoras, seorang filsuf
Yunani (580-496 SM) dan Nasadiya Sukta dalam penciptaan mitos Rig Veda
dalam sebuah teks sansekerta kuno, yang agnostik tentang asal usul alam semesta.
Di samping itu filsuf skolastik abad pertengahan, David Hume (1711-1776), juga
memiliki pemikiran yang hampir sama dengan Huxley dalam meyakini bahwa
dengan keterbatasan manusia, maka tidak mungkin untuk menerima segala sesuatu
yang tidak dapat dipastikan. Pada abad ke-19 salah satu tokoh filsuf yang secara
kuat meyakini bahwa dirinya adalah seorang agnostik, ialah Bertrand Russell
(1872-1970) dengan pernyataanya yang terkenal “Why I Am not a Christian?”.
Bagi Russell, seorang agnostik tidak mungkin mengetahui keberadaan Tuhan dan
masa depan, sebagaimana dalam keyakinan Kristen dan agama lainnya. Russell
mengatakan bahwa agnostik adalah orang yang berfikir bahwa tidak mungkin
mengetahui kebenaran dalam masalah-masalah seperti tentang Tuhan dan
kehidupan akhirat. Jika hal ini tidak mungkin untuk selamanya, setidaknya untuk
masa sekarang. Dalam keyakinan Russell, Eksistensi Tuhan, sekalipun tidak
mustahil, namun sangat tidak pasti.*®

William L Rowe,*® mengatakan agnosticisme dalam makna sempit adalah
pandangan bahwa akal manusia tidak mampu memberikan alasan rasional yang
memadai untuk memutuskan kepercayaan ‘apakah Tuhan ada’ atau kepercayaan

‘apakah Tuhan tidak ada’. Sejauh ini orang yang meyakini bahwa Tuhan ada atau

4 Bertrand Russell, dalam Louis Greenspan dan Stephan Andersson, 2008:32, sebagaimana
dikutif Oleh Otto Adi Yulianto dalam papernya Tuhan dalam Perspektif Bertrand Russell, Tugas
akhir di STF Driyarkara untuk Semester Gasal — Tahun Akademik 2008/2009.

% William L Rowe adalah seorang professor filsafat agama dari Purdue University, dan
menulis buku Agnosticism, tahun 1998. Pernyataan ini dikutip dalam buku tulisan Edward Craig.
Routledge Encyclopedia of Philosophy. Taylor & Francis.



74

Tuhan tidak ada, didukung oleh bukti rasional yang cukup memadai. Bagi seorang
agnostik, pandangan untuk meyakini bahwa Tuhan ada atau Tuhan tidak ada, tidak
bisa dibuktikan secara rasional.

Seorang agnostik memegang pendapat bahwa keberadaan Tuhan serta hal-hal
supranatural lainnya tidak bisa dibuktikan, atau setidaknya belum bisa dibuktikan
sampai saat ini. Ketidakyakinan akan eksistensi Tuhan ini dengan sendirinya juga
sulit menerima kehadiran agama. Konsekwensinya, agama dianggap sebagai
tahayul dan kebohongan belaka. Seorang agnostik menolak segala bentuk dogma
dan indoktrinasi yang terdapat dalam agama atau ideologi apa pun. Bagi penganut
agnostik, bergulat dengan agama dianggap sebagai pekerjaan yang sia-sia.

Sikap ragu terhadap ajaran agama ini kemudian melahirkan apa yang disebut
“closed agnosticism” yakni sikap dan cara pandang ekstrim yang menyatakan
bahwa Tuhan dan ajarannya sesungguhnya tidak dapat diketahui dan diferifikasi
oleh akal manusia. Konsekuensinya adalah ajaran agama ‘“Tuhan” menjadi
“meaningless” atau tidak berarti. Oleh karena itu, usaha apa pun yang dikaitakan
dengan ajaran Tuhan tertolak dengan sendirinya.

Konsep teologi dalam era postmodernisme juga hangat diperdebatkan tetapi
bukan pada wacana teisme, ateisme atau agnostisismenya. Era postmodernisme
(posmo) sebagaimana diketahui merupakan fase terkini sejarah peradaban manusia
(kontemporer), yang melakukan refleksi kritis bagi paradigma-paradigma
modernisme yang serba sekular, scientis, dan positivistik. Kekeringan spiritual
yang terjadi pada fase modernisme dikritisi posmo yang kemudian melahirkan
“pendekatan baru” dalam beragama: spiritualitas keagamaan. Postmodernisme lalu
disebut-sebut sebagai era kebangkitan agama walaupun agama dalam pengertian
spiritualitas, bukan agama organized religion. Postmodernism dengan visi spiritual
konstruktif atau pembaharuan ini mengakui adanya serta kemungkinan
diperolehnya pengalaman tentang norma-norma yang berakar dari keilahian.*’

Hanya saja, posmo tidak bicara tentang Tuhan yang bersifat personal.

47 Dalam makalah yang dibuat sebagai tugas akhir kuliah Filsafat Postmodernisme dan
Agama, dosen pengampu Prof. Dr. Bambang Suguharto, Elis Teti Rusmiati, Juli 2017



75

C. Eksistensi Tuhan dan Agama

1. Agama dan Religiusitas

Agama selalu menjadi spirit bagi tumbuh dan berkembangnya peradaban
manusia. Banyak peradaban besar dalam sejarah manusia yang berkembang karena
peran yang besar dari agama.

Pada dasarnya religiusitas dalam diri manusia berpusat pada pengakuan
tentang Tuhan dan agama. Tuhan dan agama dalam konteks ini adalah Tuhan
pencipta dan pemelihara alam semesta dan agama yang menjadi rahmat bagi
semesta alam. Artinya bukan Tuhan dan agama yang berkembang secara alamiah,
sebagaimana dalam pandangan postmodernisme

Banyak ahli menyebutkan agama berasal dari bahasa Sansakerta, yaitu “a”
yang berarti tidak dan “gama” yang berarti kacau. Maka agama berarti tidak kacau
(teratur). Dengan demikian agama itu adalah peraturan, yaitu peraturan yang
mengatur keadaan manusia, maupun mengenai sesuatu yang gaib, mengenai budi
pekerti dan pergaulan hidup bersama.?®

Menurut Daradjat (2005) agama adalah proses hubungan manusia yang
dirasakan terhadap sesuatu yang diyakininya, bahwa sesuatu lebih tinggi dari pada
manusia. Sedangkan Glock dan Stark mendefinisikan agama sebagai sistem simbol,
sistem keyakinan, sistem nilai, dan system perilaku yang terlembaga, yang
kesemuanya terpusat pada persoalan- persoalan yang dihayati sebagai yang paling
maknawi (ultimate Mean Hipotetiking).*®

Cliffort Geertz mengistilahkan agama sebagai (1) sebuah system simbol-
simbol yang berlaku untuk (2) menetapkan suasana hati dan motivasi-motivasi yang
kuat, yang meresapi dan yang tahan lama dalam diri manusia dengan (3)
merumuskan konsep-konsep mengenai suatu tatanan umum eksistensi dan (4)
membungkus konsep-konsep ini dengan semacam pancaran faktualitas, sehingga

(5) suasana hati dan motivasi-motivasi itu tampak realistis.*

48 Daradjat, Zakiyah. llmu Jiwa Agama. (Jakarta : Bulan Bintang. 2005), 10
49 Cliffort Geertz. Kebudayaan dan Agama. (Jogyakarta: Kanisius:1992). 5



76

Agama disebut Hadikusuma dalam Bustanuddin Agus sebagai ajaran yang
diturunkan oleh Tuhan untuk petunjuk bagi umat dalam menjalani kehidupannya.
Ada juga yang menyebut agama sebagai suatu ciri kehidupan sosial manusia yang
universal dalam arti bahwa semua masyarakat mempunyai cara-cara berpikir dan
pola-pola perilaku yang memenuhi untuk disebut “agama” yang terdiri dari tipe-
tipe simbol, citra, kepercayaan dan nilai-nilai spesifik dengan mana makhluk
manusia menginterpretasikan eksistensi mereka yang di dalamnya juga
mengandung komponen ritual >

Ada beberapa istilah lain dari agama, antara lain religi, religion (Inggris),
religie (Belanda) religio/relegare (Latin) dan dien (Arab). Kata religion (Bahasa
Inggris) dan religie (Bahasa Belanda) adalah berasal dari bahasa induk dari kedua
bahasa tersebut, yaitu bahasa Latin “religio” dari akar kata “relegare”yang berarti
mengikat.>> Menurut Cicero, relegare berarti melakukan sesuatu perbuatan dengan
penuh penderitaan, yakni jenis laku peribadatan yang dikerjakan berulang-ulang
dan tetap. Lactancius mengartikan kata relegare sebagai mengikat menjadi satu
dalam persatuan bersama.>® Dalam Bahasa Arab, agama di kenal dengan kata al-
din dan al- milah. Kata al-din sendiri mengandung berbagai arti. la bisa berarti al-
mulk (kerajaan), al-khidmat (pelayanan), al-izz (kejayaan), al-dzull (kehinaan), al-
ikrah (pemaksaan), al-ihsan (kebajikan), al-adat (kebiasaan), al-ibadat
(pengabdian), al-gahr wa al-sulthan (kekuasaan dan pemerintahan), al- tadzallulwa
al-khudu (tunduk dan patuh), al-tha “at (taat), al-Islam al-tauhid (penyerahan dan
mengesakan Tuhan).>

Dari istilah agama inilah kemudian muncul apa yang dinamakan religiusitas.
Glock dan Stark merumuskan religiusitas sebagai komitmen religius (yang
berhubungan dengan agama atau keyakinan iman), yang dapat dilihat melalui
aktivitas atau perilaku individu yang bersangkutan dengan agama atau keyakinan

%0 Bustanuddin Agus. Agama dalam Kehidupan Manusia :Pengantar Antropologi Agama.
(Jakarta: PT. Raja Grapindo Persada: 2006), 33

Sl1shomuddin, Pengantar Sosiologi Agama (Jakarta:Ghalia Indonesia: 2002), 29

52 Dadang Kahmad. Sosiologi Agama. (Bandung PT. Remaja Rosdakarya: 2002), 13

5 Faisal Ismail.Paradigma Kebudayaan Islam : Studi Kritis dan Refleksi Historis,
(Jogyakarta : Titian Ilahi Press. 1997), 28

% Dadang Kahmad. Sosiologi Agama, (Bandung : PT. Remaja Rosdakarya. 2002), 13



77

iman yang dianut. Religiusitas seringkali diidentikkan dengan keberagamaan.
Religiusitas diartikan sebagai seberapa jauh pengetahuan, seberapa kokoh
keyakinan, seberapa pelaksanaan ibadah dan kaidah dan seberapa dalam
penghayatan atas agama yang dianutnya. Bagi seorang Muslim, religiusitas dapat
diketahui dari seberapa jauh pengetahuan, keyakinan, pelaksanaan dan penghayatan
atas agama Islam.

Dari pengertian di atas maka religiusitas dalam Islam menyangkut lima hal
yakni agidah, ibadah, amal, akhlak (ihsan) dan pengetahuan. Agidah menyangkut
keyakinan kepada Allah, Malaikat, Rasul dan seterusnya. Ibadah menyangkut
pelaksanaan hubungan antar manusia dengan Allah. Amal menyangkut pelaksanaan
hubungan manusia dengan sesama makhluk. Akhlak merujuk pada spontanitas
tanggapan atau perilaku seseorang atau rangsanganyang hadir padanya, sementara
ihsan merujuk pada situasi di mana seseorang merasa sangat dekat dengan Allah
Ta’ala. Thsan merupakan bagian dari akhlak. Bila akhlak positif seseorang
mencapai tingkatan yang optimal, maka ia memperoleh berbagai pengalaman dan
penghayatan keagamaan, itulah ihsan dan merupakan akhlak tingkat tinggi. Selain
keempat hal di atas ada lagi hal penting harus di ketahui dalam religiusitas Islam
yakni pengetahuan keagamaan seseorang.>®

Secara umum agama berfungsi sebagai jalan penuntun penganutnya untuk
mencapai ketenangan hidup dan kebahagian di dunia maupun di kehidupan kelak.
Durkheim menyebut fungsi agama sebagai pemujaan masyarakat; Marx menyebut
sebagai fungsi ideologi; dan Weber menyebut sebagai sumber perubahan sosial.

Menurut Hendro Puspito, fungsi agama bagi manusia meliputi °’ :

1) Fungsi Edukatif
Manusia mempercayakan fungsi edukatif pada agama yang mencakup tugas
mengajar dan membimbing. Keberhasilan pendidikan terletak pada

pendayagunaan nilai-nilai  rohani yang merupakan pokok-pokok

5Fuad Nashori dan Rachmy Diana Mucharam.Mengembagkan Kreativitas dalam Perspektif
Psikologi Islam, (Jogyakarta:Menara Kudus:2002). 71

% Jalaluddin.Psikologi Agama. (Jakarta: PT. Raja Grapindo Persada. 2002), 247-249
57 Sururin. lImu Jiwa Agama. (Jakarta : PT. Raja Grafindo Persada. 2004), 12



78

kepercayaan agama. Nilai yang diresapkan antara lain: makna dan tujuan
hidup, hati nurani, rasa tanggung jawab dan Tuhan.

2) Fungsi Penyelamatan
Agama dengan segala ajarannya memberikan jaminan kepada manusia
keselamatan di dunia dan akhirat.

3) Fungsi Pengawasan Sosial
Agama ikut bertanggung jawab terhadap norma-norma sosial sehingga
agama menyeleksi kaidah-kaidah sosial yang ada, mengukuhkan yang baik
dan menolak kaidah yang buruk agar selanjutnya ditinggalkan dan
dianggap sebagai larangan. Agama juga memberi sangsi-sangsi yang harus
dijatuhkan kepada orang yang melanggar larangan dan mengadakan
pengawasan yang ketat atas pelaksanaannya.

4) Fungsi Memupuk Persaudaraan
Persamaan keyakinan merupakan salah satu persamaan yang bisa memupuk
rasa persaudaraan yang kuat. Manusia dalam persaudaraan bukan hanya
melibatkan sebagian dari dirinya saja, melainkan seluruh pribadinya juga
dilibatkan dalam suatu keintiman yang terdalam dengan sesuatu yang
tertinggi yang dipercaya bersama.

5) Fungsi Transformatif
Agama mampu melakukan perubahan terhadap bentuk kehidupan
masyarakat lama ke dalam bentuk kehidupan baru. Hal ini dapat berarti pula
menggantikan nilai-nilai lama dengan menanamkan nilai-nilai baru.
Transformasi ini dilakukan pada nilai-nilai adat yang kurang manusiawi.
Sebagai contoh kaum Qurais pada jaman Nabi Muhammad yang memiliki
kebiasaan jahiliyah karena kedatangan Islam sebagai agama yang
menanamkan nilai-nilai baru sehingga nilai-nilai lama yang tidak
manusiawi dihilangkan.

Berbeda dengan Hendro Puspito, Jalaluddin mengetengahkan delapan fungsi
agama, yakni :
1) Berfungsi Edukatif



2)

3)

4)

5)

6)

79

Para penganut agama berpendapat bahwa ajaran agama yang mereka anut
memberikan ajaran-ajaran yang harus patuhi. Agama secara yuridis
berfungsi menyuruh dan melarang, keduanya memiliki latar belakang
mengarahkan bimbingan agar pribadi penganutnya menjadi baik dan
terbiasa dengan yang baik menurut ajaran agama masing- masing.
Berfungsi Penyelamat

Manusia menginginkan keselamatan. Keselamatan meliputi bidang yang
luas adalah keselamatan yang diajarkan agama. Keselamatan yang diberikan
agama adalah keselamatan yang meliputi dua alam, yakni dunia dan akhirat.
Dalam mencapai keselamatan itu agama mengajarkan para penganutnya
melalui pengenalan kepada masalah sakral, berupa keimanan kepada Tuhan.
Berfungsi Sebagai Pendamaian

Melalui agama seseorang yang berdosa dapat mencapai kedamaian batin
melalui tuntunan agama. Rasa berdosa dan rasa bersalah akan segera
menjadi hilang dari batinnya jika seorang pelanggar telah menebus dosanya
melaui tobat, pensucian atau penebusan dosa.

Berfungsi Sebagai Kontrol Sosial

Para penganut agama sesuai dengan ajaran agama yang dipeluknya terikat
batin kepada tuntunan ajaran tersebut, baik secara individu maupun secara
kelompok. Ajaran agama oleh penganutnya dianggap sebagai norma,
sehingga dalam hal ini agama dapat berfungsi sebagai pengawas sosial
secara individu maupun kelompok.

Berfungsi Sebagai Pemupuk Solidaritas

Para penganut agama yang sama secara psikologis akan merasa memiliki
kesamaan dalam satu kesatuan iman dan kepercayaan. Rasa kesatuan ini
akan membina rasa solidaritas dalam kelompok maupun perorangan,
bahkan kadang-kadang dapat membina rasa persaudaraan yang kokoh.
Berfungsi Transformatif

Ajaran agama dapat mengubah kehidupan kepribadian seseorang atau
kelompok menjadi kehidupan baru sesuai dengan ajaran agama yang

dianutnya. Kehidupan baru yang diterimannya kadangkala mampu



7)

8)

80

mengubah kesetiaan kepada adat atau norma kehidupan yang dianutnya
sebelum itu.

Berfungsi Kreatif

Agama mendorong dan mengajak para penganutnya untuk bekerja produktif
bukan saja untuk kepentingan dirinya sendiri, tetapi juga demi kepentingan
orang lain. Penganut agama tidak hanya disuruh bekerja secara rutin, akan
tetapi juga dituntut melakukan inovasi dan penemuan baru.

Berfungsi Sublimatif

Ajaran agama mengkuduskan segala usaha manusia, bukan saja yang
bersifat duniawi namun juga yang bersifat ukhrawi. Segala usaha tersebut
selama tidak bertentangan dengannorma-norma agama, dilakukan

secara tulus ikhlas karena dan untuk Allah adalah ibadah.>®

Adapun dimensi Religiusitas Islam menurut C.Y. Glock dan R. Stark

sebagaimana yang dikutif Jalaluddin®®, meliputi lima dimensi keagamaan dalam

diri manusia, yakni: dimensi praktek agama, dimensi keyakinan, dimensi

pengetahuan agama, dimensi pengalaman keagamaan dan dimensi konsekuensi.

Menu
1)

2)

rut Glock dan Stark, kelima dimensi religiusitas dijelaskan sebagai berikut:

Religius Ractice (The Ritualistic Dimension), yaitu tingkatan sejauh mana
seseorang mengerjakan kewajiban-kewajiban ritual di dalam agamanya.
Unsur yang ada dalam dimensi ini mencakup pemujaan, kultur serta hal-hal
yang lebih menunjukkan komitmen seseorang dalam agama yang dianutnya.
Wujud dari dimensi ini adalah perilaku masyarakat pengikut agama tertentu
dalam menjalankan ritus-ritus yang berkaitan dengan agama. Dimensi
praktek dalam agama Islam dapat dilakukan dengan menjalankan ibadah
seperti shalat, zakat, puasa, haji dan sebagainya.

Religius Belief (The Ideological Dimension) atau disebut juga dimensi
keyakinan adalah tingkatan sejauh mana seseorang menerima hal-hal yang

dogmatik di dalam ajaran agamanya. Misalnya kepercayaan tentang adanya

%8 Jalaluddin.Psikologi Agama. (Jakarta: PT. Raja Grapindo Persada. 2002), 247-249
%9 Dadang Kahmad. Sosiologi Agama. (Bandung : PT. Remaja Rosdakarya. 2002), 53-54



3)

4)

81

Tuhan, Malaikat, kitab-kitab, Nabi dan Rasul, hari kiamat, surga, neraka dan
yang lain-lain yang bersifat dogmatik. Meskipun diakui setiap agama
memiliki seperangkat kepercayaan yang secara doktriner berbeda dengan
agama lainnya, bahkan untuk agamanya saja terkadang muncul paham yang
berbeda dan tidak jarang berlawanan. Pada dasarnya setiap agama juga
menginginkan adanya unsur ketaatan bagi setiap pengikutnya. Dalam begitu
adapun agama yang dianut oleh seseorang, makna yang terpenting adalah
kemauan untuk mematuhi aturan yang berlaku dalam ajaran agama yang
dianutnya. Jadi dimensi keyakinan lebih bersifat doktriner yang harus ditaati
oleh penganut agama.

Religius Knowledge (The Intellectual Dimension) atau dimensi pengetahuan
agama adalah dimensi yang menerangkan seberapa jauh seseorang
mengetahui tentang ajaran-ajaran agamanya, terutama yang ada di dalam
kitab suci maupun yang lainnya. Paling tidak seseorang yang beragama
harus mengetahui hal-hal pokok mengenai dasar-dasar keyakinan, ritus-
ritus, kitab suci dan tradisi-tradisi. Dimensi ini menunjukkan dalam Islam
menunjuk kepada seberapa tingkat pengetahuan dan pemahaman muslim
terhadap ajaran-ajaran agamanya terutama mengenai ajaran pokok
agamanya, sebagaiman yang termuat di dalam Kkitab sucinya. Hal ini
berhubungan dengan aktivitas seseorang untuk mengetahui ajaran-ajaran
dalam agamanya.

Religius Feeling (The Experiental Dimension), yaitu dimensi yang terdiri
dari perasaan-perasaan dan pengalaman-pengalaman keagamaan yang
pernah dirasakan dan dialami. Misalnya seseorang merasa dekat dengan
Tuhan, seseorang merasa takut berbuat dosa, seseorang merasa doanya
dikabulkan Tuhan, dan sebagainya. Ancok dan Suroso (1995) mengatakan
kalau dalam Islam dimensi ini dapat terwujud dalam perasaan dekat atau
akrab dengan Allah, perasaan bertawakal (pasrah diri dalam hal yang
positif) kepada Allah. Perasaan khusuk ketika melaksanakan shalat atau
berdoa, perasaan bergetar ketika mendengar adzan atau ayat-ayat Al-



82

Qur’an, perasaan bersyukur kepada Allah, perasaan mendapat peringatan
atau pertolongan dari Allah.

5) Religius Effect (The Consequential Dimension), yaitu dimensi yang
mengukur sejauh mana perilaku seseorang konsekuen oleh ajaran agamanya
di dalam kehidupannya. Dari kelima aspek religiusitas di atas, semakin
tinggi penghayatan dan pelaksanaan seseorang terhadap kelima dimensi
tersebut, maka semakin tinggi tingkat religiusitasnya. Tingkat religiusitas
seseorang akan tercermin dari sikap dan perilakunya sehari-hari yang

mengarah kepada perilaku yang sesuai dengan tuntutan agama.

Nilai teologis dalam konteks Islam terakumulasi dalam, konsep tauhid".
Dalam konsep ini, nilai teologis berfungsi sebagai pandangan dunia (world view)
yang meliputi seluruh tatanan nilai yang ada dalam Islam. Konsep tauhid pada
dasarnya merupakan suatu konsep tentang sistem keyakinan kepada Tuhan,
namun tauhid juga sekaligus menjadi nilai dalam Islam.%° Tauhid sebagai esensi
nilai teologis berangkat dari kesadaran manusia terhadap eksistensi Tuhan
(teologis) sebagai tempat bergantung (Allah al-Shamad), kesadaran terhadap
dirinya sendiri (antropologis) sebagai individu (‘abd) dan mandataris Tuhan
(khalifah) yang mengemban amanah Tuhan di bumi serta alam jagad raya
(kosmologis) sebagai wadah bagi manusia untuk men- jalankan missi Tuhan
tersebut.

Dalam konteks demikian, sangat jelas terlihat bahwa tata nilai teologis dalam
pandangan Islam tepatnya pada tataran kemanusiaan cukup bernuansa teosentris
(berpusat pada Tuhan).5! Walaupun demikian, realitasnya dalam pandangan Tuhan

itu sendiri yang menjadi issu sentral penciptaan Tuhan atas segala sesuatu yang ada

80 Amrullah Achmad, ,Kerangka Dasar Masalah Paradigma Pendidikan Islam*, dalam Muslih
USA (ed) Pendidikan Islam di Indonesia Antara Cita dan Fakta (Jakarta: Tiara Wacana, 1991), 71.

61 Falsafah pendidikan sekuler memandang manusia terlalu antropo- sentris, sementara
menurut pandangan ajaran Islam manusia dipahami sebagai makhluk yang teosentris. Pandangan
manusia sebagai makhluk antro-posentris hanya merupakan salah satu aspek esensial dari konsep
teosentris dimensi Filsafat Pendidikan Islam. Mastuhu, Memberdayakan Sistem Pendidikan Islam,
cet. Ke-1 (Jakarta: Logos Wacana limu, 1999), h. 4, dan 19.



83

(segenap realitas kosmis) tidak lain adalah manusia (antropologis/ alam mikro) itu
sendiri.

Implikasi dari kesadaran tauhid sebagai suatu pandangan dunia (tatanan nilai
universal) dalam Islam pada setiap individu Muslim melahirkan sejumlah nilai yang
inheren dan mengkristal secara internal dalam alam kesadaran. Kesadaran terhadap
keberadaan Tuhan sebagai sumber kehidupan akan melahirkan sikap ketundukan
(muslim) dan ketaatan karena ilmu dan iman (mukmin) yang mampu meredam sifat
kerendahan (syaithaniyyah) sekaligus mengangkat derajat manusia kepada sifat
keilahian. Sedangkan kesadaran terhadap kemanusiaannya sebagai kreasi
penciptaan (makhluk) Allah yang terbaik melahirkan semangat beramal saleh untuk
memakmurkan bumi dengan mengoptimalkan segenap potensi manusiawi yang ada
secara kreatif dan inovatif dalam mensiasati dan merekayasa realitas kosmis
(fenomena alam) melalui proses pengkajian ilmu pengetahuan.

Hubungan dan keterikatan antara Tuhan, manusia dan alam dalam diskursus
teologi Islam cukup jelas. Kesadaran terhadap saling ketergantungan seperti ini
dalam tataran aktualnya melahirkan dan membentuk nilai teologis pada subjek
didik Muslim. Dalam tatanan kosmologis ini, subjek didik sebagai totalitas
penciptaan merasakan betapa butuhnya kehadiran Tuhan dalam kesadaran
hidupnya. Kebutuhan dan ketergantungan subjek didik pada Tuhan inilah yang
menjadikan hidup manusia itu bermakna. Tanpa ada kesadaran ini, maka
konsekuensinya hidup manusia menjadi tidak bermakna.

Kesadaran terhadap keberadaan Tuhan sebagai sebuah nilai teologis dalam
doktrin Islam karena ia bermuara pada pandangan hidup yang terefleksi dalam
perilaku (etik) pada dasarnya secara primordial (‘aléam durriyyah) telah ada pada
semua manusia tanpa kecuali (muslim atau non-muslim). Dalm hal ini Al-Qur’an
menyebutkan:

) 828 i 2l e (:A.Jg_.w\} rg_uj.lehjjg_b G g3l 8 (e ATy

Cplile 138 G LS U) 4alall 251 61568 O Bdel LD

Dan (ingatlah), ketika Tuhanmu mengeluarkan keturunan anak- anak Adam

dari sulbi mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap jiwa mereka

(seraya berfirman): "Bukankah Aku ini Tuhanmu?" Mereka menjawab:
"Betul (Engkau Tuhan kami), kami menjadi saksi". (Kami lakukan yang



84

demikian itu) agar di hari kiamat kamu tidak mengatakan: "Sesungguhnya
kami (bani Adam) adalah orang-orang yang lengah terhadap ini (keesaan
Tuhan)". (Q.S. Al-A‘raf/7: 172).

Kesadaran yang diungkapkan al-Qur’an tersebut merupakan potensi bawaan
(hereditas) yang dikenal sebagai fitran® ketuhanan pada manusia. Namun
kesadaran primordial ini belum memadai, karena masih dalam tataran potensial
(ketika alam ruh) belum aktual dalam perilaku hidup di dunia. Sehingga sifatnya
masih pasif dan sebatas imani serta masih berupa abstraksi-abstraksi ruhaniah.
Kesadaran ini mesti berperan aktif dalam kehidupan konkrit di mana manusia sudah
dapat berperan menentukan pandangan hidup khususnya mengenai konsep tentang
Tuhan khususnya.

Dalam tataran ini, menjadikan iman an sich sebagai dasar pandangan
terhadap Tuhan melalui mata hati (zawq) menjadi kurang sempurna dan iman
menjadi kurang teruji dan berkembang serta kurang kokoh, tidak menghujam ke
dalam batin tanpa didukung oleh pemahaman bukti-bukti (ayat) keagungan Tuhan
yang dapat diamati pada fenomena alam yang sifatnya empiris melalui pengamatan
indrawi (basirah) kasat mata.

Keterangan tentang hal ini dinyatakan al-Qur’an, di antaranya:

08 (e A1 33 iy a31% (3D 400 4 0 (8 gl (2 BB (B L g s

Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan) Kami di
segenap ufuk dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelaslah bagi mereka
bahwa Al Qur'an itu adalah benar. Dan apakah Tuhanmu tidak cukup (bagi
kamu) bahwa sesungguhnya Dia menyaksikan segala sesuatu?. (Q.S. Al-
Fussilat/41: 53).

62K esadaran dan keyakinan terhadap keberadaan Tuhan merupakan kebutuhan kodrati dalam
wujud empiriknya dapat dinyatakan, bahwa manusia selalu mengalami perasaan cemas, takut,
harapan, tidak berdaya dan sebagainya. Manusia memerlukan rasa aman dan jaminan kepastian.
Kebutuhan ini baru dilihaat dari dimensi fungsi dan mamfaat agama bagi manusia, belum dari
dimensi kebenaran Tuhan Yang Alh&d. Karenanya, pencarian dan penemuan Tuhan merupakan
puncak penemuan akan kebutuhan agama. Dengan demikian, agama tidak hanya dipandang dari
dimensi fungsi, melainkan juga dalam



85

Dapat disimpulkan bahwa nilai ketuhanan merupakan wujud tujuan dan
makna kosmis dari eksistensi manusia, yang berdampingan tidak terpisahkan
dengan nilai kemanusiaannya.

Terkait dengan faktor-faktor yang mempengaruhi religiusitas, Robert H.
Thoules (2003) mengemukakan bahwa terdapat empat faktor religiusitas yang
dimasukkan dalam kelompok utama, yaitu: pengaruh-pengaruh sosial, berbagai
pengalaman, kebutuhan dan proses pemikiran.®

1. Faktor sosial mencakup semua pengaruh sosial dalam perkembangan sikap
keberagamaan, yaitu: pendidikan orang tua, tradisi-tradisi sosial dan
tekanan-tekanan lingkungan sosial untuk menyesuaikan diri dengan
berbagai pendapat dan sikap yang disepakati oleh lingkungan.

2. Faktor lain yaitu pengalaman pribadi atau kelompok pemeluk agama.
Pengalaman konflik moral dan seperangkat pengalaman batin emosional
yang terikat secara langsung dengan Tuhan atau dengan sejumlah wujud
lain pada sikap keberagamaan juga dapat membantu dalam perkembangan
sikap keberagamaan.

3. Faktor ketiga adalah kebutuhan-kebutuhan yang tidak dapat dipenuhi
secara sempurna, sehingga mengakibatkan terasa adanya kebutuhan akan
kepuasan agama. Kebutuhan-kebutuhan tersebut dapat dikelompokkan
dalam empat bagian: kebutuhan akan keselamatan; kebutuhan akan cinta;
kebutuhan untuk memperoleh harga diri; dan kebutuhan yang timbul
karena adanya kematian.®*Zakiah Daradjat dalam Jalaluddin
mengetengahkan ada enam kebutuhan yang menyebabkan orang
membutuhkan agama. Melalui agama kebutuhan-kebutuhan tersebut dapat
disalurkan. Kebutuhan itu adalah kebutuhan akan rasa kasih sayang,
kebutuhan akan rasa aman, kebutuhan akan rasa harga diri, kebutuhan akan
rasa bebas, kebutuhan rasa sukses dan kebutuhan rasa ingin tahu

(mengenal).

83 Robert H. Thoules. Marriage and The Family. New York : Harper and Row Publisher.
8 Sururin. Ilmu Jiwa Agama....... 79



86

4. Faktor terakhir adalah peranan yang dimainkan oleh penalaran verbal
dalam perkembangan sikap keberagamaan. Manusia adalah makhluk
berpikir. Salah satu akibat dari pemikirannya adalah bahwa ia
membantu dirinya menentukan keyakinan-keyakinan iman yang harus
diterimanya dan mana yang ditolak. °

2. Eksistensi Tuhan dan Agama pada Masyarakat Modern

Abad Modern adalah abad kreativitas umat manusia. Disebut demikian, sebab
abad ini lebih menitikberatkan proses kehidupan manusia pada landasan kreatif
yang dikonstruksi oleh iming-iming kemajuan, kebebasan, dan ilmu pengetahuan.
Menurut Arnold Toynbee, sebagaimana dikutip Nurkholis Madjid, zaman ini
sebenarnya sudah dimulai sejak abad ke lima belas Masehi, yakni ketika Barat tidak
lagi “berterima kasih kepada Tuhan”. Ia memalingkan rasa terima kasih itu kepada
dirinya sendiri karena telah berhasil mengatasi tekanan Gereja di abad pertengahan
dan mengurangai tingkat ketergantungannya kepada Tuhan. Manusia merasa dapat
menyelesaikan masalah hidupnya tanpa harus meminta “petunjuk” kepada Tuhan
atau institusi agama.5®

Itulah sebabnya konsekuensi modernitas paling menggemparkan sekaligus
mencemaskan terutama bagi kalangan agamawan adalah terdistorsinya
kepercayaan manusia terhadap Tuhan. Ruang-ruang spiritual manusia, secara
radikal, diambil paksa oleh gairah modernitas, seperti gaya konsumtif, materialistik,
dan kadang individualistik. Manusia seolah-olah mulai tertata untuk sering lupa
terhadap dirinya sendiri secara terdalam karena ia jarang menggunakan kesempatan
untuk merenung, berefleksi, instropeksi dan menghayati segala bentuk
kehidupannya. Dengan begitu, tak mengherankan jika kemudian manusia modern

mulai kehilangan batas transendental antara dirinya dengan Realitas Tertinggi-nya,

6 Jalaluddin. Psikologi Agama.......... 60-61

% Tulisan ini terbit di Jurnal Mahasiswa “Kacamata” Edisi 1, 2008, him. 94-104, dengan
judul asli “Teologi Masyarakat Modern: Merangkai Sekaligus ‘Mengasingkan’ Tuhan?”. Atas izin
penulisnya, diunggap di sini untuk tujuan pendidikan dengan suntingan seperlunya.



87

karena memang ruang untuk melakukan ritual semacam itu tidak secara intensif ia
temukan.

Namun sebelum kita melangkah lebih jauh, kita perlu memahami dulu
definisi modernitas dalam tiga pengertian: (1) Modernitas dapat dipahami dalam
dimensi tempat dan masyarakat yang melahirkan sains dan teknologi. Dalam
perspektif ini, modernitas lahir dari perubahan budaya Eropa dan Barat; (2)
Modernitas dapat dipahami sebagai dimensi waktu yang bermula dari kelahiran
Renaissance abad 16 M; (3) Modernitas dapat dipahami dalam dimensi pemikiran.
la lahir saat terjadi perubahan dan pembongkaran pemikiran dari karakter gerejani
ke alam pemikiran sekuler. Kalangan intelektual secara tegas mulai menolak peran
gereja yang sudah sekian lama mengontrol filsafat dan ilmu pengetahuan.

Dalam tulisan ini saya cenderung menggunakan pengertian ketiga. Karena
istilah modern (modern, Inggris) selama ini cenderung berkembang dalam iklim
positif, tenang dan tanpa salah, sehingga seolah-olah arus modernitas berhak
berkembang melaju menuju tata dunia masa depan, tanpa sibuk memikirkan
bangunan zaman sebelumnya. Padahal tidak demikian keadaan sebenarnya. Zaman
modern memiliki dua sisi berlawanan, bisa positif, juga negatif. Kendati orang-
orang modern mulai terninabobokkan oleh progresivitas sains dan teknologi,
namun pada hakikatnya meminjam istilah Nurkholis Madjid zaman modern ibarat
technical age, semacam teknikalisme atau mekanistik. Artinya, manusia bekerja
secara simetri, seimbang dan tertib, sehingga spirit modernitas, seperti kemajuan,
perencanaan, sekulerisme, dan sains, secara mulus berjalan menuju keyakinan masa
depan, sekalipun ia berupa utopia.

Konsep ini berakar dari landasan filosofis sekuler masyarakat Barat. Bermula
ketika Francis Bacon (1561-1625) menyatakan bahwa akhir dari pondasi kita
adalah ilmu pengetahuan yang sangat obsesif mencari sebab dan rahasia kehidupan
manusia dan alam semesta, sehingga semangat “penaklukan” terhadap apapun
harus dilakukan selama mendukung ilmu pengetahuan. Landasan ini berlanjut saat
Rene Descartes (1596-1650) berkeyakinan bahwa alam tidak lebih dari sebuah
mesin yang tidak mempunyai arti spiritual. Semua benda hidup, termasuk manusia,

hanyalah suatu reaksi kimiawi secara otomatis. Secara tegas, ia memberi



88

pernyataan, “Berikan kepada saya semua elemen yang ada. Pasti saya dapat
membangung alam ini”.%’

Periode berikutnya, Isaac Newton (1643-1727) menyebut bahwa alam
semesta dan seisinya diatur oleh hukum matematik yang tidak dapat diubah. David
Hume (1711-1776) menolak kepercayaan keagamaan, sebab ia tidak dapat
dibuktikan secara baik oleh penyelidikan ilmiah maupun akal manusia. Charles
Darwin (1809-1882) mengembangkan konsep biologis yang berkaitan dengan
masyarakat manusia, up to date atau progresif. Darwin menganggap manusia
adalah sebuah produk yang terus mengalami perkembangan, karena ia berasal dari
sebuah zat yang paling rendah. Dari kondisi “rendah” itu, manusia bersusah payah
menentang lingkungan yang tak mendukung itu sehingga memperoleh kemajuan.
William James (1842-1910) bahkan mempersoalkan nilai kebenaran dari konsep
yang tidak diraba, yakni tentang kesabaran dan jiwa. la menganggap bahwa pikiran-
pikiran manusia hanya sebuah akibat dari reaksi-reaksi kimia atas sistem syaraf
yang dihasilkan oleh rangsangan dari luar.%®

Berdasarkan uraian historis diatas, dapat kita simpulkan, bahwa ciri berpikir
masyarakat modern adalah empiris-rasional-sensual. Sehingga dampak terburuk
yang muncul adalah hilangnya ciri berpikir spiritual, irrasional, dan instuitif.
Dengan demikian, jika dikatakan masa depan agama mulai mengalami kemunduran
akibat gegap gempita sains, menurut hemat saya adalah benar. Karena, ciri berpikir
modern sama sekali tidak memberi ruang bagi agama berikut metode pencari
kebenaran menurut agama untuk bergeliat turut campur mendampingi sains dan
teknologi modern.

Perbedaan epistem ini kemudian berdampak cukup berarti dalam tradisi
teologi dunia modern. Manusia secara bertahap mulai meninggalkan kehidupan
beragama, karena problem kehidupan sehari-hari sudah terpenuhi dan terselesaikan

oleh jawaban-jawaban modern melalui kecanggihan sains dan teknologi.

67 Nurkholis Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah
Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemodernan, (Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, 1992), 450

6 Cecep Sumarna, Rekonstruksi IImu: Dari Emprik-Rasional Ateistik ke Empirik-Rasional
Teistik, (Bandung: Benang Merah Press: 2005), 23



89

Disamping itu selain alasan trauma agama gerejani sebelumnya, hadirnya sains dan
teknologi mengandaikan bahwa Tuhan tak cukup berarti untuk turut campur dalam
urusan kehidupan manusia. Sehingga akibat ekstremnya adalah sebuah kewajaran
jika kemudian manusia mulai meninggalkan kehidupan ber-Tuhan, sekali lagi
dalam pengertian agama tradisional, karena Tuhan yang irrasional, transenden dan
spiritual itu sudah “mati” dalam tradisi pemikiran sains dan kehidupan modern.

Sekalipun ada usaha sebagian ilmuwan untuk menelusuri jejak Tuhan dari
sini sains sudah mulai bergeser, keluar dari jalurnya yang positivistik, rasional,
empirik, dan sensual namun hal itu tidak menegaskan adanya penemuan Tuhan baru
yang lalu disembah sebagaimana agama abrahamik, tidak. Sains terlalu lemah dan
bahkan tak kuasa memberi artikulasi spiritual terhadap definisi Tuhan barunya
sebagaimana terdapat dalam agama tradisional. Pemikiran Modern dan derasnya
kemudahan teknologi telah mengasingkan manusia dari kehidupan spiritual,
kehidupan batiniah, yang kenikmatannya tidak pernah mereka temukan dalam
tradisi pemikiran modern.

Jika kita tarik ke dalam spektrum pemikiran lebih besar, maka dikotomi
modern vs ateis akan bertemu dalam diskursus sains dan agama. Louis Leahly
pernah menulis dalam sebuah bukunya bahwa, “sains seringkali dituduh memberi
argumen-argumen kepada ateisme modern”. Dasar pendapat Louis ada dua:
pertama, agama sering dianggap sebagai penghalang perkembangan sains karena
sikap curiga berlebihan; kedua, kadang hasil penemuan sains digunakan untuk
membantah agama.®®

Namun dalam beberapa tulisannya, Louis tidak terlalu percaya bahwa dua
spektrum besar itu sains dan agama saling memberi dampak menghancurkan jika
keduanya tetap bekerja dalam kerangkanya masing-masing. Artinya, sains, begitu
pula agama, memiliki cara khas sendiri dalam menanggapi problem keseharian

manusia, alam semesta, dan Tuhan. Keduanya tidak saling terkait secara

% Louis leahly, Aliran-Aliran Besar Ateisme, Tijauan Kritis, (Yogyakarta: Kanisius: 1985),
116



90

epistemologis, bahkan kata Louis, dalam kondisi tertentu, malah saling
menguatkan.©

Kendati demikian Louis tetap mengingatkan bahwa, “jika sains dan teknologi
dimutlakkan, mereka akan menjadi liar dan menghancurkan”.”* Sebab dampak
negatif dari sikap terlalu “mendewakan” sains dan teknologi sudah begitu sering
mengemuka dalam sejarah modernitas. Polusi udara, polusi air, destruksi alam
semesta, global warming, ledakan demografis, bahkan soal hak asasi manusia
adalah beberapa contoh kasus dari dampak sains dan teknologi karena dalam
implementasinya tidak melibatkan kebijaksanaan (wisdom). Dan diantara dampak
paling menegangkan itu adalah ateisme.

Pengertian “Tuhan” menurut pengertian David R. Griffin, bahwa secara
definisi generik, kata “Tuhan” merujuk ke “suatu pribadi yang memiliki tujuan,
kebaikan sempurna, kekuasaan tertinggi, pencipta dan pemberi takdir pada dunia,
dan kadang manusia merasakan kehadiran-Nya, terutama terkait akan aturan-aturan
religius, sehingga patut disembah agar memberi makna dan harapan”.’

Dengan demikian, jika Kita hendak menelusuri paham ateis, terutama di
Barat, maka perlu ditegaskan disini dua faktor penentunya: (1) problem teologis
agama itu sendiri yang amat tradisional, dan (2) dampak dari pandangan-pandangan
modern yang hampir seluruhnya berseberangan dengan dogma agama.

David Ray Griffin, secara kritis, memberi ulasan menarik tentang beberapa
alasan fundamental manusia modern meninggalkan Tuhan lebih tepatnya, skeptis
terhadap adanya Tuhan.

Pertama, masalah kejahatan. Tuhan pada dasarnya memiliki semua
kekuasaan. Kekuasaan makhluk adalah kekuasaan atas karunia Tuhan, bukan
kekuasaan inhern. la bisa diberikan tanpa syarat, sekaligus bisa diambil kembali
tanpa syarat. Muncul keyakinan kemudian, Tuhan bisa menyela, juga melanggar

hubungan kausal kejadian semua makhluk sesuai kehendak-Nya. Artinya, ia begitu

0 1bid, him 126; lihat pula Louis Leahly, Sains dan Agama dalam Konteks Zaman ini,
Yogyakarta: Kanisius, 1997, him. 22

I David Ray Griffin, Tuhan dan Agama dalam Postmodern, (Yogyakarta: Kanisius: 2005),
77

2 David Ray Griffin, Tuhan dan Agama dalam Postmodern............ 78-84



91

“mahakuasa”. Erat kaitannya dengan sifat ini, Tuhan menciptakan dunia dari ex
nihillo. Karena dunia tercipta dari ketiadaan, bukan dari materi, berarti tak ada
kekuatan sedikitpun dari alam untuk menentang dan menyimpang dari kehendak
Tuhan. Dengan demikian melalui sifat “mahakuasa” itu, tak ada entitas apapun
penghalang Tuhan. Lantas mengapa Tuhan melalui “kemahakuasaan” itu tidak
menghilangkan tragedi kelaparan, kekeringan, peperangan, kemiskinan, dan
mencipta dunia dari bebas penyakit. Ketidakmampuan manusia mengatasi
persoalan mendasar ini berakibat pada terciptanya iklim skeptis akan eksistensi
Tuhan. Pemikir-pemikir modern, sesudah menguji keyakinan pramodern,
menganggap Tuhan “bersalah” dalam hal ini, karena kemahakuasaan Tuhan
bertentangan dengan berbagai macam kejahatan di dunia. Karena itu
kesimpulannya, Tuhan tidak ada.

Kedua, alasan kebebasan. Tuhan dianggap menghambat keinginan manusia
mendapat kebebasan mutlak dari segala bentuk penindasan. Kebebasan intelektual,
berupa bebas menalar dan mengalami, terbentur oleh pendekatan agama justifikasi
utamanya berarti: Tuhan terutama bermula dari perang pemikiran antara Gallileo
dengan Gereja lebih tepatnya, Aristotelianisme. Secara prinsip, sikap anti-Tuhan
orang modern adalah konsekuensi dari sikap melawan otoriterisme teologi
tradisional.

Ketiga, pandangan modern yang materialistik dan mekanistik. Pandangan
materialistik adalah suatu pandangan wajar dalam kehidupan modern. Pasalnya,
alam pikir dunia modern dibangun melalui dalil-dalil positivistik, empirik-rasional,
dan senantiasa berpaku pada ukuran. Karena itu alam semesta dianggap sebagai
sebentuk mekanistik. Jiwa dan badan dianggap aneh ketika mampu bersanding dan
berinteraksi karena alasan teologis: kehendak Tuhan. Sebab hal itu merupakan
sebentuk ketidak-konsistenan Tuhan dalam menciptakan manusia, yang spiritual
(jiwa) sekaligus materi (badan). Namun sebetulnya bukan Tuhan tidak konsisten
disini, melainkan alam pikir manusia modern sudah terlanjur tertata dalam situasi
materialistik, sehingga segala bentuk pengandaian entitas apapun senantiasa diukur
ke dalam timbangan positivistik. Karena itu, jiwa, rohani, dan pengalaman spiritual

seringkali diukur secara kuantitas sekalipun belakangan penelitian dalam ilmu



92

sosial-humaniora sudah mulai menggunakan ide kualitatif. Dampaknya, Tuhan
yang immaterial dianggap tidak ada.

Tiga alasan di atas semakin menguatkan alasan keempat, bahwa dunia
modern sama sekali tidak pernah memberi peluang bagi kemungkinan pengalaman
tentang Tuhan. Ontologi modern mengajarkan bahwa semua pengalaman persepsi
harus memperoleh legitimasi melalui organ pengindera—dengan demikian, ia
materi. John Locke bahkan meneguhkan bahwa rasa percaya kepada Tuhan hanya
berdasar pada kesimpulan rasional, dan dikenal melalui pengalaman inderawi. Dari
sini dunia modern mulai menganggap antara jiwa dan pikiran memiliki persamaan.
Gagasan tentang keyakinan akan persepsi non-iderawi ditolak secara apriori.
Akhirnya muncul bermacam-macam teori yang intinya melandas pada paham ateis,
seperti Feurbach, Marx, Comte, Freud, Durkheim, Nietzsche, dan lain-lain.”

Ketika sikap keber-Tuhanan manusia diaplikasikan dalam wujud
penghambaan dan pengabdian yang terlegitimasi dalam formalitas agama, maka
agama di pandang sebagai yang memiliki kebenaran mutlak dan universal
(determinisme). Keadaan semacam inilah yang secara konkret pernah
divisualisasikan dunia Barat pada abad pertengahan, bahwa dengan mendudukkan
agama sebagai sentral penyelesaian setiap persoalan yang terkait dengan kehidupan
sosial dan budaya manusia, dalam pengertian ini agama diberlakukan secara ketat.”
Pemberlakuan agama secara ketat seperti itu secara reflektif akan menampilkan
bentuk pemisahan yang signifikan antara agama normatif dan agama historis, maka
pada kenyataannya pemahaman semacam itu juga merangsang hadirnya persoalan
baru dalam kehidupan ber-Tuhan dan beragama pada umat manusia. Ringkasnya
dapat dikemukakan, fakta yang disajikan oleh sejarah tersebut, ternyata tidak dapat
membuktikan keampuhan yang dimiliki oleh agama, karena agama cenderung

hanya dipahami mengenai imanensi (material) agama dalam kehidupan umat

3 Penjelasan tentang pemikiran tokoh-tokoh Ateis ini dapat dibaca dalam Franz Magnis-
Suseno, Menalar Tuhan, him. 64-100; dan Louis Leahly, Aliran-Aliran Besar Ateisme: Tinjauan
Kritis, him. 19-113

4 Seyyed Hossein Nasr, Menjelajah Dunia Modern, terjemahan, Hasti Tarekat, (Mizan:
Bandung, 1994), 142-143.



93

manusia misalnya, benar-benar telah menimbulkan kemiskinan dalam pola berpikir
masyarakat pada zaman abad pertengahan masa lalu.

Tampilan agama abad pertengahan sebagaimana dijelaskan di atas, pada
akhirnya tumbang oleh terpaan gelombang modernisasi, di mana pada era modern
lebih menonjolkan kemampuan akal ketimbang agama dalam memposisikan
eksistensi kehidupan manusia. Paradigma kebertuhanan dan keberagamaan yang
tampil abad pertengahan, pada era modern dianggap sebagai yang mengganggu
pengembangan intelektualitas manusia, sehingga dianggap membuat stagnan
kehidupan dan kebebasan berpikir manusia. Oleh karena itu pada era baru ini
(modern) timbullah suatu pembrontakan yang luar biasa terhadap agama yang
kemudian memuncak pada pemutusan hubungan antara agama dan Tuhan dari
kehidupan praktis umat manusia (khususnya bagi masyarakat Barat modern).
Konsekuensi dari pemutusan itu lahirlah suatu model peradaban manusia yang
semata-mata mengkultuskan kemampuan akal yang tanpa mengkaitkannya
sedikitpun dengan nilai-nilai ke-Tuhanan dan keagamaan yaitu suatu model
sekularistik dan atheis praktis (bertuhan dalam teori, tapi tidak bertuhan dalam
prilaku praktis). Kenyataan tersebut selanjutnya ternyata tidak terhenti pada
masyarakat Barat modern saja, namun kemudian berlanjut hingga masyarakat post-
modern atau yang juga disebut masyarakat kontemporer. Bahkan secara faktual
pada masyarakat kontemporer pemutusan kebertuhanan dan keberagamaan dari
ranah kehidupan praktis umat manusia semakin ekstrim, di mana Tuhan dan agama
hanya dianggap sebagai urusan pribadi, candu masyarakat dan bahkan kesia-siaan
belaka. Agama adalah candu masyarakat, Tuhan sudah memasuki masa pensiun di
luar alam (Deisme/Ateisme),” bahkan Tuhan telah mati.

Para pemikir yang mempelopori munculnya postmodernisme pada

masyarakat kontemporer, berusaha untuk membongkar metode atau pendekatan

> Lihat Theo Huijbers, Mencari Allah Pengantar Ke Dalam Filsafat Ke-
Tuhanan,(Yogayakarta: Kanisius, 1992). Pada Bab IV Buku ini membahas tuntas Paham-paham
Ateisme mulai dari yang klasik sampai dengan yang modern. Kemudian pada Bab V juga
menjelaskan paham Sekularisme dan Agnotisisme, yaitu suatu paham yang memisahkan urusan
dunia dan agama, bahkan menganggap manusia tidak ada kemampuan untuk mengetahui Tuhan
yang sebenarnya. Lihat juga Franz Magnis Suseno, Menalar Tuhan. Dalam buku ini dibahas secara
detail mengenai Tuhan dan agama, baik yang bersifat teistik maupun yang bersifat ateistik.



94

yang digunakan oleh kaum modernis sebelumnya dalam memahami hakikat dan
kebenaran Tuhan dan agama, di mana Tuhan dan agama pada masa modern hanya
di mainkan dalam wujud institusi (formalistik) belaka, tanpa melihat makna
fundamental spiritual yang terkandung di dalamnya. Atas dasar kenyataan itulah,
maka posmodernisme atau masyarakat kontemporer merubah karakteristik dan
paradigma kehidupan manusia dengan mengutamakan pola berpikir yang bebas dan
dianggap lebih segar serta lebih menyentuh eksistensi dan pribadi manusia.’®

Tampilan postmodern atau masyarakat kontemporer di atas, khususnya yang
berkaitan dengan pemaknaan hidup ber-Tuhan dan beragama, dapat dikatakan
sebagai suatu rangkaian perjalanan panjang bagi manusia dalam mencapai sesuatu
yang diinginkan. Meskipun saat kelahirannya sempat membuat terkejut sebagian
besar masyarakat karena gemanya yang cukup menyentak dan membahana di
seantero dunia, namun pada hakikatnya gelombang postmodernisme atau
masyarakat kontemporer telah mendatangkan ambigiusitas dalam pemaknaan
Tuhan dan agama, sehingga juga tidak jarang menimbulkan kontraversial diantara
berbagai pandangan yang mengemuka pada saat ini, baik pandangan yang bersifat
individual maupun pandangan yang bersifat kolektif.

Berdasarkan uraian di atas dapat dipahami bahwa persoalan mendasar yang
diusung postmodernisme adalah untuk menjawab adanya ketidak-puasan terhadap
karakteristik pemikiran masyarakat abad pertengahan dan abad modern yang
dirasakan telah mereduksi sebagian makna kehidupan manusia khususnya yang
terkait dengan hal makna keagamaan dan ke-Tuhanan, oleh karena itu dapat
dikatakan postmodernisme pada mulanya merupakan suatu gerakan yang mencoba
memberikan atau paling tidak menawarkan kesegaran pemikiran baru yang diyakini
dapat mendekatkan makna eksistensi manusia dengan hakikat kebenaran ke-
Tuhanan dan keagamaan yang seharusnya. Namun kenyataan yang sangat

memperihatinkan bahwa apa yang menjadi keinginan dan tujuan postmodernisme

®Lihat Jean Francois Lyotard, Kondisi Era Posmodern, terjemahan Novella Parchiano,
(Yogyakarta: Phanta Rhei, 2003) dalam buku ini mengurai paradigma kehidupan dan pandangan
masyarakat pada era posmodernisme, mulai dari karakteristik pengetahuan sampai dengan persoalan
ketuhanan dan keagamaan, baik secara implisit maupun ekspilisit.



95

tidak bisa terwujudkan sebagaimana mestinya, karena persoalan ketuhanan dan
keagamaan yang tampil semenjak abad pertengahan hingga abad modern di dunia
belahan Barat bukanlah paham ketuhanan dan keagamaan yang mampu menjawab
seluruh problema kemanusiaan secara mendasar dan menyeluruh, oleh karena itu
Tuhan dan agama dipandang sebagai sesuatu yang tidak kondusif atau sesuatu yang
tidak relevan dengan keinginan dan akal pikiran manusia yang sejatinya.

Karakteristik kaum postmedernisme yang ambiguisitas tersebut di atas
menurut Suyoto,’’ secara implisit sangat dipengaruhi oleh kekuatan sikap skeptis
pada satu pihak dan sikap affirmatif di pihak lain. Kelompok yang bersikap skeptis
misalnya sangat tegas dalam menunjukkan ketidak percayaannya terhadap
bangunan pemikiran modern, sehingga misi kelompok ini adalah bersifat
“dekonstruksi, dalam pengertian ini, kreativitas skeptisme hanya membongkar-
bongkar berbagai tatanan yang sudah ada dan kemudian lantas memandang nihilnya
segala sesuatu yang sudah ada.’® Tentunya termasuk masalah ketuhanan dan agama
dipandang sebagai sesuatu yang nihil atau tanpa kebenaran yang pasti. Kemudian
kelompok yang bersikap affirmatif juga tidak membawa misi kosong, karena
kelompok ini justru berani melakukan sesuatu yang bersifat “rekontruksi”.
Rekonstruksi dilakukan baik melalui kritikan, koreksi maupun revisi dalam
berbagai dimensi, karena itulah kelompok ini oleh sebagian masyarakat dianggap
memiliki tawaran pemikiran yang lebih dibutuhkan oleh umat manusia.

Relevan dengan uraian di atas, Akbar S. Ahmed melihat bahwa gejala yang
muncul dalam era pasca modern (postmodernisme) adalah skeptisisme terhadap
ortodoksi tradisional dan menolak pandangan yang mengatakan bahwa dunia ini
adalah sebuah totalitas universal. Skeptisisme juga menafikan adanya pendekatan
tentang adanya harapan akan solusi akhir dan jawaban yang sempurna tentang
segala sesuatu terutama mengenai kebenaran Tuhan dan agama.”® Tidak berbeda
dengan Akbar S. Ahmed, Amin Abdullah menilai bahwa alur pokok pemikiran

7 Suyoto, (ed), Posmodernisme dan Masa Depan Peradaban, (Yogyakarta: Aditya Media,
1994), 112.

8Bambang Sugiharto, Posmodernisme Tantangan Bagi Filsafat, (Yogyakarta: Kanisius,
1996), 16.

Akbar Ahmed, Posmodernisme Bahaya dan Harapan Bagi Islam, Terj. M. Sirozi,
(Bandung: Mizan, 1992), 26.



96

posmodernisme adalah menentang segala hal yang berbau kemutlakan dan baku,
postmodernisme menolak dan menghindari suatu sistematika uraian atau
pemecahan persoalan yang sederhana dan memanfaatkan nilai-nilai yang berasal
dari berbagai aneka ragam sumber®® (suatu corak pemikiran yang anti kemutlakan
atau kemapanan dari seluruh realitas, termasuk realitas Tuhan dan agama).
Ringkasnya dapat dikemukakan bahwa secara esensial kehadiran dan tujuan
postmodernisme merupakan hal yang sangat sulit untuk dipermaklumkan secara
pasti, karena pada kenyataannya fream yang permanen dalam segala dimensi
kehidupan, termasuk persoalan yang terkait dengan kehidupan keagamaan dan ke-
Tuhanan tidak terdapat suatu kejelasan, bahkan segala sesuatu yang bersifat mutlak
universal, segala sesuatu yang bersifat sempurna ditolak secara tegas.
Ketidakpastian semacam ini tentunya menimbulkan kegelisahan dan kebingungan
yang cukup mendalam bagi umat manusia yang ingin mendudukkan Tuhan dan
agama pada posisi dan fungsi yang seharusnya.

Secara filosofis, gerakan postmodern pada masyarakat kontemporer dalam
bidang kefilsafatan shooting point-nya adalah terfokus kepada kritik epistimologi
yang mengkultuskan subjektivitas bahkan epistemologi tersebut dipandang telah
melahirkan semacam keangkuhan epistimologis. Padahal secara epistemologis
seluruh realitas bisa ditaklukkan melalui pendefenisian secara positif dan objektif.8
Epistemologi Rene Descrates (modern) misalnya, dikecam oleh postmodern
sebagai yang telah melahirkan keyakinan akan kemampuan akal sebagai satu-
satunya alat yang menjadi sentral pencarian segala bentuk kebenaran, maka hal
semacam itu digugat oleh kaum postmodernis, apa lagi secara konkret karya-karya
besar yang dihasilkan dari model epistemologi ala Descartes tersebut tidak
memasukkan dan tidak menjelaskan mengenai apa arti hidup manusia yang
sebenarnya,® (manusia hanya makhluk rasional). Pembonsaian kebenaran yang

hanya dalam definisi rasionalitas semata, justru dianggap mempersempit arti

8 Amin Abdullah, Falsafah Kalam di Era Posmodernisme, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1997), 96.

81Suyoto (ed), Posmodernisme....... 62.

82 Haedar Nashir, Agama dan Krisis Kemanusiaan Modern, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1997), 40



97

keluasan wawasan dari ruang gerak pencarian kebenaran yang hakiki, termasuk
kebenaran hakiki Tuhan dan agama.

Mencermati model epistemologi tersebut di atas, maka dapat dipahami bahwa
konstruksi kerja posmdernisme dalam bidang filsafat tidak terlepas atau sangat erat
berkaitan dengan kajian filsafat bahasa dan pendekatan hermeneutika, yang
keduanya dinilai oleh kaum postmodernis sangat signifikan dalam menggiring
manusia untuk memahami berbagai persoalan yang kompleksitas mengenai suatu
kebenaran, spesifik mengenai kebenaran ketuhanan dan keagamaan. Mitos
keunggulan rasionalitas digoyahkan oleh postmodern guna dikembalikan ke alam
yang lebih otentik dan suci dengan tetap menghindari pandangan yang bersifat
mutlak.8® Keutuhan eksistensi manusia yang dimaksud oleh kaum postmodernisme
diarahkan pada pemaknaan Tuhan dan agama yang tidak hanya ditempatkan
sebagai sebuah institusi belaka sebagaimana pada zaman modern, sedang
pendekatan spiritualnya disingkirkan. Bagi kaum postmodernisme keduanya harus
utuh dan berkesinambungan, seperti dalam istilah fenomologi Edmund Husserl
bahwa reduksi transendental yang melahirkan kesadaran murni maka kesadaran
tranasendental harus ditekankan dan tidak bisa diabaikan.®* Dengan demikian
keutuhan yang berkesinambungan antara dimensi imanental dan transendental
harus ditegakkan secara utuh. Kerena hanya dengan epistemologi semacam itulah
menurut postmodernisme yang dapat dan akan membuahkan penghayatan ke-
Tuhanan dan keagamaan yang lebih baik dan aktif.

Pandangan postmodernisme tersebut di atas secara filosofis memiliki dua
arah atau esensi yang bertentangan. Pada satu sisi berupaya untuk meletakkan
penghayatan kepada Tuhan dan agama yang baik dan aktif, namun disisi lain
postmodern sangat menentang bahkan menolak kebenaran mutlak dan segala
sesuatu yang pasti. Sementara eksistensi Tuhan dan agama tanpa dipandang sebagai
yang mutlak dan pasti, maka mustahil dapat dihayati secara mendalam dan

mendasar. Sebagaimana eksistensi Tuhan dalam agama Islam misalnya, bahwa

8 Alwi Shihab, Islam Inklusif Menuju Sikap terbuka dalam Beragama, (Bandung: Mizan,
1997), 51.
8Hurun Hadiwijono, Sari Sejarah Filsafat Barat 2, (Yogyakarta: Kanisius, 1992), 143.



98

kemutlakan akan kebenaran Tuhan adalah modal dasar yang sangat penting dalam
menata dan memahami seluruh realitas kesemestaan, termasuk seluruh kreativitas
dan aktivitas kehidupan manusia. Oleh karena itu, Tuhan dan agama yang dimaksud
oleh kaum postmodern tersebut secara esensial tidak lebih dari Tuhan dan agama
yang diciptakan manusia dan sesuai dengan keinginan nafsu belaka atau suatu
pandangan yang terlepas dari Tuhan dan agama yang sesungguhnya.

3. Eksistensi Tuhan dan Agama pada Masyarakat Kontemporer

Sebagaimana telah dikemukakan sebelumnya bahwa secara filosofis Tuhan
dan agama adalah dua hal yang tidak dapat dipisahkan, karena Tuhan yang terlepas
dari agama, maka Tuhan menjadi tidak mutlak dan pasti, juga sebaliknya agama
tanpa Tuhan menjadi tidak memiliki arah yang jelas. Oleh karena itu jika
posmodernisme mengkritik hal-hal yang bersifat mutlak dan pasti, maka dapat
diinterpretasikan bahwa Tuhan dan agama yang dimaksud oleh posmodern tersebut
sesungguhnya bukanlah Tuhan dan agama yang sejatinya, atau bukan Tuhan
pencipta dan pemelihara kesemestaan alam dan bukan agama yang menjadi
rahmatan lil’alamin yaitu agama yang menyelamatkan kehidupan manusia.

Magnis Suseno mengkritik pandangan posmodern, bahwa menurutnya
percaya akan eksistensi Tuhan adalah sangat masuk akal, karena banyak kenyataan
alam luar maupun alam batin dapat lebih dipahami apabila menerima dan meyakini
adanya Tuhan. Dengan kata lain realitas kesemestaan ini akan sangat sulit dipahami
jika tidak ada Tuhan® Pendapat atau kritik Magniz Suseno tersebut
mengisyaratkan bahwa Tuhan itu bersifat mutlak. Artinya pandangan ini sangat
tegas sebagai kritik yang sangat rasional terhadap Tuhan dan agama dalam
pandangan posmodern, bahkan dapat dikatan sebagai penyangkalan yang sangat

konkret dan mendasar. Secara kausalitas Tuhan dan agama memang merupakan

8 Franz Magnis Suseno, Menalar Tuhan, (Yogyakarta: Kanisius, 2006), 23



99

satu spesies, maka jika ada penyangkalan terhadap Tuhan berarti juga penyangkalan
terhadap agama.

Pengkajian tentang agama secara reflektif sangat erat kaitannya dengan
pemahaman akan sejarah spiritualitas manusia. Filosofi semacam ini pun
mempertegas bahwa agama dan Tuhan adalah satu kesatuan. Hal mana dipertegas
oleh Titus, Noland, Smith kenyataan sejarah spiritualitas manusia dapat dibuktikan
bahwa kehadiran agama pasti dimotori oleh pengalaman atau dibarengi religiusitas
yang ada dalam kehidupan manusia itu sendiri, maka dapat diinterpretasikan bahwa
keterkaitan agama dengan spiritulitas-religiusitas adalah karena dihubungkan oleh
adanya sesuatu yang dianggap “suci® yaitu Tuhan kemudian yang di dalamnya
penuh dengan unsur kepercayaan.®® Dengan kata lain mengadanya spiritualitas-
religiusitas pada diri manusia merupakan satu rangkaian dengan keyakinan akan
adanya Tuhan.

Atas dasar berbagai uraian tersebut di atas, maka pada hakikatnya
pengalaman religiusitas manusia mengisyaratkan pengertian bahwa Tuhan dan
agamalah yang patut diletakkan dalam titik pusaran penyelesaian setiap persoalan
kemanusiaan. Tentunya pandangan semacam ini bukanlah sesuatu yang berlebihan,
karena memang fakta historis menunjukkan pengakuan akan Tuhan dan agama
merupakan salah satu bentuk legitimasi yang paling mendasar dan efektif, yang
dapat memberi makna pada kehidupan manusia dan juga memberikan penjelasan
yang paling komprehensif tentang realitas, misalnya tentang kematian, penderitaan,
tragedi kemanusiaan, ketidak adilan, bencana alam dan sebagainya. Lebih jelasnya
hal ini dikemukakan oleh Peter bahwa Tuhan dan agama merupakan suatu kanopi
sakral (sacred canopi) dan dipercayai dapat melindungi seluruh rangkaian
kehidupan umat manusia dari kegelisahan, ketakutan dan chaos, atau suatu suasana,
kondisi, situasi yang galau, gelisah dan semua bentuk kehidupan lainnya yang tanpa

arti.®’

8 Titus, Nolan, Smith, Living Issues in Philosophy, Terj. HM. Rasjidi, (Jakarta: Bulan
Bintang, 1984), 413-414.

87 Peter L. Berger, A Rumor of Angels: Modern Society and the Rediscovery of the
Supernatural, Terj. J.B. Sudarmanto, (Jakarta: LPES, 1994), 16-17.



100

Pandangan atau keyakinan yang hadir dalam diri manusia sebagaimana
tersebut di atas, sangat disayangkan karena secara faktual bagi masyarakat
kontemporer tidak dapat menerima begitu saja, orang-orang postmodern tetap
meragukan dan mempertanyakan benarkah eksistensi Tuhan dan agama mampu
menjadi solusi bagi kehidupan umat manusia dalam menghadapi berbagai problem
kehidupannya.®® Sebab menurut postmodern, terlalu banyak persoalan yang hadir
justru berakar dari keber-Tuhanan dan keberagamaan, atau agama merupakan cakal
bakal dan embrio bagi kehadiran banyaknya persoalan dalam masyarakat manusia
seperti terjadi konflik dan sebagainya. Oleh karena itu bukan hanya sangat
diperlukan tetapi harus ada upaya yang serius dalam merekontruksi model Tuhan
dan agama yang baru yang dapat diterima oleh semua orang, karena agama benar-
benar menawarkan suatu solusi yang dapat menumbangkan perkembangan
pemikiran dan kepercayaan sebelumnya yang dianggap jumud dan sempit.%

Secara filosofis tawaran dan bentuk epistimologi yang dijadikan patokan oleh
postmodernisme juga sesungguhnya menjadi pertanyaan mendasar, yakni adakah
bangunan epistimologi keagamaan yang dianggap sakral dan absolut yang benar-
benar solid dan bersifat final. Pertanyaan semacam ini sukar untuk ditemukan
jawabannya dalam pandangan posmodernis, karena karakteristik postmodernis
yang anti kemutlakan dan kepastian. Kemudian postmodernisme ingin meluruskan

kekeliruan epistemologi yang ada dalam penghayatan keagamaan melalui metode

8 Franz Magnis Suseno, Menalar......, h. 65-67.

8 Lihat Franz Magnis Suseno, Menalar Tuhan, (Kanisius, Yogyakarta), 2006, dalam Bab 2
dan Bab 3 menjelaskan secara rinci terkait dengan pandangan Postmodernisme menggugat secara
serius epistemologi Descartes dan pengikutnya (cartestian) yang dianggap terlalu mengedepankan
bahkan mengkultuskan akal dalam membuka misteri kebenaran secara absolut. Epistemologi
semacam ini menurut postmodernis terbukti menempatkan agama dalam kedudukan yang sempit
dan sulit. Agama hanya diletakkan dalam fream formalitas belaka, tanpa menampilkan makna
spiritualitasnya, sehingga agama tidak lebih dari sekedar atribut kepribadian seseorang yang tanpa
isi, demikian kritik kaum postmodernis terhadap epistemologi rasional ala Descartes dan cartecian.
Oleh karena modernitas dianggap tidak berhasil mengungkap kebenaran yang hakiki, maka kaum
postmodernis mengerahkan agendanya kepada keharusan untuk memahami hakikat dari makna
kehidupan relegiusitas manusia. Kedatangan postmodern dengan kegairahan berpikirnya yang
demikian itu secara eksplisit terkesan membawa angin segar bagi tampilnya agama ke dalam
gelanggang kehidupan umat manusia, namun seperti yang telah dikemukakan bahwa angin segar itu
hanya acungan jempol tanpa kenyataan, karena secara empiris keinginan postmodernis tersebut
hanya didasari oleh nafsu dan hanya kamoflase yang tanpa kenyataan dan juga penuh kepalsuan.



101

hermeneutik, di mana metode ini yang di yakini mampu menegakkan kembali
otoritas agama pada tempatnya, dengan mengedepankan fleksibelitas agama yang
terkait erat dengan pentingnya penafsiran agama secara kontinyu. Namun pada
kenyataannya epistemologi yang dimaksud oleh postmodern itu pada hakikatnya
tidak posmodern mengenai eksistensi Tuhan dan agama. Lihat juga Seyyed Hossein
Nasr, Menjelajah Dunia Modern, (Bandung: Mizan, 1994), Lebih komprehensif
dari epistemologi ala cartecien. Dikatakan demikian karena secara epistemologis
kendatipun postmodernis menggunakan pendekatan hermeneutik tetapi tanpa
dibarengi atau didasari oleh ontologis yang jelas dan sesuai dengan dasar keber-
Tuhanan dan keberagamaan, maka secara reflektif epistemologi apapun namanya
yang ditawarkan postmodernis tidak akan atau mustahil dapat membangun
kesadaran yang komprehensif tentang eksistensi Tuhan dan agama.

Pada dasarnya dapat dikatakan bahwa pemahaman keagamaan sangat erat
kaitannya dengan karakteristik agama yang berkembang dalam kehidupan manusia
pendukungnya, apakah itu agama yang bersifat normatif atau agama yang bersifat
historis. Pada dimensi normatif yang ditonjolkan adalah pengakuan terhadap
realitas transendental yang bersifat mutlak dan universal, sedangkan pada dimensi
historis, agama dikaitkan dengan ruang dan waktu yang merangkai kesejarahan dan
kehidupan umat manusia masa lampau. Pada tataran filosofis kedua dimensi agama
itu harus terangkai dalam kontek kehidupan sang pemeluknya. Sebab secara
kausalitas kehidupan manusia memang tidak mungkin dilepaskan dari dua dimensi
agama tersebut. Keterkaitan keduanya nampak ketika manusia berhadapan dengan
kehidupan sosial, manusia akan berusaha untuk melakukan reaktualisasi normavitas
agama dalam realitas kehidupan yang sedang ia hadapi yang kemudian melahirkan
historitas agama. Tegasnya ada keseimbangan antara normatif transendental dengan
historis imanental.

Sasaran pokok postmoderrnisme dalam mengkaji masalah keagamaan
memang mengungkapkan kembali hakikat manusia, di mana sisi religiusitas yang
ada dalam diri manusia didominankan. Dengan harapan dapat merombak cara
pandang dan mampu mengobati bahkan menghapus penyakit psikologis yang

melanda masyarakat modern sebelumnya, serta menghilangkan kegalauan atau



102

ketakutan akan kehancuran dunia. Menurut postmodernis, tatanan agama tidak
mungkin hanya dalam sisi formalitasnya saja, karena akan cenderung
mempersempit maknanya dalam bingkai institusi (agama) itu sendiri. Saat agama
direduksi maknanya sedemikian rupa, maka kehancuranlah yang justru melanda
umat manusia. Kenyataan ini telah dibuktikan oleh kekeliruan ilmu pengetahuan
modern dalam memberi makna atas hakikat kehadiran manusia serta hakikat hidup
itu sendiri. IImu pengetahuan modern secara faktual memang telah berhasil
meruntuhkan otoritas agama, yang ini juga berarti sekaligus menghancurkan
eksistensi manusia.*

Secara historis memang tidak dapat disangkal bahwa semerawut-nya
pandangan mengenai Tuhan dan agama berawal dari sekitar abad ke-17. Semisal
dengan munculnya teologi naturalisme Barat modern yang perkembangannya
hingga era kontemporer dewasa ini. Substansi paham dalam teologi tersebut bahwa
setelah Tuhan menciptakan alam dengan segala isinya, maka Tuhan pergi jauh di
luar alam atau Tuhan tidak ikut campur lagi di dalam alam.®* Alam dan manusia
bergerak dengan sendirinya dan semuanya bersifat alamiah yang tanpa campur
tangan dari kekuatan lainnya. Manusia dan alam tidak lagi memerlukan Tuhan.
Kehidupan praktis manusia tidak ada kaitannya dengan Tuhan, agama, kesusilaan
dan segala sesuatu yang bernuansa metafisik spiritual, ® (karakteristik atheis
praktis).

Seyyed Hossein Nasr secara lebih tegas mengemukakan bahwa ilmu
pengetahuan yang lahir dari tokoh-tokoh ilmuan deisme dan agnostik secara
filosofis menyingkirkan Tuhan dan agama, karena tidak percaya dengan asal
muasal Tuhan alam semesta. Gagasan yang menjadi dasar ilmu pengetahuan
semacam itu sangat merusak makna spiritual dan kesucian Tuhan serta makhluk-
Nya. Kehadiran dan pengertian revolusi pada dasarnya memiliki andil yang sangat

besar dalam merusak kesadaran tentang kehadiran Tuhan yang terus menerus

% Alwi Shihab, Islam Inklusif........ , 51.

1 Himyari Yusuf, Implikasi Teologi Naturalisme dalam Kehidupan Manusia Kontemporer,
dalam (Jurnal Kalam, Vol. 26 Nomor 1 Januari, Fakultas Ushuluddin IAIN Raden Intan Lampung),
2011, 10-11.

%2 Himyari Yusuf, Implikasi Teologi........ 12-13.



103

sebagai Sang Pencipta dan Pemelihara makhluk kesemesta.”® Ditambahkan pula
bahwa pada abad ke-20 kritik terhadap teori evolusi Darwin telah digulirkan secara
keras, namun kaum ilmuan Barat tersebut (saintisme), terutama di negara-negara
Anglo-Saxon justru tetap menjadikan Darwin sebagai pahlawan besar, sehingga
kritik-kritik yang ada menjadi terabaikan bahkan tidak dihiraukan. Alasan
penolakan para ilmuan Barat tersebut karena evolusionisme adalah pandangan
dunia, jika pandangan dunia diruntuhkan, maka runtuh pula peradaban manusia dan
pada akhirnya manusia akan kembali menerima kebijakan Tuhan Sang Pencipta.®*

Sebagai akibat dominasi saintisme tersebut di atas, masyarakat postmodern
memandang ilmu pengetahuan bak seperti memandang Tuhan. Bagi postmodern,
manusia yang masih memandang Tuhan sebagai dasar penyelesaian segala
persoalan kemanusiaan identik dengan manusia primitif atau masyarakat yang
hidup dalam kejumudan.®® Konsekuensi dari pandangan deisme, agnostik dan
saintisme tersebut secara faktual dan esensial adalah mengeringnya kepercayaan
terhadap eksistensi Tuhan dan agama, bahkan Tuhan dan agama hanya ditempatkan
sebagai candu dan ilusi masyarakat dikala manusia mengalami kegelisahan dan
ketakutan.

Berdasarkan berbagai uraian di atas, dapat dipahami dengan jelas bahwa
Tuhan dan agama dalam pandangan masyarakat kontemporer tidak lebih dari hanya
sebagai pencitraan kosong yang tanpa makna.®® Seperti pandangan yang terdapat
pada deisme, agnotisme, sekularisme, atheisme dan saintisme. Semua isme-isme
tersebut secara teoretis selalu berdebat tentang keber-Tuhanan dan keber-agamaan,
namun secara konkret dan dalam kehidupan praktis eksistensi Tuhan dan agama
dianggap sebagai hal yang tidak ada kaitannya bahkan dianggap mengganggu
ketentraman dan kebebasan hidup manusia. Postmodernisme yang menganut
paham relativitas (tidak ada yang mutlak dan pasti) secara historis faktual

9 Seyyed Hossein Nasr, Menjelajah........ 189-190.

% Seyyed Hossein Nasr, Menjelajah........ 191

% Seyyed Hossein Nasr, Menjelajah ........ 193.

% Lihat Yasraf Amir Piliang, Posrealitas: Realitas Kebudayaan dalam Era Posmetafisika,
(Yogyakarta: Jalasutra, 2004), Pada bagian IV (Posmoralitas), dibahas secara mendalam mengenai
wacana Spiritualitas dan kehidupan manusia Kontemporer ke dalam masyarakat muslim.



104

merupakan penjelmaan dari seluruh pandangan tersebut di atas, dan secara esensial
semakin menjauhkan Tuhan dan agama dari kehidupan umat manusia.

Paradigma kehidupan keber-Tuhanan dan keberagamaan masyarakat
kontemporer di atas secara faktual telah merambah Masyarakat muslim pada
umumnya telah terkontaminasi atau terhegomoni oleh paham-paham yang penuh
nafsu dan kepalsuan. Pola hidup sekularisme yang atheis praktis sudah bukan lagi
hal yang asing, bahkan bagi sebagian umat Islam pola hidup semacam itu sudah
dianggap lumrah, keharusan dan kebanggaan. Persoalan spiritualitas-religiusitas
bukan lagi merupakan identitas dan hakikat diri manusia. Identitas dan hakikat diri
manusia telah dialihkan pada materialitas dan hedonisitas. Paradigma tersebut dapat
diamati lewat berbagai peristiwa yang terjadi di Indonesia misalnya. Menurut Faisal
Ismail mulai dari tahun 1997 dan seterusnya eskalasi kekerasan terjadi hampir di
seluruh pelosok negeri, konflik komunal dan sosial menampilkan wajah yang
sangat menakutkan, kegalauan politik, hukum dan tumbangnya keadilan, matinya
rasa sosialitas dan lain sebagainya. Tampilan kehidupan semacam itu
mengindikasikan bahkan sebagai akaibat dari hilangnya spiritualitas dan
religiusitas.®’

Mulyadhi Kartanegara menegaskan, telah banyak diakui bahwa manusia
sekarang mengalami krisis spiritual. Krisis spiritual itu sebagai akibat dari pengaruh
sekularisasi yang sudah cukup lama menerpa jiwa-jiwa manusia. Pengaruh
pandangan dunia dalam berbagai bentuknya, seperti natulaisme, materialisme,
positivisme telah memutuskan untuk mengambil pandangan sekuler.®® Mulyadhi
menambahkan karena pandangan sekuler hanya mementingkan kehidupan duniawi,
maka segala aspek spiritualitas disingkirkan. Bagi mereka yang menganut
pandangan tersebut, tanpa tahu dari mana manusia berasal dan kemana akan
berakhir. Akibat serius dari kondisi ini adalah kehilangan arah hidup, merasa asing

dengan diri sendiri, dengan alam dan dengan Tuhan pencipta kesemestaan. %

“Faisal Ismail, Pencerahan Spiritualitas Islam di Tengah Kemelut Zaman
Edan,(Yogyakarta: Titian Wacana, 2008), 38.

% Mulyadhi Kartanegara, Menyelami Lubuk Tasawuf, (Jakarta: Erlangga), 2006, 264.

% Mulyadhi Kartanegara, Menyelami.......... 267.



105

Nasruddin Anshoriy menjelaskan, jika seorang manusia telah mengalahkan
kehidupan akhirat dan memenangkan kehidupan dunia (dalam segala aspek
kehidupan hilangnya nilai-nilai spiritualitas-religiusitas), maka jangan harap
manusia tersebut akan mempunyai akhlak mulia. Dalam batinnya pasti akan diliputi
oleh ambisi yang pada giliran berikutnya akan menumbuhkan benih-benih penyakit
kufur, dengki dan penyakit materialistis, dan kemudian akan jauh dari percikan
cahaya Allah.'® Dengan demikian dapat ditegaskan kembali bahwa paradigma
kehidupan sekularisme, atheis praktis yang materialistik secara esensial dan faktual
tidak hanya terjadi pada masyarakat Barat kontemporer, tetapi juga telah merambah
keseantero dunia, tidak terkecuali di dunia Islam atau masyarakat muslim. Hal ini
disadari atau tidak, diakui atau tidak tampilan kehidupan manusia muslim Kini
sudah sukar untuk melihat perbedaannya, spesifik dalam hal keber-Tuhanan dan

keber-agamaan.

D. Kiritik Terhadap Agama

Kritik agama adalah kritik terhadap konsep, doktrin, validitas, dan/atau
praktik agama, termasuk implikasi politik dan sosial yang terkait. Kritik terhadap
agama telah berlangsung lama, tercatat setidaknya dari abad ke-5 SM di Yunani
kuno.®® Hingga sekarang kritik agama terus berlanjut dan bermunculan nama-nama
di antaranya: Bertrand Russell, Richard Dawkins dan Sam Harris. Berikut ini

adalah pokok-pokok pemikiran mereka dalam kritiknya terhadap agama.

1. Bertrand Russell

Bertrand Arthur William Russell (18 Mei 1872 — 2 Februari 1970) adalah
seorang filsuf, matematikawan dan reformator sosial Inggris. la belajar filsafat dan

matematika pada Trinity College pada tahun 1890-1894. Selain itu ia juga belajar

10 Nasruddin Anshoriy Ch, Mengintip Singgasana Tuhan, (Surakarta: Babul
Hikmah:2008),6
101 https://id.wikipedia.org/wiki/Kritik_terhadap_agama


https://id.wikipedia.org/wiki/Kritik_terhadap_agama

106

ilmu pengetahuan alam, pendidikan, politik, dan agama. Semuanya ditempuh dalam
waktu yang relative singkat. Tahun 1910-1915, ia diangkat menjadi guru besar
filsafat di Cambrige dan menulis banyak sekali buku antara lain bidang: filsafat,

moral, bahasa, sains, politik dan agama.

Russell merupakan cucu Lord John Russell, Perdana Menteri Britania Raya
pada masa Ratu Victoria. Russell lahir di tengah-tengah keluarga Kristen yang
saleh. Orangtuanya sangat cermat mematuhhi ajaran-ajaran agama kristen dan setia
menghayati iman kepercayaanya. Dengan demikian, secara impilsit sebetulnya
semangat religius teologis seperti itu tertanam dalam diri Bertrand Russell. Usaha-
usaha praktis pendekatan terhadap agama yang dilakukan neneknya diantaranya
selalu menghantar dan menemani Russell setiap hari minggu ke Gereja. Pengaruh
pendidikan agama yang kental membuat Russell terpacu untuk merefleksikan
ajaran-ajaran religius secara kritis. Refleksi-refleksi tersebut akhirnya mengantar

Russell pada suatu situasi batas yakni menolak ajaran religius teologis itu.

Bertrand Russell, seorang filosof yang memiliki figur pemikir bebas ini
menulis esai yang provokatif tentang filsafat, sains dan agama yang dikumpulkan
oleh Louis Greenspan dan Steefan Anderson menjadi sebuah buku yang diberi judul
Russell on Religion. Buku ini memaparkan wujud penolakan keras terhadap akar-

akar fundamentalisme, dogmatisme irasionalisme yang ada dalam agama.

Meski keras pada agama, Anthony Grayling, seorang penulis terkemuka,
menilai Russell sebagai pribadi yang religius. Demikian juga sosiolog Max Weber,
yang mendalami etika Protestan, menilainya sebagai laki-laki kalem yang religius.
Di mata para kolega dan orang terdekatnya, Russell seringkali disebut-disebut
sebagai pribadi yang santun dan saleh. Sementara penulis biografinya, Ray Monk,
menyatakan bahwa meski Russell tak menyatakan iman, namun komitmennya

terhadap cinta, perdamaian, dan keadilan universal telah membuatnya menjadi



107

seseorang yang lebih memilih jalan cinta kasih terhadap manusia, di mana baginya
hal itu adalah dasar untuk melepaskan diri dari kesia-siaan mencari Tuhan.1%2

Selama periode 1940-an hingga 1950-an, Russell aktif berpartisipasi dalam
program wawancara siaran radio BBC, selain juga menulis dalam sejumlah majalah
dan surat kabar. Buku filsafatnya, A History of Western Philosophy (1945), telah
menjadi best-seller. Pemikiran dan karya-karyanya diakui banyak kalangan. Pada

1949, Russell memperoleh penghargaan Order of Merit dari Kerajaan Inggris.

a) Pandangan Bertrand Russell tentang Tuhan

Berkenaan dengan pandangannya tentang Tuhan, Russell mengatakan
bahwa tidak mungkin untuk mengetahui kebenaran tentang Tuhan dan kehidupan
akhirat sebagaimana dalam keyakinan Agama Kristen dan agama lainnya. Atau,
jika tidak Mustahil, setidaknya untuk masa sekarang. Dengan kata lain, Russel
menunda keputusan keyakinan akan eksistensi Tuhan karena tidak cukup bukti
untuk menegaskan atau menolak adanya Tuhan.

An agnostic is a man who thinks that it is impossible to know the truth in the

matters such as God and a future life with which the Christian religion and

other religions are concerned. Or, if not for ever impossible, at any rate
impossible at present.1%

Paham seperti ini dinamakan agnostik. Agnostik berbeda dengan atheis.
Seorang beragama meyakini bahwa Tuhan itu ada, sebaliknya atheis meyakini
secara pasti bahwa Tuhan itu tidak ada. Sementara agnostik menunda pengambilan
keputusan, dengan menyatakan bahwa tidak cukup bukti untuk menegaskan atau
menolak adanya Tuhan. Berbeda dengan seorang atheis yang meyakini secara pasti

ketiadaan eksistensi Tuhan, bagi seorang agnostik, sekalipun menganggap bahwa

102 Dian Yanuardy (2008), Menolak Akar-Akar Dogmatisme (Memahami Bertrand Russell),
dalam http://dian-yanuardy.blog.friendster.com/2017/07/

103 Russell On Religion Selections from the writings of Bertrand Russell, Edited by Louis
Greenspan and Stefan Andersson , (First published 1999 by Routledge 29 West 35th Street, New
York, NY 10001), 41


http://dian-yanuardy.blog.friendster.com/2017/07/

108

eksistensi Tuhan sangat kecil kemungkinan adanya, namun ia tetap dalam posisi,
sekecil apapun, bahwa eksistensi Tuhan tidaklah mustahil. Dalam pandangan
Russel, eksistensi Tuhan sama tidak pastinya dengan eksistensi dewa-dewa
Olimpia, seperti Zeus, Poseidon, maupun Hera. Demikian juga dengan eksistensi

Odin maupun Brahma.%

Berkenaan dengan keajaiban-keajaiban/mukjizat yang terjadi dan
dihubungkan dengan kemungkinan adanya eksistensi Tuhan, bagi Russell bahwa
hal ini bertentangan dengan Hukum Alam. Diakui Russell bahwa penyembuhan
dengan iman dapat terjadi tetapi itu sama sekali bukan mukjizat. Di Lourdes,
penyakit tertentu dapat disesmbuhkan tetapi yang lainnya tidak dapat disembuhkan.
Yang dapat tersembuhkan dapat saja disesmbuhkan oleh dokter manapun terhadap
pasien yang beriman. Menurut catatan mukjizat lain, seperti Joshua yang
memerintahkan Matahari agar diam, orang agnostik menolaknya dan menganggap
bahwa itu hanya legenda dan menurut Russell semua agama penuh dengan legenda
seperti itu. Sama banyaknya mukjizat yang ada pada dewa-dewa Yunani dalam
cerita Homer seperti halnya Tuhan Kristiani dalam Injil.

Agnostics do not think that there is any evidence of ‘miracles’ in the sense of

happenings contrary to natural law. We know that faithhealing occurs and is

in no sense miraculous. At Lourdes certain diseases can be cured and others
cannot. Those that can be cured at Lourdes can probably be cured by any
doctor in whom the patient has faith. As for the records of other miracles,
such as Joshua commanding the sun to stand still, the agnostic dismisses them
as legends and points to the fact that all religions are plentifully supplied with

such legends. There is just as much miraculous evidence for the Greek Gods
in Homer, as for the Christian God in the Bible.%

Menurut Russell, persoalan mengenai eksistensi Tuhan adalah masalah yang
luas dan serius, dan bila ia diminta untuk membahasnya secara utuh maka dia akan
meminta kita untuk tetap tinggal bersamanya hingga kiamat datang. Baginya,

masalah eksistensi Tuhan adalah masalah keyakinan, bukan masalah akal dan

104 Russell On Religion.......... 41
105 Russell On Religion ......... 46



109

argumen pendukungnya. Sebagian besar orang percaya kepada Tuhan karena telah
diajarkan percaya sejak kanak-kanak, selain persoalan keinginan akan keselamatan.
Sementara, bagi Russell, sejumlah argumen yang bermaksud menunjukkan
eksistensi Tuhan, seperti yang juga disampaikan oleh sejumlah filsuf yang pro
eksistensi Tuhan, tampak begitu lemah. Misalnya berkenaan dengan argumen
Sebab Pertama. Baginya argumen ini tidak mempunyai validitas.

Russell juga tidak bisa bersepakat bahwa pengalaman religius merupakan
bukti adanya Tuhan. Baginya, kenyataan bahwa bila ia merasakan kebutuhan akan
sesuatu yang lebih dari manusia, tidak membuktikan bahwa kebutuhan tersebut
pasti ada pemenuhannya. Demikian juga bila dikatakan bahwa bagian tertentu dari
manusia bersifat ketuhanan, hal ini tidak berarti terdapat Tuhan dalam arti di mana
umat Kristen percaya pada-Nya hingga saat ini. Dalam hal kepercayaan bahwa
dunia yang sebagian jahat ini diciptakan oleh Tuhan yang sepenuhnya baik hati,
bagi Russell juga sama tidak masuk akalnya bila dikatakan sebaliknya, bahwa dunia

yang sebagian baik ini diciptakan oleh Tuhan yang sepenuhnya jahat.

Menunda keyakinan terhadap eksistensi Tuhan ini berimplikasi pada
keyakinan bahwa Russell menolak otoritas apa pun aturan yang diyakini berasal
dari Tuhan sebagaimana halnya yang diterima oleh orang beragama. Bagi Russell
bahwa manusia harus memikirkan sendiri masalah pedoman hidup. Dalam
pengamatan Russell, apa yang ditentukan oleh “Hukum Tuhan” itu selalu berubah
setiap saat. Injil mengatakan bahwa wanita tidak boleh kawin dengan saudara laki-
laki dari suami yang telah meninggal dan bahwa dalam keadaan tertentu wanita
harus kawin dengannya. Jika kebetulan ada seorang janda tak beranak dan masih
ada ipar yang belum kawin, maka logikanya janda tadi tidak boleh menghindari

“Hukum Tuhan.”1%

Untuk menentukan standar nilai baik dan buruk, seorang agnostik tidak begitu
pasti sebagaimana yang diyakini penganut Kristiani. Bagi seorang agnostik tidak

ada aturan bahwa orang yang tidak setuju dengan perintah mengenai theologi yang

106 Russell On Religion ........... 42



110

absurd harus menerima hukum mati yang menyakitkan. Oleh Russell hukum mati
demikian ditentang, dan lebih hati-hati mengenai tuduhan moral.1%’

Kata “dosa” dianggap bukan sebagai ide yang ada gunanya. Kendati diakui
bahwa sebagian tindakan adalah patut dan sebagian lagi tidak patut, tapi diyakini
bahwa hukuman untuk tindakan yang tidak patut hanya diterapkan jika
dimaksudkan untuk menghindari atau memperbaiki, bukan karena hukuman itu
memang dianggap baik dan dengan pikiran bahwa orang jahat harus menderita.
Kepercayaan inilah yang ada dalam hukuman balas dendam sehingga orang
menerima ide neraka. Bagi Russell, ini adalah bagian merugikan yang telah
diakibatkan oleh adanya ide “dosa”, sebagaimana yang dikatakannya:'%

The agnostic is not quite so certain as some Christians are as to what is good

and what is evil. He does not hold, as most Christians in the past held, that

people who disagree with the Government on abstruse points of theology
ought to suffer a painful death. He is against persecution, and rather chary of
moral condemnation. As for ‘sin’, he thinks it not a useful notion. He admits,
of course, that some kinds of conduct are desirable and some undesirable, but
he holds that the punishment of undesirable kinds is only to be commended
when it is deterrent or reformatory, not when it is inflicted because it is
thought a good thing on its own account that the wicked should suffer. It was

this belief in vindictive punishment that made men accept hell. This is part of
the harm done by the notion of ‘sin’.

Menurut Russell, tidak ada bukti yang bisa menjelaskan bahwa Tuhan benar-benar
ada. Yang mungkin bisa membantu meyakinkan Russell ialah jika tiba-tiba dia
mendengar suara dari langit yang memprediksi segala sesuatu yang akan terjadi
pada dirinya dalam waktu 24 jam mendatang, termasuk kejadian-kejadian yang
sangat tidak mungkin. Jika hal ini terjadi, setidaknya Russell yakin terhadap adanya
intelegensia superhuman.

I think that if | heard a voice from the sky predicting all that was going to

happen to me during the next twenty-four hours, including events that would

have seemed highly improbable, and if all these events then proceeded to
happen, | might perhaps be convinced at least of the existence of some

197 Russell On Religion............. 42
108 Russell On Religion............. 42



111

superhuman intelligence. | can imagine other evidence of the same sort which
might convince me, but so far as | know no such evidence exists.'%°

b) Kritik Bertrand Russell Terhadap Agama

Russell secara tegas dan jelas mengkritik agama, namun bukan berarti ia
adalah orang yang anti agama secara keseluruhan. Justru, ia merupakan seorang
yang sangat memperhatikan agama, memiliki keprihatinan terhadap agama, dan
memiliki harapan serta dorongan yang kuat terhadap berfungsinya agama-agama
bagi kehidupan manusia dan kemanusiaan. Dalam kritiknya ia meyakini dua hal
yang utama, yaitu kecenderungan besar agama-agama untuk lebih mengedepankan
dogma yang seringkali menjadi penghalang bagi pertumbuhan akal budi, dan
kedua, kecenderungan praksis sosial agama yang lebih banyak menimbulkan
pertentangan, perpecahan, perang dan penderitaan manusia sebagai akibat dari
upaya mempertahankan dogma beserta klaim-klaim akan satu-satunya kebenaran

yang mengungguli serta meniadakan kebenaran yang lain.

Konsep bertuhan tanpa agama adalah mengakui akan eksistensi Tuhan namun
tanpa beragama. Russell telah menemukan agama sekarang sudah tidak
mendamaikan, menimbulkan perpecahan. Sehingga, dia melakukan kritik terhadap
institusi agama yang justru menjadi pemicu berbagai perselisihan. Belakangan ini
para intelektual mencoba mencari penyelesaian atas masalah- masalah yang
ditimbulkan oleh agama. Misalnya, Intelektual asal Inggris Russell menawarkan

konsep yang seperti ada dalam bukunya “Russell on Religion”.

Kritik Russel terhadap peran agama dalam peradaban memperoleh kekuatan
pada tahun 1920-an, Russel percaya bahwa peradaban Pasca Perang Dunia ke 1
jatuh kedalam anarki dan kekacauan yang membutuhkan visi baru untuk mengikat
semua orang, dan visi ini diberikan dalam akal dan kecerdasan. Russel menentang

kebangkitan kembali agama tradisional yang muncul dikalangan cendikiawan

109 Russell On Religion............. 49



112

selama periode ini, dan terkadang menyerukan agama sekuler baru. Banyak kritik

Russel atas agama lama.%

Terkait dengan pemikiran Russell tentang agama, secara terbuka ia
menyampaikan pandangan-pandangannya dalam sebuah ceramah pada tanggal 6
Maret 1927 kepada National Secular Society, South London Branch, di Battersea
Town Hall. Naskah ceramahnya ini kemudian diterbitkan dalam bentuk pamflet di
tahun yang sama. Essay tersebut menjadi popular dan dikenal berjudul Why I am
not a Christian (Mengapa Saya Bukan Kristiani).

Dalam pandangan Russell, semua agama besar dan terorganisir yang
mendominasi umat manusia, sedikit mengandung dogma. Makna kata “agama”
sendiri bagi Russell tidak pasti. la memberi contoh dalam keyakinan Confucianism
dan Kristen. Sebagai sebuah agama, dalam beberapa bentuk kepercayaan Kristen
maupun Konfusius, elemen dogma diperkecil sampai minim. Dari semua agama
besar sepanjang sejarah, Russel lebih cenderung kepada Buddhisme, terutama
dalam bentuknya yang paling awal, sebab agama itu yang melibatkan hukuman
paling minim.

“All the great organized religions that have dominated large populations have

involved a greater or less amount of dogma, but ‘religion’ is a word of which

the meaning is not very definite. Confucianism, for instance, might be called

a religion, although it involves no dogma. And in some forms of liberal

Christianity the element of dogma is reduced to a minimum. Of the great

religions of history, | prefer Buddhism, especially in its earliest forms,
because it has had the smallest element of persecution.”*!

Agama, sejauh dimaknai sebagai sistem dogma, menurut Russell, tidak
mungkin bisa berdamai dengan sains. Posisi dogma dalam agama dianggap sebagai
yang mutlak benar. Oleh karena itu tidak sesuai dengan semangat ilmiah/sains, yang

menolak diterimanya kenyataan tanpa bukti untuk menerima fakta tanpa bukti dan

110 Greenspan, Louis dan Anderson, Stephen (ed), Bertuhan Tanpa Agama : esai-esi
Bertran Russel (Magelang: Rsisist Book, 2009), xxiii
111 Greenspan, Louis dan Anderson, Stephen (ed), Bertuhan ......... 48-49



113

menganggap bahwa kepastian mutlak jarang sekali tercapai. Tetapi jika agama
dimaknai sebagai sistem etika, tentu bisa didamaikan dengan sains.
The answer turns upon what is meant by ‘religion’. If it means merely a
system of ethics, it can be reconciled with science. If it means a system of
dogma, regarded as unquestionably true, it is incompatible with the scientific

spirit, which refuses to accept matters of fact without evidence, and also holds
that complete certainty is hardly ever attainable.!'?

2. Richard Dawkins

Richard Dawkins lahir di Nairobi, Kenya 26 Maret 1941. Ayahnya, Clinton
John Dawkins, adalah seorang tentara yang berpindah dari Kenya ke negara Inggris
pada perang dunia Il untuk bergabung dengan tentara sekutu. Kedua orangtuanya
tertarik dengan ilmu pengetahuan alam, dan mereka selalu menjawab pertanyaan-

pertanyaan Dawkins secara ilmiah.

Dawkins belajar di Sekolah Oundle dari tahun 1954 hingga 1959. Dia
mempelajari zoologi di Balliol College, Oxford, dimana ia diajari oleh seorang
etologis pemenang Penghargaan Nobel, Nikolaas Tinbergen, dan lulus pada tahun
1962. Dia melanjutkan kuliah di Universitas Oxford dengan gelar M.A dan D.Phill
pada tahun 1966 dan penelitian Dawkins pada saat itu berfokus pada berbagai
model proses membuat keputusan pada hewan. Dari tahun 1967 sampai 1969,
Dawkins menjadi asisten profesor zoologi di Universitas California, Berkeley dan
kembali mengajar di Universitas Oxford pada tahun 1970 kemudian sebagai reader
tahun 1990.

Dawkins terkenal karena mempopulerkan pandangan evolusi yang berbasis gen.
Pandangan ini paling jelas tergambar dalam bukunya The Selfish Gene (1976), di
mana ia mencatat bahwa semua kehidupan berkembang sesuai dengan
kelangsungan hidup diferensial dari entitas yang bereplikasi, dan dalam buku The

Extended Phenotype (1982), di mana ia menjelaskan seleksi alam sebagai proses

112 Greenspan, Louis dan Anderson, Stephen (ed), Bertuhan .......... 49


http://pusat-ensiklopedia-bebas-q.indosingo1.com/id1/140-14/Nairobi_14541_pusat-ensiklopedia-bebas-q-indosingo1.html
http://pusat-ensiklopedia-bebas-q.indosingo1.com/id1/140-14/Zoologi_30480_pusat-ensiklopedia-bebas-q-indosingo1.html
http://pusat-ensiklopedia-bebas-q.indosingo1.com/id3/140-14/Penghargaan-Nobel_25124_pusat-ensiklopedia-bebas-q-indosingo1.html
http://pusat-ensiklopedia-bebas-q.indosingo1.com/id1/140-14/Universitas-California-Berkeley_30136_pusat-ensiklopedia-bebas-q-indosingo1.html

114

dimana replikator-replikator saling bersaing untuk menghasilkan lebih banyak
daripada yang lain. Dalam perannya sebagai seorang etologis, yang tertarik pada
perilaku hewan dan kaitannya dengan seleksi alam, ia membela gagasan bahwa gen

merupakan unit utama dalam seleksi evolusi.

Dawkins mendeskripsikan masa kanak-kanaknya sebagai "masa kanak-kanak
Anglikan yang normal™, tetapi dia kemudian mulai meragukan keberadaan Tuhan
pada saat dia berusia 9 tahun, tetapi saat itu dia masih terbujuk oleh argumen dari
desain, yaitu sebuah argumen yang mendukung eksistensi Tuhan atau pencipta,
berdasarkan bukti yang dapat diamati dari keteraturan, tujuan, desain atau arah
_atau kombinasi dari beberapa unsur tersebut yang terdapat di alam. Pada
pertengahan usia belasan tahun, ia menyadari bahwa Darwinisme merupakan
penjelasan yang lebih baik, dan merasa bahwa tradisi-tradisi dari Gereja Inggris
begitu absurd, dan lebih menekankan pendiktean moral daripada Tuhan.

Hipotesis mengenai Tuhan bagi Richard Dawkins tidak lebih dari hipotesis
ilmiah tentang alam semesta yang mesti diteliti se-skeptis mungkin sebagaimana
penelitian-penelitian lainnya dan harus dijawab secara saintifik. Namun nyatanya,
jawaban dari kaum teis yang membuktikan-Nya melalui argumen desain dianggap
Dawkins sangat lemah. Alih-alih mencari ilusi perancang dari alam semesta,
Dawkins menawarkan teori Darwinian sebagai yang lebih mampu menjawab
bagaimana kehidupan ini bermula dengan lebih sederhana dan sempurna, sehingga

dari situlah Dawkins berkesimpulan bahwa Tuhan itu adalah ‘delusi belaka’.

Beberapa pokok pemikiran Dawkins yang terkait dengan kritik terhadap
eksistensi Tuhan dan agama ialah:

a) Mengenai Eksistensi Tuhan

Dalam “God Delusion” Dawkins mencoba mengungkapkan argumennya dalam
dua jalan yang berbeda sekalipun memang pararel. Jalan pertama argumen Dawknis
berangkat dengan menegasikan terlebih dahulu segala rangkaian argumen yang

menuju pengafirmasian keberadaan eksistensi Tuhan, sedangkan jalan yang kedua



115

langsung menyerang sebagai argumen yang menjelaskan mengapa hampir pasti

eksistemsi Tuhan tidak ada.

Adapun argumen yang berangkat dengan menegasikan terlebih dahulu segala

rangkaian argumen yang menuju pengafirmasian keberadaan eksistensi Tuhan,

yang disebut sebagai jalan pertama adalah sebgai berikut :

Argumen “The Ultimate Boeing 747”

Istilah The Ultimate Boeing 747 ini diadopsi Dawkins dari gambaran
Boeing 747 karya Fred Hoyle yang menyatakan bahwa kemungkinan
adanya kehidupan yang berasal dari bumi tidak lebih besar dari pada adanya
peluang sebuah badai, yang menyapu seluruh lempengan-lempengan besi,
yang akan memiliki keberuntungan untuk merangkai sebuah pesawat
boeing 747. Inilah argumen favorit kaum kreasionis yang dalam melihat
beberapa fenomena yang teramati _seringnya salah satu mahluk hidup atau
salah satu dari yang memiliki organ kompleks, meskipun ia bisa saja
merupakan sesuatu dari sebuah molekul di semesta itu sendiri_ secara pasti
digagungkan sebagai sesuatu yang secara statistik mustahil (untuk
dijelaskan). Hal ini, sebaliknya menurut Dawkins, malah tampak seakan
menggambarkan pula bahwa sains yang pada abad pertengahan telah
berhasil merancang pesawat boeing 747, namun atas kehadiran pesawat
yang luar biasa itu, kemudian dianggap sebagai mukjizat saat diperlihatkan
pada kalangan para petani yang terkagum-kagum akan penemuan yang luar
biasa tersebut. Argumen Boeing 747 yang pada awalnya diyakini kaum
kreasionis untuk membuktikan bahwa Intelligent Designer (Tuhan) itu ada,
justru bagi Dawkins pada akhirnya malah membalikkan hipotesis Tuhan
bahwa sebenarnya Tuhan itu tidak ada. Bagaimana pun, entitas yang dicari
secara statistik dan mustahil untuk dijelaskan yang pada akhirnya
mengambil hak dari adanya seorang desainer. Hal ini membuat Dawkins
yakin bahwa desainer itu sendiri paling tidak telah menjadi sesuatu yang

mustahil. Tuhan adalah ultimate boeing 747.



116

Natural Selection as a Consciousness-Raiser

Dalam argumen ini Dawkins mencoba menjelaskan mengapa eksistensi
Tuhan tidak dimungkinkan dengan berangkat dari keberadaan alam semesta
beserta isinya yang sebenarnya dapat dijelaskan dengan sangat baik oleh
teori evolusi yang diperkenalkan oleh Charles Darwin yang menekankan
kosepsi seleksi alam. Teori evolusi Darwin tidak hanya menjelaskan
kompleksitas alam semesta secara bertahap, melainkan pula
membangunkan kesadaran manusia akan keharusan bersikap waspada
terhadap kemudahan berasumsi bahwa desain adalah satu-satunya alternatif
untuk (argumen) segala sesuatu yang dianggap tercipta secara kebetulan.
Menurut Dawkins, seleksi alam juga merupakan variabel kompleks namun
tunggal yang juga mengangkat/membangkitkan kesadaran individu

manusia.

Irreducible complexity atau “kompleksitas tak terkurangi”

Irreducible complexity maksudnya adalah kompleksitas yang tidak dapat
direduksi. Kaum kreasionis meyakini bahwa fenomena-fenomena alam ini
terlalu indah, terlalu teratur, dan terlalu luar biasa jika hanya terjadi secara
kebetulan. Pasti seluruh fenomena alam yang indah ini sudah ada yang
merancangnya, dan perancang itu pastilah Tuhan. Akan tetapi Dawkins,
melalui teori seleksi alam, menolak ini. Berdasarkan pandangannya, desain
bukanlah satu-satunya solusi yang bisa menyelesaikan, melainkan malah
menambah problem menjadi semakin tak terselesaikan. Jika ada desainer,
maka siapakah yang mendesain sang desainer? Dan hal ini akan berujung

pada pencarian yang tak berujung.

The Worship of Gaps

Atau dalam terjemahan bebas berarti penyembahan akan kekosongan.
Sesuai namanya argumen ini menyatakan bahwa The Worship of Gaps
terjadi apabila ada sebuah kekosongan yang dianggap belum mampu
dijelaskan oleh ilmu pengetahuan khususnya ilmu alam. Sebenarnya



117

argumen ini lebih ditujukan kepada kaum creationism yang dituding
Dawkins terlalu berspekulasi dan menyembah kekosongan perihal proses
penciptaan alam dengan menyatakan Tuhan sebagai penciptanya.
Kekosongan ini, menurut Dawkins telah dibuktikan sifatnya hanya
sementara dan penyembahan akan kekosongan ini malah akan semakin
membuktikan bahwa penyembahan yang dilakukan mengada-ada.
Kebiasaan kaum kreasionis menurut Dawkins adalah yang dengan
mudahnya langsung mengasumsikan keberadaan Tuhan ketika tampak
suatu gap (celah/jurang) yang tidak bisa terjelaskan secara ilmiah karena tak
memiliki data saintifik yang cukup untuk menjelaskannya. Segala sesuatu
yang jika kekurangan data-data untuk menjelaskannya, maka akan
diasumsikan sebagai Tuhan yang mengisinya. Kebiasaan berspekulasi akan
Tuhan tersebut Dawkins analogikan seperti orang-orang yang begitu saja
percaya dan menganggap sulap yang dimainkan oleh pesulap profesional
sebagai hal yang supranatural. Padahal pada kenyataannya, sulap itu adalah
tipuan semata yang bisa dijelaskan dengan penjelasan ilmiah dan rasional.
Bagi Dawkins, hanya orang-orang bodoh lah yang dengan mudahnya mau
mempercayai sulap itu sebagai yang supranatural.

The Anthropic Principle : Planetary Version dan Cosmological Version
Berdasarkan argumen ini, Dawkins berpandangan bahwa keberadaan alam
semesta itu ditentukan oleh hukum-hukum fisika yang konstan (tetap) dan
hukum kimia. Bintang-bintang misalnya, yang menurut Dawkins
merupakan prasyarat bagi banyak elemen-elemen kimia, yang jika tanpa
ada kimia, maka kehidupan itu tidak akan ada.

Dalam prinsip antropik (Anthropic Principle) ini Dawkins menyatakan
bahwa awal kehidupan dari semesta ini terjadi dengan dukungan konstanta
fisika serta kimia dalam kalaborasi, bukan karena diciptakan Tuhan tetapi
karena mekanisme alam. Jadi sebenarnya argumen ini juga tidak jauh
berbeda dengan argumen sebelumnya (The Worship of Gaps) yang

menyerang ranah yang sama yakni perihal sesuatu yang belum dapat



118

dijelaskan science namun dijadikan wilayah dalam rangka menyembah
Tuhan.
Adapun argumen yang masuk dalam Kkategorisasi jalan kedua adalah
serangkaian penolakan akan konsepsi:
e 5 jalan pembuktian Tuhan menurut Thomas Aquinas,
e Argumen dari keindahan (The argument from beauty ),
e Argumen dari pengalaman spiritual pribadi (Theargument from
personal’experience’),
e Argumen dari kitab suci (The argument from scripture) ,
e Argumen Pascal’s Wager
e Argumen Bayesian.
Menurut Dawkins, argumen-argumen ini terlalu spekulatif dan pada akhirnya
mengada-ada.'** Namun yang jelas bahwa pada akhirnya uraian ini menunjukkan
bahwa Dawkins dalam upayanya membuktikan ketiadaan eksistensi Tuhan juga
merunut dari konsepsi panjang Yyang membangunnya baru kemudian

merubuhkannya.

b) Mengenai Derivasi Nalar Dawkins
Rangkaian argumen Dawkins mempunyai kerangka penalaran tersendiri
yang menjadikan segenap argumennya terlihat koheren (runut).

Dawkins memang mendasari segala rangkaian penalarannya dalam basis
terminologi naturalistik yang menjunjung teori evolusi dari Darwin. Sekalipuin
dalam banyak kesempatan banyak ditemui Dawkins memakai teori evolusi dalam
penekanannya, namun hal tersebut belumlah mampu menerangkan apa itu
sesungguhnya naturalisme dan darimana derivasi validitasnya. Naturalisme
sebenarnya merupakan sebuah kerangka pikir yang hanya percaya bahwa apapun

itu “bersifat nyata dan merupakan sesuatu yang terdapat dalam ruang dan waktu

113 Akibat keterbatasan ruang pembahasan, maka proposisi “spekulatif dan pada akhirnya
mengada-ada” dianggap penulis sebagai kesimpulan umum akan semua rangkaian argumen dalam
kategorisasi jalan kedua. Untuk lebih jelas lihat Richard Dawkin, The God Delusion (Bantam
Press:2006), 75-105



119

tertentu”.11* Jadi jelaslah pula soal permasalahan validitas dari nalar Darwin yang
hadir dalam nuansa deterministik khas naturalisme, dalam artian bahwa derministik
atau kausalitas yang ditekankan Dawkins membatasi pada mekanisme ke-alam-an
yang tentunya terikat konsepsi spasiotemporal.

Merunut lebih jauh ke belakang sesungguhnya naturalisme tidak lain
merupakan hasil dari derivasi epistemogis materialisme dalam penekanan empiria
juga keketatan berpikir khas positivisme logis. Sehingga realitas yang sebenarnya
dalam kerangka nalar Darwin selalu berkutat dalam kerangka penangkapan indrawi
juga haruslah dapat diuji kembali dalam pengulangan verivikasi dalam
kemeruangan dan kewaktuan yang lain.

Berangkat dari pemahaman derivasi akan nalar Dawkins dapat dimengerti
bahwa naturalisme yang dijunjungnya selama ini merupakan pengetahuan dalam
upaya memahami kejadian-kejadian dalam relasional kausalitas. Realitas lain yang
di luar prinsip-prinsip yang telah dijelaskan bagi Dawkins merupakan oposisi dari
realitas sebenarnya, begitu pun konsepsi perihal tentang Tuhan yang disebut
Dawkins sebagai delusi. Disebut sebagai delusi tidak lain karena menurutnya
peradaban dalam nuansa keagamaan khususnya afirmasi terhadap Tuhan telah
membawa manusia pada kepercayaan yang irasional ataui tanpa pendasaran
ilmiah!!®, sehingga Tuhan tidaklah lebih dari delusi belaka yang sebenarnya malah

menjauhkan peradaban manusia dari kenyataan/ realitas sebenarnya.

c) Menentang kreasionisme dengan konsepsi evolusionisme
Terkait dengan konsepsi awal semesta, sebagai konsekuensi logis dari
derivasi penalarannya mencoba menjelaskan kemeng-ada-an semesta melalui
kerangka pikir evolusionisme. Secara singkat pembahasan tentang evolusionisme
telah diperkenalkan sebelumnya pada pembahasan pengingkaran eksistensi Tuhan,

114 | ois Katsoff, Pengantar Filsafat, (Tiara Wacana: 2004), 208

115 Harus diingat terminologi ilmiah dalam pemahaman Dawkins dibatasi dalam kerangka
positivistik dalam penekanan empiris,verivikasi juga reliable dan sudah pasti mereduksi
kemungkinan lain di luar itu.



120

namun pada bagian ini lebih menekankan problematika yang terkait di dalamnya
dalam perspektif Dawkins.

Pada dasarnya argumen evolusionisme berpendirian bahwa alam semesta
terjadi akibat mekanisme kausalitas yang melibatkan variabel unsur kimia juga
fisika dalam mekanismenya. Alam bukan diciptakan melainkan terciptakan, tidak
ada “grand design” sebagaimana yang dipercaya kaum kreasionisme sehingga tidak
diperlukan Tuhan dalam terciptanya alam semesta karena semesta tidak lain adalah
ketidaksengajaan yang mengaktualisasi posibilitas yang ada. Artinya alam dengan
segala keteraturannya merupakan mekanisme yang ‘tidak disengaja’ yang dapat
dijelaskan melalui science.

Dawkins dengan tegas menyatakan bahwa orang-orang yang percaya pada
kerangka kreasionisme tidak lebih dari sekumpulan orang yang tidak berani, malas
dan tidak rasional karena tidak berusaha menjelaskan alam sebagaimana fenomena
kausalitas yang dapat dijelaskan oleh science namun malah mempostulatkan
kehadiran Tuhan sebagai pencipta yang dinilainya tanpa pendasaran yang cukup
kuat. Dawkins menganggap bahwa hal tersebut adalah upaya mencari jalan keluar
yang singkat dari hal-hal yang belum dapat dijelaskan oleh alam. Lebih jauh
menurutnya data-data serta pengetahuan yang ada sekarang sebenarnya sudah lebih
dari cukup untuk menyimpulkan bahwa evolusionisme adalah benar dan telah

berjalan dalam semesta.

d) Meme dan Gen

Bahwa memang kerangka atheisme Dawkins telah dengan susah payah
menjabarkan bagaimana semesta terbentuk dalam upaya penolakan keberadaan
Tuhan sebagai sang pencipta, namun hal tersebut belum sama sekali belum dapat
sama sekali menegasikan keberadaan Tuhan sebagai sebuah konsepsi yang
senantiasa beredar dalam peradaban manusia. Singkatnya Dawkins sekalipun
mencerca Tuhan sebagai delusi belum dapat menjawab argumen yang
menyatakan bahwa ‘apabila memang Tuhan tidak ada, lalu kenapa konsepsinya

bisa mengada di tengah-tengah manusia’.



121

Konsepsi evolusi yang selama ini memang menyediakan berbagai perangkat
dalam kaitannya dengan hal ini, tidak dapat dipergunakannya apaila hanya dijawab
dengan menggunakan konsepsi gen. Dimana dalam bukunya the selfish gene, gen
dalam eksplanasi Dawkins menyatahan:

The genes too control the behaviour of their survival machines, not directly

with their fingers on puppet strings, but indirectly like thecomputer

programmer. All they can do is to set it up beforehand; thenthe survival
machine is on its own, and the genes can only sit passively inside.'*

Sebagai unsur terkecil dalam mekanisme evolusi makhluk hidup, Gen
menjalankan keegoisannya dengan mempertahankan dirinya, mempertahankan diri
gen dalam bentuk mereplika dirinya konsekuensinya menarik bahwa replika
tersebut juga menurunkan sifat-sifat bawaan yang hereditoris. Sehingga apabila
menggunakan konsepsi gen untuk menjawab maka Dawkins akan terjebak pada
kesimpulan bahwa Tuhan adalah memang ada dan diturunkan oleh gen sebagai
bukti ilmiahnya.

Akan tetapi Dawkins tetap bersikukuh menolak eksistensi keberadaan Tuhan
sehingga satu-satunya jalan untuk menolak hal tersebut dan tetap konsisten dengan
teori evolusi yang selama ini dijunjungnya adalah dengan merumuskan konsepsi
tentang meme. Dimana meme berbeda dengan gen, meme memang masih dalam
fungsi replikator dalam runut evolusi akan tetapi meme terikat dalam fungsi kultural
bukan lagi hanya biologis seperti halnya gen.

Apa yang hendak disampaikan oleh Dawkins dengan memunculkan konsepsi
meme memang masih dalam kaitannya dengan menjawab problematika konsepsi
Tuhan yang bisa ada dalam peradaban dan tidak mampu dijawab dengan konsepsi
gen. Dengan keberadaan meme Dawkins mencoba menjawabnya, yakni konsepsi
Tuhan memang mengada dalam peradaban akan tetapi hal tersebut bukanlah suatu
kemungkinan mutlak realitas namun tidak lebih dari penyimpangan kultural yang
bisa bertahan karena dijembatani oleh meme.

116 Richard Dawkins, Selfish Gene. (Oxford University Press, Fourth edition in 2016), 52



122

e) Kiritik Sains terhadap Agama

Pandangan dasar Richard Dawkins mengenai hubungan antara sains dan
agama adalah berupa konflik, dalam pengertian bahwa sains dan agama, dari sudut
pandangnya, tidak akan pernah bisa harmonis atau pun hidup berdampingan.
Menurut Dawkins, nuansa agama adalah musuh dari akal. Mengapa? karena akal
itu dihubungkan dengan hal-hal yang bersifat saintifik dan objektif, sementara
agama dihubungkan dengan perasaan subjektif yang padanya tidak memiliki
kandungan kognitif.

Dawekins berpandangan bahwa agama akan selalu berkompetisi dengan sains.
Karena menurutnya, agama dalam sejarahnya selalu berupaya untuk menjawab
persoalan-persoalan yang semestinya dijawab oleh sains. Dawkins dalam hal ini
sangat menyarankan untuk tidak mempercayai agama yang mana prinsip utamanya
adalah keyakinan atau keimanan tanpa bukti. Oleh karenanya, agama itu tidak bisa
memberikan bukti (evidence) secara empiris pada kita. Bagi Dawkins,
keyakinannya bahwa agama itu banyak tidak menyentuh ranah ilmiah tercermin
pada sikap kaum theis yang begitu mudahnya meyakini akan adanya mukjizat yang
jelas-jelas tidak hanya bertentangan dengan fakta empiris, melainkan juga dengan
spirit sains.

Dawkins pun melontarkan kritik pedas terhadap argumen terkuat kaum theis
yang bertahan selama berabad-abad untuk membuktikan keberadaan Tuhan dari
sudut pandang dunia fisik, yakni The argument from design atau disebut juga
dengan The Argument of Improbability yang melihat bahwa segala sesuatu yang
ada di alam ini begitu indah, elegan dan tampak teratur serta terarah. Dengan
melihat adanya kompleksitas yang tampak sempurna dan teratur itu, maka mustahil
jika ia terjadi secara kebetulan dan pastilah dirancang oleh perancang cerdas
(Intelligent Designer) yang, kemudian oleh kaum theis, disebut sebagai “Tuhan”.
Dawkins mengritik keras argumen ini. Menurutnya, argumen tersebut memang
berhasil melahirkan banyak theis dan seolah terlihat sudah sangat meyakinkan.
Akan tetapi, argumen yang (menurut Dawkins) berkedok tradisional dan ditawar-
tawarkan pada masyarakat di masa kini tersebut telah membuat banyak orang yang

secara begitu mudah berasumsi bahwa Tuhan itu ada.



123

Dalam menanggapi persoalan tersebut, Dawkins kemudian menawarkan
solusi untuk pandangan yang menurutnya demikian tradisional. Berdasarkan
pandangannya, kompleksitas dalam alam semesta ini dapat dijelaskan secara lebih
sederhana oleh teori Darwin. Dawkins amat yakin bahwa teori tersebut mampu
menjelaskan kompleksitas secara bertahap melalui tahapan-tahapan gradual
(berangsur-angsur), yang dimulai dari tingkatan yang paling kecil kemudian melaju
pada tahapan yang lebih kompleks, lebih elegan, dan lebih adaptif. Melalui teori
Darwin inilah, yang dikenal dengan teori evolusi, Dawkins menegaskan bahwa
menjelaskan asal muasal alam sebenarnya tidak mustahil jika saja mampu
memahami tiap tahapan-tahapannya. Kemustahilan itu bisa terjadi karena
menimbun jumlah kompleksitas itu selama ribuan tahun sehingga terkesan seperti
monster-monster dalam otak manusia, atau serimbun hutan hujan yang membuat
manusia kepayahan untuk menembusnya.

Oleh karenanya, Dawkins menegaskan bahwa teori evolusi Darwin ini harus
bisa terus mengingatkan lagi untuk menghindari asumsi bahwa karena sesuatu itu
kompleks dan tampak amat sempurna, maka (dengan mudahnya) orang langsung
berkesimpulan bahwa Tuhanlah yang pasti telah menciptakannya. Melalui teorinya
ini, secara eksplisit Dawkins telah menolak akan keberadaan Tuhan yang kemudian
dijelaskan secara lebih spesifik dalam argumen-argumenya mengenai “Mengapa
hampir pasti tidak ada Tuhan” (why there almost certainly is no God), dan mengenai
“akar-akar agama” (the roots of religion).

Mengenai akar-akar agama (the roots of religion) menurut Dawkins diawali
dengan pembahasan bahwa banyak alasan dari kaum beragama yang mengatakan
bahwa agama memberikan perasaan nyaman dan hiburan. Inilah yang menjadi
alasan mayoritas bagi para penganut agama dalam menggambarkan apa itu agama.
Namun bagi Dawkins, agama dari sudut pandangnya adalah pemborosan dan
pengambur-hamburan. Aspek-aspek pemborosan ini hanya bisa dihapuskan oleh
teori Darwin. Selain itu menurut Dawkins, agama itu tidak memberikan manfaat
apapun bagi manusia. Sebagai buktinya, agama telah banyak mengorbankan dan
menggugurkan nyawa-nyawa orang yang bertakwa atas nama Tuhan. Hal ini justru

malah membahayakan.



124

Akan tetapi, mengapa sampai sekarang masih saja ada orang yang beragama?
Dawkins berpendapat bahwa agama ini berakar pada: pertama, seleksi kelompok
(group selection) di mana ada kelompok yang mempertahankan agamanya melalui
perang antar kelompok. Kedua, extended phenotype seperti virus demam yang
secara universal ada dan terjadi pada seluruh manusia, demikian pula yang terjadi
pada agama. Ketiga adalah meme, yakni unit imitasi kultural (misalnya adanya
konsepsi Tuhan) pada manusia yang berperilaku sebagaimana replikator
sesungguhnya seperti fungsi gen. Akan tetapi ia bukan merupakan realitas yang
bersifat mutlak, malah menyimpang. Salah satu contoh meme lainnya adalah,
“Barangsiapa yang mati syahid, maka ia akan masuk surga”.

Sudah sewajarnya jika agama dipandang sebagai basis kepercayaan orang
banyak yang tidak memiliki evidensi. Bagi seorang saintis seperti Richard
Dawkins, agama memang seperti demikian. Konflik yang berkelanjutan antara
agama dan sains mengundang konsekuensi barunya; masing-masing dari kedua
belah pihak berupaya untuk memperbarui argumen-argumennya dalam
mempertahankan keyakinan kelompok mereka. Artinya salah satu dari kedua belah
pihak, yaitu sains, mengundang orang-orang baru untuk menjadi ateis dan, hal yang
paling umum didapati, menolak adanya Intellegent Designer sebagaimana yang
dijelaskan terdahulu.

Menurut Darwin, agamawan harus melirik ke arah dirinya sendiri dalam hal
bagaimana memberikan evidensi yang kuat sebagaimana rumusan-rumusan yang
diberikan oleh scientist, misalnya, tentang alam semesta. Meskipun demikian,
konflik ini menggambarkan bahwa iman adalah oposisi dari ilmu pengetahuan.
Akan tetapi, meskipun tengah berada di dalam konflik yang tak berujung dan
berkepanjangan, keimanan dan sains sedang berada dalam posisi terbaiknya, yaitu
keduanya sedang saling menjelaskan kisah-kisah mengenai asal usul kehidupan
semua yang ada ini.

Menurut Dawkins, keimanan adalah wakil agama yang tidak memberikan
evidensi sama sekali. Artinya tidak ada objek keimanan yang bisa dikaji secara
saintifik. Secara singkat kita bisa katakan bahwa scientific evidence proves that God



125

doesn’t exist!! Dengan demikian wajar saja kalau menurutnya, Tuhan bagi orang-
orang beragama adalah merupakan “delusi”.

Dawkins, setelah menolak adanya eksistensi transenden yang diyakini oleh
orang-orang beriman, kemudian melangkah lebih jauh dalam aktivitas
intelektualnya, yaitu memberikan deskripsi tentang definisi agama dan akar
kemunculan agama (roots of religion). Bagi Dawkins salah satu sebab orang
percaya pada agama adalah proses biologikal dari seleksi alam membangun pikiran
anak-anak dengan sebuah kecenderungan agar percaya saja pada apa yang orang
tuanya katakan (khususnya: Tuhan & Agama). Dawkins, mengikuti pandangan
Freud, mempercayai bahwa agama adalah infantile. Salah satu analogi yang ia
berikan mengenai kasus ini adalah betapa mudahnya anak-anak mempercayai
Seorang Peri Gigi (tooth fairy) dan Santa Claus. Tetapi, sekali lagi, itulah anak-
anak, menurut Harris. Mereka ingin sesuatu yang sesuai porsinya; Bahwa Agama
sangat menyenangkan bagi mereka.

3. Sam Harris

Sam Harris adalah seorang penulis dan filosof yang berasal dari Amerika,
dilahirkan di Los Angeles pada 9 April 1967 dengan nama asli Samuel Benjamin
Harris. Ayahnya, Berkeley Harris adalah seorang aktor dan ibunya, Susan Harris,
seorang produser TV. Ayahnya berasal dari latar belakang Kaum Quaker dan
ibunya adalah orang Yahudi. Harris dibesarkan oleh ibunya saat perceraian kedua
orang tuanya dan pada waktu itu ia masih berusia dua tahun. Harris hidup di
lingkungan keluarga yang jarang sekali membahas tentang agama, meskipun hal itu
selalu membuatnya tertarik.

Selain menjadi seorang pengarang buku dan filosof, Harris juga seorang
ilmuwan khususnya dalam bidang sistem saraf (neurosaintis) serta menjadi Co-
Founder dan CEO di Project Reason. Diantara karya-karyanya telah mendapatkan
penghargaan Best Seller yaitu The End of Faith, Letter to a Christian Nation, The



126

Moral Landscape, Free Will, Lying, Waking Up, and Islam and The Future of
Tolerance.
Pokok-pokok pemikiran Harris secara garis besar adalah sebagai berikut:
a) Kiritik terhadap Agama

Harris mengritik tentang kekerasan pada agama yang secara khusus ditulis
dalam The End of Faith!!’. Kekerasan yang terjadi dalam agama penyebabnya,
menurut Harris, tidak lain adalah kepercayaan (faith) yang menjadi fondasi setiap
agama. Hal ini disebabkan sistem kepercayaan dianggap oleh para penganutnya
sebagai sesuatu yang suci dan harus diamini sehingga kepercayaan mau tidak mau
merupakan mesin penggerak segala sikap dan perilaku keagamaan, baik itu sikap
dan perilaku yang berdimensi ritual, maupun yang berdimensi sosial.

Banyak kalangan percaya, penyimpangan fungsi agama dari penebar
kedamaian dan kesejahteraan sebagai penebar ancaman dan kekerasan, tidak
bersebab tunggal, dalam pengertian semata-mata bersumber dari aspek kepercayaan
agama. Banyak aspek lain yang menjadi determinan dalam kekusutan wajah agama,
antara lain masuknya unsur-unsur politik di dalamnya. Masuknya unsur politik
dalam agama karena disadari agama memiliki karakter sebagai pembangkit dan
perekat kesadaran kolektif, pemicu solidaritas, dan pembangkit emosi, lebih dari
entitas lain seperti bahasa, ras, dan kebangsaan. Maka, tidak heran jika agama
kemudian menjadi sangat ideologis. Karena itu, agama sangat fungsional dan
terbuka bagi masuknya kepentingan-kepentingan, terutama politik sehingga terjadi
fenomena politisasi agama.

Tesis politisasi agama inilah yang dibantah oleh Harris. Aspek kepercayaan
yang inheren dalam agamalah sumber utama kekerasan atas hama agama. Semua
agama memang mengalami persoalan dan represi politik-ekonomi, tetapi
penyikapannya bisa berbeda-beda dari masing-masing agama. Orang Kristen
Palestina, misalnya tidak mengambil tindakan bom bunuh diri sebagaimana rekan
muslim mereka, padahal mereka sama-sama mengalami kekejaman pendudukan

Israel. Demikian juga kaum Budha Tibet yang tidak bertindak apa-apa terhadap

117 Sam Harris, The End of Faith (New York: W. W. Norton & Company: 2004)



127

kekejaman Cina. Ada memang motivasi politik dan ekonomi di dalam tindakan
kekerasan seperti yang terjadi di Irak misalnya, tetapi politik dan ekonomi tidak
bisa membuat orang seberani seorang anak muda yang menghancurkan dirinya
dengan bom di kerumunan anak-anak, atau membuat ibunya bernyanyi bangga atas
tindakan anaknya. Menurut Harris, tindakan sedahsyat ini biasanya dilandasi oleh
“kepercayaan” dalam agama.''® Itulah keajaiban keyakinan yang melahirkan
kesadaran individu dan kolektif yang irrasional, atau dalam istilah Harris, reason in
exile, kehilangan akal sehat. Ada satu bukti utama yang disampaikan Harris untuk
memperkuat argumennya, bahwa kepercayaanlah yang menciptakan kekerasan,
misalnya Osama bin Laden.

Namun demikian, tidak semua penganut kepercayaan memiliki potensi untuk
mampu melakukan tindakan-tindakan destruktif di luar akal sehat. Keyakinan yang
“berkarat” dan ekstrim yang seringkali mengiringi tindakan ekstrim, biasanya
diadopsi oleh kelompok-kelompok keagamaan fundamentalis-ekstremis.'® Mereka
mengambil ajaran dari kitab suci secara literal, dan ini mendorong mereka untuk
bersikap ekstrem. Hanya saja sikap dan tindakan mereka bertitik tolak dari
kritisisme terhadap fenomena-fenomena kontemporer terutama terhadap
modernitas. Ini karena dalam konteks kepercayaan mereka, bahwa modernitas dan
budaya sekuler tidak sesuai dengan nilai moral dan spiritual.*?°

Karena itulah, menurut Harris, kekerasan dalam agama bukan semata-mata
berkait dengan aspek sosial, politik, dan ekonomi, tetapi juga di dalam diri agama
itu sendiri terdapat ajaran-ajaran mengenai kekerasan. Hal ini semakin tampak jika
teks-teks suci itu berada di genggaman para penganut ekstrem agama. Perpaduan
antara keyakinan yang kuat dan sikap skripturalis terhadap kitab suci melahirkan
tindakan ekstremisme yang sering di luar jangkauan akal sehat.

Kepercayaan yang mendalam dan pembacaan teks yang serba tekstual inilah,

menurut Harris, biang segala tindak kekerasan atas nama agama. Tesis ini diperkuat

118 Sam Harris, The End of Faith (New York: W. W. Norton & Company: 2004), 234.

119 palam kasus Islam sekarang, istilah fundamentalisme atau ekstremisme sudah jarang
digunakan dan sebagai gantinya adalah Islamisme. Lihat Oliver Roy, Genelogi Islam Radikal, ter.
Nasrullah Ompu Bana (Yogyakarta: Genta Press, 2005).

120 Harris, The End..., 29.



128

dengan argumen-argumen logis-filosofis serta akademik, terutama berkenaan
dengan keyakinan. Secara neurosaintis, bidang kajian Harris, kepercayaan
merupakan landasan bagi aksi.

Beliefs are principles of action; whatever they may be at the level of the brain,
they are processed by which our understanding (and misunderstanding) of the
world is represented and made available to guide our behavior.*?*

Keyakinan itu kemudian melandasi tindakan. Itulah sebabnya, kini keyakinan
tidak lagi dipandang sebagai sesuatu yang pribadi, tetapi juga sebagai konsep
publik. Karena tindakan yang dilandasi oleh keyakinan tertentu bisa menimbulkan
efek sosial yang sangat besar, baik itu tindakan kebaikan ataupun tindakan buruk.
Latar belakang akademik Harris yang lulusan filsafat dari Stanford University
memberi bobot bagi argumen-argumen di atas. Selama dua puluh tahun, dia
mempelajari tradisi-tradisi agama Timur dan Barat, khususnya pada berbagai
disiplin spiritual. Apalagi dia mendalami neuroscience yang mempelajari basis
neural dari fenomena kepercayaan, ketidakpercayaan, dan keagamaan.

Tentang kekerasan dan agama ini ditulis Harris dalam The End of Faith
diawali dengan sebuah ilustrasi, suasana peledakan bom bunuh diri oleh seorang
anak muda di sebuah bis. Peledakan itu menghancurkan seluruh isi bis termasuk
diri pelaku sendiri. Meski sedih, ibu sang anak berbangga dan terharu karena dua
kemenangan diraih oleh sang anak, yaitu anaknya bakal masuk surga dan ia bisa
menghancurkan sang musuh dan mengirim mereka ke neraka. Absurd, tetapi itulah
kepercayaan atau keyakinan. “A belief is a lever that, once pulled, moves almost
everything else in a person’s life” 1??

Harris juga mengungkap tentang akar-akar historis kekerasan dalam agama.
Dikatakan Harris, praktik kekerasan dalam agama mula-mula muncul ketika
kalangan gereja membungkam kalangan penginkar doktrin-doktrin gereja seperti
yang terjadi pada gerakan Catharisme dan Manicheanisme. Melalui mekanisme
inkuisisi, kalangan gereja mengontrol ketat praktik-praktik keagamaan, bahkan

tidak segan membasmi penganut kepercayaan lain dengan cara kekerasan, seperti

21 Harris, The End ..., 52.
122 Harris, The End ....12.



129

merajam dan membakar hidup-hidup. Perlakukan kekerasan atas nama Tuhan
seperti ini terutama dialami oleh Negara-negara Yahudi dan kaum Semitis lainnya.
Dengan gerakan anti-Semitisme, gereja mengobarkan permusuhan terutama kepada
kalangan Yahudi yang mereka percayai sebagai biang terbunuhnya Yesus.
Fenomena ini kemudian melahirkan berbagai horor (teror) dalam sejarah pertemuan
penganut agama _yang fenomenal di antaranya adalah tragedy holocaust_.

Keyakinan yang mendalam dan cara pandang terhadap dunia, terutama
kepada aspek metafisik dan rahasia, bukan semata-mata produk dinamika intuitif.
la muncul atas stimulasi informasi kitab-kitab suci. Kitab suci bisa memberi
inspirasi sikap dan tindakan, termasuk tindakan-tindakan kekerasan. Tindakan
kekerasan atas nama agama bukan semata-mata human error, kesalahan manusia
menerapkan firman-firman suci. Menurut Harris, Kkitab suci secara eksplisit
menganjurkan tindakan-tindakan kekerasan, seperti bunuh diri atas nama Tuhan.
Sebutlah konsepsi dan ajaran jihad dalam kasus Islam yang bersumber dari firman
suci. Dalam teks-teks suci Islam, al-Qur’an dan hadis, misalnya, jihad secara
gamblang dianjurkan dan bagi pelakunya diberi ganjaran kebahagiaan di akhirat
kelak. Jihad sendiri secara etimologis (lughah) bermakna berjuang atau upaya
keras, tetapi kemudian diasosiasikan kepada perang suci, yakni perang demi
menegakkan dan membela agama Tuhan.

Dalam praktiknya, jihad telah melahirkan fakta mempertahankan Islam
dengan senjata dan berdarah-darah, baik kolosal maupun individual. Pada
gilirannya tugas jihad bergeser menjadi upaya transformasi dunia dengan kaidah-
kaidah penaklukan dan meniscayakan kekerasan, penggunaan pedang, atau bom;

bagi para pelakunya, keberhasilan tugas itu merupakan prestasi yang amat besar.

To see the role that faith plays in propagating muslim violence, we need only
ask why so many muslims are eager to turn themselves into bombs these days,
the answer: because the Koran makes this activity seem like a career
opportunity.t?®

123 Harris, The End.... 33.



130

Banyak ditemukan teks-teks mengenai prinsip dan kabar gembira jihad, yang
oleh kalangan Islamis digunakan untuk menjustifikasi penyerangan terhadap
kalangan lain yang kafir dengan cara kekerasan. Sebutlah misalnya sugesti-sugesti
seperti: “Berperang sehari semalam di medan perang lebih baik dari berpuasa dan
shalat selama sebulan”; “Siapa yang meninggal tanpa ikut berperan dalam
penyebaran agama meninggal dalam keadaan kafir”; “Surga itu di bawah bayang-
bayang mata pedang”. Benturan bersenjata dalam mempertahankan agama bagi
kalangan muslim tertentu menjadi kewajiban keagamaan yang harus ditunaikan.
Jihad bahkan bukan saja sebagai upaya pertahanan diri jika Islam diserang oleh
pihak lain, melainkan juga merupakan instrumen ekspansi terus menerus sampai
titik darah penghabisan dalam rangka menjadikan seluruh dunia ini mengadopsi
keyakinan Islam, atau mengakui kekuasaan Islam. Karena itu, konsepsi jihad seperti
inilah yang paling menimbulkan masalah di kalangan nonmuslim.

Dengan berpegang teguh pada teks-teks itu, para pelaku kekerasan terkadang
mengabaikan aspek-aspek politik, sosial, dan ekonomi sebagai motif terjadinya
sebuah aksi. Atau dengan kata lain, tindakan-tindakan kekerasan seolah-olah tidak
perlu memiliki justifikasi historis apapun, atau tidak didahului oleh sebab-sebab
yang bersifat politik, sosial, dan ekonomi; semuanya murni didasarkan atas
pemahaman ataupun keyakinan yang diadopsi dari kitab suci. Pembahasan
mengenai Islam tampaknya menjadi pusat perhatian Harris:

We are at war with Islam. It may not serve out immediate foreign policy
objectives for our political leaders to openly acknowledge this fact, but it is
unambiguously so. It is merely that we are at war with an otherwise peaceful
religion that has been —hijackedl| by extremists. We are at war with precisely
the vision of life that is prescribe to all muslims in the Koran, and further
elaborated in the literature of the hadith, which recounts the sayings and
actions of the Prophet.12*

Meski mengakui banyak _bahkan arus utama_ kalangan moderat dalam
Islam yang tidak respek pada militansi agama, Harris tetap melihat Islam sebagai
“agama penakluk”. Ia berpijak pada cara pandang Islam terhadap dunia yang terbagi

dua, “house of Islam” (ddr al-1slam) dan “house of war” (dar al-harb) yang

124 Harris, The End.... 109.



131

melahirkan konsekuensi logis pada sikap muslim terhadap orang lain yang tidak
seiman. Sikap itu ialah pilihan antara memasukkan orang lain dalam agama Islam,
mengontrol mereka, atau membunuh. Tidak ada perdamaian abadi dalam Islam
karena Islam pada dasarnya tidak mengakui pihak lain, kecuali berbagi kekuasaan
secara temporer dengan mereka yang notabene “musuh-musuh Tuhan”.

Bagi Harris, pandangan dunia seperti itu sangat eksklusivistik dan penuh
dengan klaim-klaim kebenaran. Bagi satu kalangan, kalangan sendiri itulah yang
benar, sementara kalangan yang lain adalah kafir. Berpijak dari keyakinan itu,
muncullah praktik-praktik pemanggilan orang lain ke jalan yang dianggap benar
tadi. Di kalangan tertentu pemeluk agama, sikap monopoli kebenaran seperti ini
seringkali muncul karena perbedaan latar belakang pihak lain dinegasikan. Pada
saat dua pihak yang memiliki sikap yang sama berhadap-hadapan, maka itulah awal

mula kekerasan atas nama agama.

It is no accident that people of faith often want to curtail the private freedoms
of others. This impulse has less to do with the history of religion and more to
do with logic, because the very idea of privacy is incompatible with the
existence of God.!%®

Pandangan berciri fundamentalis tersebut terutama tumbuh subur di kalangan
muslim yang bergelut secara intens dengan Barat. Mereka ini melihat bahwa aksi-
aksi politik dan militer terhadap Barat adalah intrinsik dengan praktik-praktik
kepercayaan. Pandangan seperti ini muncul terutama karena fakta bahwa
imperialisme dianggap sebuah dosa besar yang diperbuat oleh Barat terhadap dunia,
khususnya terhadap dunia Islam. Karena itu dalam pandangan kaum fundamentalis,
penaklukan dunia oleh Islam merupakan tugas yang suci dan niscaya. Pandangan
seperti ini juga melegitimasi kaum muslim untuk menakluk dan menguasai Eropa,

sekaligus memaksa mereka menganut kepercayaan dan agama yang benar.

While there are undoubtedly some “moderate” muslims who have decided to
overlook the irrescindable militancy of their religion, Islam is undeniably a
religion of conquest The only future devout muslims can envisage _as

125 Harris, The End....159



132

muslims_ is one in which all infidels have been converted to Islam,
subjugated, or killed. The tenet of Islam simply do not admit of anything but
a temporary sharing of power with the —enemies of God.!?

Menurut Harris, kekerasan atas nama agama merupakan tindakan balas
dendam atas kriminalitas dan dosa Barat yang menakluk dan menguasai Islam.
Dalam persepsi kaum muslim, berpindah ke Islam adalah keberkahan bagi pelaku
dan prestasi besar bagi yang mengajak. Sebaliknya, dalam hukum Islam keluar dari
Islam adalah kemurtadan, yang halal darahnya baik yang pelaku maupun bagi yang

mengajaknya keluar dari Islam.

b) Nilai Moral

Para pemikir masih ragu dan memperdebatkan hubungan antar nilai moral
(moralitas), fakta, dan ilmu pengetahuan. Para pemikir sekular atau pendukung
relativisme moral memandang moralitas bersifat subyektif. Sebaliknya, para
agamawan, teolog, memandang sebaliknya bahwa moralitas bersifat obyektif dan
absolut yang berasal dari Tuhan dan Kitab Sucinya. Namun, Sam Harris meyakini
bahwa moralitas atau persoalan moral _yang berfungsi untuk menjembatani
“kesejahteraan makhluk rasional” (well-being of conscious creatures), merupakan
nilai moral objektif yang didasarkan pada fakta empirik dan realitas sebenarnya.
Dengan demikian, moralitas merupakan bidang garapan ilmu pengetahuan bukan
hanya filsafat. IImu pengetahuan (normative science of morality) dapat menentukan
konsep nilai-nilai kemanusiaan (human values). llmu pengetahuan harus memiliki
kemampuan untuk menggambarkan fakta sehingga dapat merumuskan cara
bertindak (course of action) untuk mencapai kehidupan lebih baik.

Selain menggambarkan fenomena perdebatan tentang konsepmoral
(moralitas) dan tingkat keabsahan proposisinya, Harris juga menjelaskan dan
meyakinan secara argumentatif, bahwa ilmu pengetahuan dapat mendefinisikan dan
merumuskan “moralitas” berdasarkan fakta untuk mencapai kehidupan lebih baik.

Namun demikian, secara empirik, ilmu pengetahuan dalam kenyataannya sering

126 Harris, The End....... 110.



133

menghadapi kesulitan di saat terjadi nilai dan tindakan moral yang dibenarkan oleh
kedua pihak. Sebagai contoh, tindakan aborsi. Apakah tindakan aborsi sebagai
“tindakan moral” yang baik atau jelek (jahat)? Jika dilakukan, dianggapnya, akan
menyelamatkan nama baik keluarga dan mencegah kesengsaraan anak di kemudian
hari. Tapi, jika tidak dilakukan, juga dinilai “baik” karena memberikan hak hidup
bagi bayinya terlepas dari apa pun resikonya. Kedua putusan dan tindakan moral
(yaitu untuk menggugurkan maupun tidak menggugurkan) sama-sama baik, atau
sama-sama buruk. Contoh lain, kasus mencuri “gaya Robbinhood atau Si Jampang”
yang mencuri orang kaya untuk dibagikan kepada orang miskin. Bagaimana
penilaian moral baik atau jahat, benar atau salah?” Keduanya, bisa dinilai baik
atau buruk tergantung pada kriteria ilmiahnya. Bagi si kaya tercuri, pencurian
tersebut buruk, tidak benar, jahat_ karena merugikanya. Sebaliknya bagi pencuri,
tindakan mencuri kasus tersebut adalah baik karena memberikan keuntungan, yaitu
menyelamatkan orang dari penderitaannya. Bila demikian, timbullah sebuah
pertanyaan moral: apa sesungguhnya “nilai moral (moral value)”, “keputusan moral
(moral judgment)”, “kebenaran moral (moral truth)”, dan “tindakan moral (moral
action, moral behavior)” baik-buruk, benar-salah yang rasional ilmiah.

Kemudian, mana yang benar secara ilmiah? Apakah keduanya menjadi benar
karena keduanya rasional sesuai fakta nyata kebutuhan niscaya? Dalam situasi
seperti itu, moral ilmiah memperoleh kesulitan karena ketidakmampuan menjawab
pertanyaan moral tersebut. “No one expects science to tell us how we ought to think
and behave “. Memang, kontroversi ikhwal nilai kemanusiaan, pada dasarnya,
karena ilmu pengetahuan itu sendiri tidak mampu menjawabnya secara sempurna.
Prinsip-prinsip ilmiah yang mendasarkan rasionalitas, kefaktaan, dan empirik
ternyata kerap gagal menjelaskan persoalan moralitas.

Sam Harris mengurai tentang kebenaran moral melalui pembahasan sejumlah
subbab, diantaranya: “Kebutaan Moral atas nama Toleransi” (Moral Blindness in
the Name of Tolerance), dan “Ilmu Pengetahuan Moral” (Moral Science). Secara

substantif, tulisan Sam Harris dapat diringkaskan sebagai berikut:1%’

127 Sam Harris, The Moral Landscape: How Science Can Determine Human Values,
(Bantam Press, London: 2010)



134

Pertama, Harris menggambarkan bahwa sudah beberapa abad lalu, kemajuan
intelektual menghindari membicarakan persoalan ‘“kebenaran moral” dan
pembahan proses membuat keputusan moral. Pada abad tersebut, moralitas
dipandang sebagai mitos (myth). Nilai kemanusian dikonsepsi tanpa pelibatan ilmu
pengetahuan, sehingga cenderung nonsensikal, “not empirically based”. Konsep
“kebahagiaan” (well-being) dan penderitaan (misery) tidak didefinisikan dengan
baik, karena tergantung pada perspektif diri dan faktor sosiokultural. 12

Kedua, Harris berpendapat bahwa kemampuan memilih, menentukan, atau
merumuskan nilai moral atau moralitas merupakan produk evolusi otak (akal)
manusia. Ilmu pengetahuan diyakini mampu merumuskan moralitas. Kebenaran
moral adalah kebenaran yang ilmiah. “Science has long been in the values
business”. Dalam konteks ini, Harris menolak determinisme moral, yang meyakini
bahwa nilai moralitas sudah melekat dan ditentukan sebelumnya oleh alam atau
Sang Pencipta.

Ketiga, Harris memandang bahwa nilai moral merupakan produk ilmiah atau
rasionalisasifakta obyektif. Sebagai seorang ateis, dan sekular liberal, Harris
melihat tidak ada Jawaban atas pertanyaan tentang moral. ?°Berdasar perspektif
yang melatarinya, Harris meyakini bahwa: (a) Ilmu pengetahuan merupakan
sumber moralitas, atau nilai-nilai kemanusiaan. “Science can determine human
values”. llmu dapat menjadi sumber, tolok ukur, dan alat untuk perumusan nilai
moral; (b) Ilmu pengetahuan, pada prinsipnya, mampu memahami dan merumuskan
nilai keputusan moraltentang “apa yang seharusnya dilakukan” dan “apa yang
seharusnya diinginkan”.?3® Sam Harris meyakini bahwa moralitas atau human
values hanya dapat didefinisikan berdasarkan pada konsep kesejahteraan (well-
being). Dan, kesejahteraan harus dirumuskan berdasarkan pada “intelligible basis”,
dasar rasionalitas, prinsip-prinsip yang rasional. Karena itulah, hanya ilmu

pengethuan yang dapat mendefinisikan konsep kesejahteraan dan kebahagiaan, dan

128 Sam Harris, The Moral....... 27.
125 Sam Harris, The Moral ....... 5
130 Sam Harris, The Moral....... 28



135

menentukan nilai-nilai moralitas dalam konteks kedua tujuan kehidupan tersebut,
yaitu kesejahteraan dan kebahagiaan.

Keempat, dalam rangka mengembangkan gagasan moral ilmiah (scientific
morality), Harris mengembangkan 3 (tiga) program penguatan ilmu pengetahuan
yang berkaitan dengan moralitas. Pertama, program pemahaman moral ilmiah dan
peyakinan masyarakat untuk meyakini dan mengikuti pola pemikiran dan prilaku
moral ilmiah; Kedua, program peyakinan tentang kebenaran moral, yang ditentukan
oleh ilmu pengetahuan; dan Ketiga penganjuran (kepada masyarakat) untuk
mengubah prilaku dalam kehidupan kesehariannya sesuai pola pemikiran dan
prilaku yang dirumuskan nilmu pengetahuan.

Sam Harris juga menjelaskan sejumlah persoalan terkait dengan fakta
moralitas seperti: persoalan “benar dan salah” (right and wrong), paradoks
moralitas (moral paradox), kejujuran dan hirarki (fairness and hierarchy), dirusak
oleh keragaman (bewildered by diversity), moral kognitif (moral brain), psikopat
(psychopat) kejahatan (evil), ilusi kehendak bebas (illusion of freewill), (8)
tanggung jawab moral (moral responsibility). Secara substantif, dapat dipadatkan
isi ide pokoknya sebagai berikut:

e Pertama, pemahaman terhadap diri (the self-ness) dan pemanfaatan ilmu
pengetahuan untuk pengembangan kualitas kehidupan manusia (human life
improvement) merupakan tantangan terpenting bagi ilmu pengetahuan
untuk dekade akan datang (hlm 56). Berdasarkan teori- teori “biological
evolution”, 3 Harris berkeyakinan bahwa nilai kebaikan (goodness) dan
kejahatan (evil) disebabkan secara alamiah oleh ilmu pengetahuan. Harris
secara percaya diri, menggaris-bawahi bahwa:

131 Seperti teori Robert Trivers tentang altruisme resiprokal (reciprocal altruism) yang menyatakan
bahwa (lihat halaman 56) altruisme resiprokal disebabkan oleh faktor inters bersama dan
kesadaran sosial untuk memberi layanan bagi orang lain. Manusia juga memiliki kesadaran kolektif
dan kemampuan menjaga/memperhatikan orang lain. Sifat-sifat biologis dalam kenyataannya
menyebabkan terjadinya dorongan biologis pemilihan teman, altruisme timbal balik, dan
pemahaman kepentingan umum (common interest) sebagai embrio tumbuhnya kesadaran dan
prilaku moral. Robert Trivers, (1971), The Evolution and Reciprocal Altruism, dalam Quarterly
Review of Biology, no. 46 (Maret), hal. 35.



136

“I believe that we will increasingly understand good and evil, right and
wrong, in a scientific terms, because moral concerns translate into facts
about how our thoughts and behaviors affect the well-being of
conscious creatures like ourselves”.

“...all questions of value (right and wrong, good and evil, etc.) depend
uppon the possibility of experiencing such values. ****?

Kedua, Harris mendefinisikan nilai moral (moralitas) dalam kaitannya
dengan kualitas kesejahteraan manusia (human wellbeing), karena fungsi
nilai moral adalah untuk meningkatkan kialitas kesejahteraan manusia.
Dalam kontsk ini, kualitas kesejahteraan merupakan persoalan “human
brain”. Kesejahteraan sebagai nilai esensial, kerena itu, merupakan produk
otak manusia. “Human brain” mampu menentukan nilai benar-salah, baik-
buruk yang seharusnya dilakukan manusia. Kebaikan dan Kejahatan,
kebenaran dan kesalahan, dengan kata lain, tergantung pada kemampuan
otak/akal manusia (individu). Hal ini karena, ternyata dalamotak manusia
terdapat kemampuan atau keadaan yang berkontribusi dalam pemilihan,
pengkriteriaan, dan penentuan kualitas atau konndisi kesajahteraan (general
well-being), seperti kebahagiaan, kebaikan, keadilan, kejujuran, kesabaran
dan sebagainya. Selain itu juga memiliki kapasitas untuk memahami prilaku
atau tindakan sebaliknyayang harus dihindarkan seperti kejahatan,
keburukan, kebohongan dan sebagainya.

Ketiga, dalam membuat keputusan moral _apakah suatu tindakan merupakan
kebaikan atau kejahatan_ seseorang pengikut relativis atau realis, kerapkali
dihadapkan pada paradoks moralitas. Pilihan sulit, karena keduanya memiliki
argument rasional dan faktual. Sebagai ontoh, apakah tindakan aborsi dinilai
tindakan immoral (jahat) atau tindakan bermoral (baik)? Keputusan moral ini,
tentu saja dapat dipecahkan dengan menggunakan prinsip-prinsip ilmiah
dengan mempertanyakan ‘“sejauhmana tingkat rasionalitas, empirisitas,

faktualitas, dan kesesuaiannya dengan wellbeing yang dikonsepsikan”.

132 Sam Harris, The Moral...... 62.



137

Terkait dengan konsep kebahagiaan, Harris menggunakan perspektif
neuroscientifik. Menurutnya, arris mengkonotasikan kebahagiaan kebahagiaan
(happiness) sepadan dengan “well-being” dan “flourishing”. Kebahagiaan sebagai
keadaan pikiran superfisial (superficial state of mind) terkait dengan rasa puas
(satisfaction). Indikator-indikator psiko-fisikal, seperti: cukup uang, kaya, banyak
teman-teman yang baik, dihargai orang dan sebagainya serta sebaliknya “kesepian”,
ketersendirian, kemkskinan merupakan indiaktor dari sebuah keadaan “bahagia”.
Kebahagiaan sebagai proses dan produk mental, sebenarnya merupakan kondisi
yang dapat dirancang, diemansipasi, ditata di masa depan. Manusia bisa merancang
“affective forecasting”, merencanakan dan memprediksi kebahagiaan yang
diinginkan. Hal ini, karena nilai kebahagiaanterkait dengan fakta kesejahteraan dari
kesadaran manusia. Fakta dan rasionalisasi bisa menentukan dan merumuskan
nilai-nilai kemanusiaan, kesejahteraan dan kebahagiaan manusia secara lebih luas
dan komprehensif. Entoh demikian, dengan kerendahan hati, Sam Harris dalam
kalimat-kalimat akhirnya, menggaris-bahwahibahwa “walau pun para ilmuwan
meyakini ilmu pengetahuan mampu menJawab bahkan menentukan nilai-nilai
kemanusiaan secara ilmiah, namun kenyataannya ternyata mereka mengalami
kegagalan dalam membuat justifikasi ikhwal “benarsalah”, dan “baik-buruk”-nya

tindakan moralitas manusia.



138

BAB I11
METODOLOGI PENELITIAN
A. Pendekatan Penelitian

Penelitian ini merupakan telaah filosofis terhadap pemahaman keberagamaan
mahasiswa dengan menggunakan metode deskriptif dan analisis kualitatif. Telaah ini
dilakukan dengan cara menafsirkan dan menganalisis pandangan-pandangan mahasiswa
mengenai eksistensi Tuhan dan agama. Telaah juga dilakukan terhadap sikap/perilaku
mahasiswa bersangkutan yang diperoleh melalui hasil observasi langsung.

Penelitian ini sama sekali tidak dimaksudkan untuk men-generalisir pemahaman
mahasiswa Jakarta secara keseluruhan atau mahasiswa dalam lingkungan kampus tertentu
sesuai dengan lokasi penelitian. Penelitian ini hendak mengungkap bahwa ada pemahaman
keagamaan tertentu yang berkembang di kalangan mahasiswa, yang mungkin saja luput dari

perhatian masyarakat umum.

B. Waktu, Tempat dan Fokus Penelitian
Penelitian ini dilaksanakan pada Februari 2016 sampai dengan Agustus 2017 di dua
Perguruan Tinggi (PT) umum swasta di Jakarta yaitu: Universitas Prof. Dr. Moestopo
Beragama (UPDM B) dan Universitas Paramadina (UP). UPDM B dipilih karena PT ini,
walaupun berjenis perguruan tinggi umum tetapi dikenal sangat kental dengan agama.
Perhatian pihak pengelola UPDM B terhadap kepentingan kehidupan beragama sangat

menonjol. Hal ini dapat dilihat salah satunya dari penyediaan fasilitas rumah ibadah bagi 5



139

(lima) agama, tersedia dengan baik. Selain itu, dari label nama “Beragama” pada penamaan
PT ini, juga mencerminkan bahwa agama merupakan faktor yang sangat dipentingkan.

Penamaan “Beragama” ini cukup unik karena hanya UPDM B ini satu-satunya PT
yang memiliki nama itu di Indonesia bahkan di dunia. Dalam sejarahnya, cikal bakal
pendirian universitas ini dari Kursus Tukang Gigi tahun 1952 yang dibuka oleh Kolonel dr.
Moestopo, Kepala Bagian Bedah Rahang Rumah Sakit Angkatan Darat (sekarang RSPAD
Gatot Subroto). Kemudian, Moestopo resmi berdiri dan diakui sebagai universitas tanggal
15 Februari 1961. Adapun kata "Beragama" ditambahkan jadi nama universitas ini pada
tahun 1966.

Penamaan “Beragama” ada hubungannya dengan era penumpasan besar-besaran
kaum komunis di Indonesia termasuk di perguruan tinggi, pasca kudeta G 30 S/PKI. Kata
"Beragama" ditambahkan jadi bagian nama Universitas Moestopo supaya memberi tekanan
bahwa universitas ini beragama, bukan komunis, dan tidak berafiliasi dengan Partai
Komunis Indonesia (PKI).

Universitas Paramadina (UP) dipilih karena PT ini dikenal oleh sebagian umat Islam,
terutama yang konservatif, sebagai kampus ‘nyeleneh’ dan ‘sesat’. Kampus ini sering
dihubungkan dengan pemikiran Islam Liberal yang diusung Jaringan Islam Liberal.

Anggapan itu tidak mengherankan, karena kampus Paramadina didirikan oleh
cendekiawan muslim yang kontroversial, Nurcholish Madjid (Cak Nur). Pemikiran Cak Nur,
yang terkenal sebagai penganut neo-modernis ala Fazlur Rahman. Kontroversinya muncul
ketika berpidato dengan judul “Keharusan Pembaharuan Pemikiran Islam dan Masalah

Integrasi Umat” pada tahun 1970. Dalam isi pidatonya tersebut, Cak Nur mengkritik umat



140

Islam yang terbelakang. Islam di Indonesia menurutnya sedang stagnan. Dalam pidato
tersebut, dia menyarankan kepada umat Islam agar melakukan pembaharuan dengan
melakukan empat hal: sekulerisasi, kebebasan berpikir, terbuka, dan idea of progress. Pidato
tersebut mendapatkan banyak kritikan sekaligus makian dari beberapa umat Islam. Setelah
menyeleseikan studi doktoralnya di Chicago University, Cak Nur membuat lembaga
keagamaan bernama Yayasan Paramadina bersama beberapa intelektual muda pada saat itu
yaitu Djohan Effendi, Utomo Dananjaya, Fahmi Idris, Emil Salim, Dawam Rahardjo, dan
lain-lain. Setelah masa reformasi di Indonesia pada 1998, Yayasan Paramadina mendirikan
universitas yang awalnya bernama Universitas Paramadina Mulya. Universitas Paramadina
memiliki hubungan historis yang begitu kuat, dan selalu dihubung-hubungkan dengan
pemikiran “liberal” Cak Nur. Bahkan kampus Paramadina disebut-sebut sebagai tempat
indoktrinasi gagasan-gagasan neo-modernisnya.
Adapun fokus penelitian ini adalah:
1) Menganalisis pemahaman mahasiswa Jakarta tentang eksistensi Tuhan dan agama
2) Menganalisis argumen-argumen yang menjadi dasar/landasan berpikir mahasiswa
Jakarta tentang eksistensi Tuhan dan agama
3) Menganalisis faktor-faktor yang memengaruhi pemahaman keagamaan mahasiswa
Jakarta
4) Menganalisis otoritas pedoman hidup (standar nilai baik-buruk) yang menjadi

acuan mahasiswa Jakarta dalam kehidupannya.



141

C. Pemilihan Informan

Informan dalam penelitian ini ditentukan secara purposive sampling dan dengan
teknik snow ball (bola salju). Purposive artinya sengaja. Jadi, purposive sampling berarti
teknik pengambilan sempel secara sengaja. Maksudnya, peneliti dengan sengaja
menentukan sendiri sampel yang diambil, tidak secara acak (random), karena ada
pertimbangan tertentu sesuai dengan kebutuhan data penelitian.

Purposive sampling adalah salah satu teknik sampling non random sampling di mana
peneliti menentukan pengambilan sampel dengan cara menetapkan ciri-ciri khusus yang
sesuai dengan tujuan penelitian sehingga diharapkan dapat menjawab permasalahan
penelitian. Berdasarkan penjelasan purposive sampling tersebut, ada dua hal yang sangat
penting dalam menggunakan teknik sampling tersebut, yaitu non random sampling dan
menetapkan ciri khusus sesuai tujuan penelitian oleh peneliti itu sendiri.

Non random sampling adalah teknik sampling yang tidak memberikan kesempatan
yang sama pada setiap anggota populasi untuk dijadikan sampel penelitian. Sedangkan ciri
khusus sengaja dibuat oleh peneliti agar sampel yang diambil nantinya dapat memenubhi
kriteria-kriteria yang mendukung atau sesuai dengan kebutuhan penelitian.

Informan yang ditentukan dengan Purposive sampling ini tidak dimaksudkan
sebagai mewakili seluruh populasi. Jadi tidak dimaksudkan untuk men-generalisirnya.
Dengan kata lain, hasil penelitian ini tidak mewakili secara umum pemahaman keagamaan
mahasiswa, baik di Universitas Prof. Dr. Moestopo Beragama maupun di Universitas

Paramadina. Purposive sampling dilakukan karena mahasiswa dengan karakteristik tertentu



142

saja yang bisa menjadi informan untuk menjawab perumusan masalah penelitian. Kemudian
teknik snow ball (bola salju) dipergunakan untuk menemukan informan lain yang memiliki
karakter sejenis. Teknik snow ball dipakai karena bagi mahasiswa tertentu, agak riskan untuk
secara terbuka dan terang-terangan mengaku bahwa dirinya memiliki paham/pandangan
agama yang berbeda dengan kebanyakan orang. Stigma kafir atau murtad masih menjadi
momok apalagi jika sampai diketahui keluarganya.

Jumlah informan dalam penelitian ini ialah 53 (lima puluh tiga) orang yang terdiri
dari 25 (dua puluh lima) mahasiswa berasal dari Universitas Paramadina dan 28 (dua puluh

delapan) mahasiswa berasal dari Universitas Prof. Dr. Moestopo Beragama Jakarta.

D. Langkah-langkah Penelitian
Proses penelitian dilaksanakan melalui langkah-langkah sebagai berikut:

a) Inventarisasi data. Pada tahap ini penulis mengumpulkan data melalui wawancara
langsung, melalui email, massanger dan whatsapps. Selain itu data juga dikumpulkan
melalui observasi langsung terhadap informan baik selama di kampus, di luar
kampus maupun di rumah tempat tinggalnya.

b) Pengklasifikasian data. Jika pada tahap pengumpulan data penulis mengumpulkan
data sebanyak mungkin, maka pada tahap ini data-data yang telah diperoleh mulai
diklasifikasikan dan dipilah-pilah berdasarkan bab dan sub-sub bab yang telah
penulis susun sesuai dengan rencana dan kebutuhan.

¢) Analisis data. Data yang telah diklasifikasikan mulai dianalisis sesuai dengan

rumusan masalah dan tujuan penelitian.



d)

b)

143

Penyajian data, yaitu memaparkan hasil analisis secara sistematis dan teratur
berdasarkan sub-sub bab yang telah ditentukkan. Penyajian data diawali dari pokok-
pokok pikiran atau unsur-unsur yang paling mendasar dan sederhana, kemudian

menuju pada pokok pembahasan yang lebih rumit.

Analisis Hasil

Data-data dalam penelitian ini dianalisis menggunakan metode sebagai berikut:
Interpretasi: Secara mendasar analisis hasil di dalam penelitian ini menggunakan
interpretasi penulis atas pemikiran mahasiswa baik yang disampaikan secara
langsung melalui wawancara maupun yang disampaikan melalui email, massanger
dan whatsapps.

Holistika, metode ini digunakan untuk melihat pemikiran mahasiswa mengenai
eksistensi Tuhan dan agama sebagai bagian integral dari keseluruhan pemikirannya.
Kesinambungan historis, berdasarkan asumsi bahwa pemikiran mahasiswa ini tidak
pernah terlepas dari sejarah pemikiran yang ada sebelumnya atau lingkungan yang
memengaruhinya. Dengan ini penulis mencoba menganalisis pemikiran mahasiswa
sebagai reaksi atas sejarah pemikiran yang telah ada sebelumnya atau lingkungan
yang memengaruhinya. Kesinambungan historis dapat menunjukkan mengapa dan
bagaimana mahasiswa menyusun bangunan pemikirannya sedemikian rupa sebagai

koreksi dan kritik atas pemikiran dan fenomena keagamaan yang berkembang.



144

d) Heuristika, metode ini digunakan untuk menemukan suatu paradigma baru dari
pemikiran mahasiswa mengenai eksistensi Tuhan dan agama bagi kehidupan

keberagamaan di Indonesia.



145

BAB IV
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

A. Hasil Penelitian

1. Kondisi Sosial Kampus

Lokasi kampus Universitas Prof. Dr. Moestopo Beragama (UPDM B) dan
Universitas Paramadina (UP) berada tepat di jantung kota metropolitan, Jakarta
Pusat. Sebagai sebuah kota terbesar di Indonesia, Jakarta menjadi pusat
perkembangan budaya, pusat perkembagan politik, pusat perkembagan informasi
serta pusat perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Kondisi ini turut
berpengaruh pada perkembangan mahasiswa baik pada pola pikir maupun
perilaku.

Pola pikir mahasiswa Jakarta cenderung lebih progresif dibanding dengan
mahasiswa yang berada di daerah. Pengaruh global informasi juga mendorong
mahasiswa berpikir cepat dan kritis. Di sisi lain, kebiasaan hidup hedonis dan

pragmatis juga menjadi bagian dari keseharian masyarakat Jakarta.

Mahasiswa yang kuliah di UPDM B dan UP sebenarnya tidak semua
tinggal di Jakarta, tetapi berasal dari kota-kota sekitar Jakarta seperti Tangerang,
Bekasi, Depok dan Bogor. Mereka berangkat dan pulang menggunakan berbagai
alat transportasi seperti: KRL Commuter Line, Busway Transjakarta, bis kota dan
motor. Jarak tempuh untuk mencapai kampus bisa mencapai hingga 3 jam dalam
sekali perjalanan. Lamanya jarak tempuh ini selain karena jaraknya yang memang

jauh juga karena pengaruh kemacetan lalu lintas yang sudah di atas ambang batas.

Dengan kondisi seperti ini, ibadah ritual seperti mengerjakan shalat,
menjadi tantangan tersendiri. Men-jama’ dan meng-gasar shalat menjadi jalan

pintas bagi beberapa mahasiswa yang tergolong masih “taat” mengerakan ibadah.*

! Dari data hasil penelitian, mahasiswa yang tergolong melaksanakan ini hanya terdiri
dari 18,87%. Lihat him 205



146

Universitas Paramadina adalah sebuah institusi pendidikan tinggi yang
bertujuan untuk menghasilkan sarjana yang memiliki kedalaman iman,
kemandirian jiwa, ketajaman nalar, kepekaan nurani, kecakapan berkarya dan
keluasan wawasan. Universitas Paramadina didirikan sebagai kampus peradaban
yang terbuka dengan mengedepankan nilai-nilai Ke-Islaman, Ke-Indonesiaan, dan
Ke-Moderenan. Kampus ini mempersiapkan mahasiswa untuk siap menghadapi
tantangan kompetisi global. Kesempatan menjalin kerjasama baik secara nasional
dan internasional sebagai langkah awal pengembangan kompetensi menjadi

sumber daya manusia Indonesia berkualitas dalam persaingan dunia.?

Motto Universitas Paramadina adalah: Leadership, Entrepreneurship,
Ethics. Kampus ini beralamat di Jalan Gatot Subroto Kav. 97, Mampang, Jakarta
Selatan, DKI Jakarta 12790. Adapun Paramadina Graduate School beralamat di
The Energy 22nd Floor, SCBD Lot. 11A, JI. Jend. Sudirman Kav. 52-53,
Senayan, Kebayoran Baru, Jakarta Selatan, DKI Jakarta 12190.

Universitas Paramadina mempunyai visi menjadi unversitas unggulan
berbasiskan etika-religius untuk mewujudkan peradaban yang luhur. Visi tersebut
diwujudkan dalam misi: membina ilmu pengetahuan rekayasa dengan kesadaran
akhlak mulia demi kebahagian bersama seluruh umat manusia, melalui penciptaan
lingkungan kampus sebagai pusat ilmu dan budaya, yang memiliki tradisi
masyarakat ilmiah yang kreatif dan civitas academika yang berkepribadian teguh
dan sikap menjunjung tinggi kebebasan mimbar akademik.®

Dalam sejarahnya, pada tanggal 4 Desember 1994, dua yayasan, Yayasan
Wakaf Paramadina dan Yayasan Pondok Mulya, yang masing-masing bergerak di
bidang pendidikan dan berorientasi pada nilai-nilai Islam, sepakat untuk bekerja

sama dan berencana mendirikan perguruan tinggi. Kesepakatan tersebut

2 https://www.paramadina.ac.id/visi-dan-misi
3 https://www.paramadina.ac.id/visi-dan-misi


http://id.wikipedia.org/wiki/4_Desember
http://id.wikipedia.org/wiki/1994
http://id.wikipedia.org/wiki/Yayasan_Wakaf_Paramadina
http://id.wikipedia.org/wiki/Yayasan_Wakaf_Paramadina
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Yayasan_Pondok_Mulya&action=edit&redlink=1
http://id.wikipedia.org/wiki/Islam

147

diwujudkan dengan didirikannya Yayasan Paramadina-Mulya yang dikukuhkan di
hadapan Notaris Harun Kamil, No. 188 tanggal 27 Februari 1995. Sejak saat itu
gagasan untuk mendirikan universitas mulai dikembangkan. Rangkaian diskusi
yang diikuti oleh pengurus yayasan, kelompok Yayasan Isnet, kelompok BATAN,
kelompok LIPI, dan pribadi-pribadi yang mencurahkan harapan dan gagasan
tentang universitas yang hendak didirikan menyarankan pokok-pokok pikiran

sebagai berikut:

1. Universitas yang akan didirikan hendaknya memberikan kontribusi pada
penyempurnaan atau peningkatan model perguruan tinggi yang sudah ada.

2. Universitas tersebut sebaiknya hanya membuka program studi ilmu-ilmu
yang sedang berkembang menuju ilmu masa depan, yaitu “Engineering
Science” atau [lmu Rekayasa.

3. Universitas  hendaknya  mementingkan  riset  sebagai  upaya
menyeimbangkan dan meningkatkan mutu pengembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi.

4. Universitas  hendaknya  mementingkan  riset  sebagai  upaya
menyeimbangkan dan meningkatkan mutu pengembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi.

5. Universitas sejak awal agar membuka program pascasarjanya, yang
berorientasi pada riset.

6. Universitas hendaknya menghasilkan lulusan yang memiliki keahlian yang
diperlukan oleh bangsa Indonesia, yaitu yang beriorientasi pada riset,
semangat kewirausahaan dalam pengembangan industri kerekayasaan dan
jasa yang menjiwai etika keislaman.

7. Universitas agar merupakan wahana pusat kebudayaan dan peradaban
bukan hanya sekedar lembaga pendidikan. Oleh karena itu kampus
universitas perlu menyediakan fasilitas yang mendorong berlangsungnya
kegiatan segala aspek kehidupan agar sivitas akademika dapat

mengekspresikan dirinya dalam wujud yang paling bermutu.


http://id.wikipedia.org/wiki/27_Februari
http://id.wikipedia.org/wiki/1995
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Yayasan_Isnet&action=edit&redlink=1
http://id.wikipedia.org/wiki/BATAN
http://id.wikipedia.org/wiki/LIPI

148

8. Universitas agar dapat mengembangkan kepribadian, seperti diharapkan
oleh tujuan pendidikan dalam undang-undang sistem pendidikan.
9. Universitas harus memenuhi fitrahnya sebagai universitas yang universal,

sehingga mampu menyebut dirinya bertaraf internasional.

Harapan-harapan tersebut di atas dirumuskan dalam gagasan dasar

universitas sebagai berikut:

1. Universitas secara internasional mendapat pengakuan dari Dunia
Akademik dan bisnis dengan orientasi nilai-nilai dan peradaban Islam.

2. Universitas lebih memfokuskan pada pengembangan program studi
engineering science” dengan disiplin ilmu yang mampu menyongsong
perkembangan masa depan di samping program studi ilmu-ilmu sosial dan
falsafah yang mendukung program studi tersebut.

3. Universitas diharapkan dapat menawarkan alternatif model perguruan
tinggi, dalam rangka peningkatan mutu, relevansi dan efektivitas
pendidikan.

4. Universitas dapat berkembang menjadi pusat kebudayaan dan peradaban,

sebagai tempat persemaian manusia baru Indonesia.

Di pemahaman sebagian umat Islam, terutama yang konservatif dan
radikal, kampus Paramadina dianggap sebagai kampus ‘nyeleneh’ dan ‘sesat’.
Kampus ini sering dihubungkan dengan pemikiran Islam Liberal yang diusung
Jaringan Islam Liberal (JIL) dan lain-lain. Anggapan itu tidak mengherankan,
karena kampus Paramadina didirikan oleh cendekiawan muslim yang sering
dinilai kontroversial, Nurcholish Madjid alias Cak Nur. Pemikiran Cak Nur, yang
terkenal sebagai penganut neo-modernis ala Fazlur Rahman, terkenal sebagai
Ketua Umum PB HMI dua periode 1966-1969. Kontroversinya muncul ketika
berpidato dengan judul “Keharusan Pembaharuan Pemikiran Islam dan Masalah
Integrasi Umat” pada tahun 1970. Pada isi pidatonya tersebut, Cak Nur mengritik
umat Islam yang terbelakang. Islam di Indonesia menurutnya sedang stagnan.

Dalam pidato tersebut, Cak Nur menyarankan kepada umat Islam agar melakukan



149

pembaharuan dengan melakukan empat hal: sekulerisasi, kebebasan berpikir,
terbuka, dan idea of progress. Pidato tersebut mendapatkan banyak Kkritikan
sekaligus makian dari beberapa umat Islam. Setelah menyelesaikan studi
doktoralnya di Chicago University, Cak Nur membuat lembaga keagamaan
bernama Yayasan Paramadina bersama beberapa intelektual muda pada saat itu
yaitu Djohan Effendi, Utomo Dananjaya, Fahmi Idris, Emil Salim, Dawam
Rahardjo, dan lain-lain. Di dalam yayasan tersebut, diadakan beberapa kegiatan
kajian keagamaan seperti Klub Kajian Agama (KKA). Setelah terjadinya
reformasi di Indonesia pada 1998, Yayasan Paramadina membuat sebuah
universitas yang diharapkan akan menjadi kampus alternatif di Indonesia.
Awalnya kampus ini bernama Universitas Paramadina Mulya. Namun saat ini
bernama Universitas Paramadina saja. Melihat hubungan historis yang begitu
kuat, tidak heran bila kampus ini dihubung-hubungkan dengan pemikiran “liberal”
Cak Nur dan dinilai sebagai kampus yang dijadikan tempat indoktrinasi gagasan-

gagasan neo-modernisnya.

Makna kata “liberal” di sini nampaknya harus diperjelas agar tidak bias.
Menurut salah satu dosen yang diwawancara, kata “liberal” yang dimaksud adalah
makna asli liberal itu sendiri yaitu adanya kebebasan berpikir dan berpendapat
dalam lingkup akademis. Bahkan semua kampus progressif di dunia ini adalah
kampus liberal dalam arti tersebut. Kampus adalah wadah intelektual di mana
segala pendapat dan ekspresi harus dijaga, agar gagasan yang bagus tidak
terdominasi karena berbagai faktor. Kebebasan yang dikembangkan di

Paramadina adalah kebebasan yang tidak mengganggu kebebasan orang lain.

Di Paramadina, dalam hal gerakan memang terdapat tradisi yang berbeda
dengan kampus lain. Politik kampus yang terjadi di kampus-kampus besar, di
Paramadina cenderung tidak ada. Banyak faktornya, salah satunya adalah
ketidakadaan pemikiran itu sendiri. Selain itu, kampus Paramadina yang sudah
terlanjur dicap “liberal” membuat pemikiran-pemikiran yang berbeda sulit masuk
ke sana. Di samping karena biaya kuliah di Paramadina yang tidak kecil

_dibanding Perguruan Tinggi Swasta lainnya di jantung kota metropolitan_,



150

membuat gagasan Cak Nur hanya bisa disaingi mayoritasnya oleh anak-anak
hedon yang tentu saja apatis terdapat pemikiran dan gerakan politik.

Namun perubahan terjadi setelah Anies Baswedan menjadi rektor pada
tahun 2007. Anies sebagai tokoh muda yang menyeleseikan doktor di Amerika
Serikat (AS), membuat banyak perubahan berarti di Paramadina. Salah satunya
adalah membuka Paramadina Fellowship (PF) yaitu program beasiswa kuliah
gratis sekaligus tempat tinggal bagi anak daerah yang berprestasi. Program yang
dimulai pada tahun 2008 ini menuai banyak apresiasi positif. Karena selain
memberikan kesempatan belajar kepada anak kurang mampu, juga menambahkan
daya saing prestasi mahasiswa Paramadina. Tak heran, karena penerima beasiswa

ini melewati seleksi yang sangat ketat.

Dampak lainnya adalah infiltrasi pemikiran ke Paramadina. Salah satunya
adalah pemikiran tarbiyah/PKS dengan didirikannya KAMMI komsat gabungan
yang meliputi kampus Paramadina, Bidakara, dan Sampoerna. Ketua
komisariatnya adalah mahasiswa penerima beasiswa PF angkatan 2008 untuk
jurusan Teknik Informatika. Selain itu, ada juga mahasiswa PF 2009 yang aktif di
pengajian Majlis Rasulullah. Kajian tentang ekonomi syariah pun tidak
ketinggalan. Celana ngatung dan jenggot tipis jilbab lebar kini mulai bermunculan
di Paramadina walaupun tidak dominan. Adanya kelompok-kelompok yang tidak
“khas Cak Nur” ini tidak mendapat resistensi yang berarti. Kalaupun ada, ini
berkaitan dengan eksistensi KAMMI secara organisasi dan hanya kurangnya
komunikasi antara petinggi masing-masing organisasi. Secara umum, Paramadina

mulai menerima hadirnya pemikiran-pemikiran lain ini.

Selain adanya infiltrasi pemikiran melalui jaringan beasiswa, Paramadina
di bawah Anies juga mulai mengalihkan market mereka dengan lebih
menonjolkan aspek kampus umum dan modern, daripada sebagai kampus Cak
Nur. Strategi ini tidak mengherankan, karena kampus Paramadina sering
disalahpahami sebagai kampus liberal ala Cak Nur. Masyarakat Indonesia pun

kini mulai mengenal Paramadina sebagai kampusnya “Anies Baswedan” daripada



151

kampus “Cak Nur”. Anies yang sering tampil di TV, mulai populer di kalangan

masyarakat terutama sejak meluncurkan Indonesia Mengajar yang diapresiasi

banyak pihak. Kini lebih popular lagi setelah Anis terpilih sebagai Gubernur DKI

Jakarta.

Universitas Paramadina memiliki 4 (empat) fakultas pada jenjang Strata

1(Sarjana) yaitu:

a) Fakultas Ekonomi dan Bisnis

b)

Fakultas ini memiliki satu Program Studi yaitu Manajemen yang bertujuan

menyiapkan mahasiswa menjadi profesional dan entrepreneur yang

mempunyai pemahaman teori yang mendalam, kreatif dan inovatif dalam

menciptakan solusi bisnis. Prodi Manajemen memiliki 4 peminatan:

Peminatan Manajemen Keuangan, Peminatan Manajemen SDM,

Peminatan Manajemen Pemasaran dan Peminatan Manajemen Operasi.

Dengan tiga mata kuliah pilihan dari berbagai bidang manajemen

Fakultas Falsafah dan Peradaban

Fakultas ini memiliki 4 (empat) program studi yaitu:

Program Studi Falsafah dan Agama. Prodi ini mempelajari ilmu
agama, dalam hal ini agama Islam, yang ditopang oleh pengenalan
terhadap persoalan filosofis. Program ini memberikan konteks
kepada ilmu agama terkait dengan perubahan zaman yang
menuntut usaha-usaha ijtihad.

Program Studi Hubungan Internasional. Kajian program studi ini
mencakup dinamika hubungan antar aktor negara dan aktor non
negara yang melewati batas-batas wilayah geografis dalam
berbagai aspek yaitu politik, ekonomi, budaya, sejarah dan
ideologi. Fenomena konflik dan perdamaian merupakan kajian

utama mahasiswanya. Keunikan program studi Hubungan


https://id.wikipedia.org/wiki/Manajemen
https://id.wikipedia.org/wiki/Falsafah
https://id.wikipedia.org/wiki/Agama
https://id.wikipedia.org/wiki/Hubungan_Internasional

152

Internasional di Universitas Paramadina adalah konsentrasi
kawasan Asia Tenggara yang masih menjadi studi yang jarang
ditemui di kampus manapun di dunia.

e Program Studi lImu Komunikasi. Prodi ini mempelajari berbagai
proses pernyataan antar manusia yang meliputi penciptaan dan
penafsiran makna pesan yang meliputi berbagai aspek, yaitu
psikologi, ekonomi, politik, sosial budaya dan teknologi
berlandaskan keseimbangan antara wawasan teoretis dan
keterampilan praktis. Program Studi ini menawarkan lima
peminatan, yaitu: Peminatan Penyiaran, Peminatan Humas,
Peminatan Manajemen Merek, Peminatan Advertensi Kreatif, dan
Peminatan Kajian Media. Peminatan Penyiaran berfokus pada
konsentrasi produksi program penyiaran dokumenter. Peminatan
Humas berkonsentrasi pada pengelolaan reputasi dan krisis
perusahaan. Peminatan Manajemen Merek adalah peminatan yang
berfokus pada pembahasan proses pengelolaan kampanye atau
komunikasi merek. Peminatan Advertensi Kreatif adalah
peminatan yang menitikberatkan pada produksi kreatif periklanan.
Peminatan Kajian Media berpusat pada pengembangan wacana
literasi media, pemahaman dan analisa kritis peran serta fungsi
media dalam perkembangan sosial, ekonomi dan budaya
masyarakat Indonesia pada khususnya.

e Program Studi Psikologi. Prodi ini mempelajari berbagai aspek
proses mental dan perilaku manusia, baik sebagai individu,
maupun sebagai makhluk sosial.

¢) Fakultas Ilmu Rekayasa

Fakultas ini memiliki 3 (tiga) Program Studi yaitu:


https://id.wikipedia.org/wiki/Asia_Tenggara
https://id.wikipedia.org/wiki/Ilmu_Komunikasi
https://id.wikipedia.org/wiki/Literasi_media
https://id.wikipedia.org/wiki/Psikologi

153

Program Studi Desain Komunikasi Visual, yang mengarahkan
kompetensinya pada integrated branding strategy. Kompetensi ini
difokuskan pada kemampuan berpikir kreatif dan strategis dalam
merancang sebuah strategi brand yang diimplementasikan melalui
sebuah karya visual yang sistematis dan efektif. Program studi ini,
sesuai dengan langkah Kkerja universitas, mengasah soft skill
mahasiswa agar mampu bersaing dalam dunia profesinya pada
masa mendatang. Seluruh kompetensi yang dibutuhkan menjadi
dasar penyusunan Kkurikulum dan metode pengajaran Yyang
senantiasa dikembangkan dan diperbaharui.

Program Studi Desain Produk Industri. Prodi ini memfokuskan
pembelajaran pada perancangan produk benda pakai yang memiliki
nilai keunikan ide dan bentuk. Kompetensi untuk merancang
produk dilengkapi dengan pembekalan kemampuan dasar untuk
menggali kreativitas, mencurahkan ide melalui presentasi dan
gambar, serta penguasaan teknis dan mekanis yang berkaitan
dengan produksi. Kemampuan dasar dan teknis didasari dengan
wawasan tentang pemahaman manusia baik sebagai pengguna
produk, maupun sebagai konsumen, sehingga mahasiswa mampu
merancang produk yang selain nyaman juga memiliki nilai jual.
Program Studi Teknik Informatika. Prodi ini memfokuskan diri ke
bidang Network Technology. Hal ini berguna untuk menjawab
kebutuhan pasar kerja yang menuntut lulusan T1 menguasai bidang
pengembangan jaringan. Mahasiswa program studi ini mempelajari
berbagai disiplin ilmu yang terkait langsung dengan teknologi
informasi, baik dalam bidang hardware maupun software. Selain
itu, selama proses belajar mengajar, mahasiswa dan dosen, baik
secara individu maupun kelompok, mengembangkan kemampuan
untuk membangun Information Communication and Technology

dan softskill yang dapat diaplikasikan di masyarakat.


https://id.wikipedia.org/wiki/Desain_grafis
https://id.wikipedia.org/wiki/Desain_industri
https://id.wikipedia.org/wiki/Teknik_Informatika

154

Universitas Paramadina juga memiliki Program Strata 2 (Pascasarjana)

yakni Paramadina Graduate Schools yang terdiri dari:

e School of Business yang meliputi: peminatan Strategic Finance, peminatan
Islamic Business & Finance.

e School of Communication yang meliputi: peminatan Political
Communication dan peminatan Corporate Communication.

e School of Diplomacy.

Adapun Universitas Prof. Dr. Moestopo (Beragama) atau UPDM (B)
adalah salah satu perguruan tinggi swasta di Indonesia yang didirikan oleh Prof.
Dr. Moestopo pada 15 Mei 1961. UPDM (B) didirikan oleh Yayasan Prof. Dr.
Moestopo (UPDM). Berbicara tentang sejarah Yayasan UPDM tidak dapat
dipisahkan dari pembicaraan tentang sejarah Universitas dan Pak Moestopo,
karena diantara ketiganya bersifat saling mengisi dan melengkapi. Tonggak batu
pertama pengabdian Yayasan UPDM dimulai dengan dibukanya Kursus Tukang
Gigi pada tahun 1952.*

Pada waktu itu Pak Moestopo masih berpangkat Kolonel, menjabat
sebagai Kepala Bagian Bedah Rahang, Rumah Sakit Angkatan Darat (sekarang
RSPAD Gatot Subroto). Disela-sela kesibukannya, Pak Moes mengabdikan diri
pada dunia pendidikan, dengan mengelola ‘Kursus Kesehatan Gigi dr. Moestopo’,
di rumah beliau di jalan Merak 8, Jakarta. Kursus ini berlangsung selama 2 jam,
sejak pukul 15.00 sampai 17.00 dengan tujuan untuk meningkatkan kemampuan
dan keterampilan tukang gigi di seluruh Indonesia yang jumlahnya hampir 2.000
orang, agar dapat memenuhi kriteria minimal llmu Kedokteran Gigi dalam hal
ygiene, gizi, dan anatomi sederhana, sesuai dengan himbauan Menteri Kesehatan
dalam Konggres PDGI Il tahun 1952.°

4 https://moestopo.ac.id/sample-page/
5> https://moestopo.ac.id/sample-page/


https://id.wikipedia.org/wiki/Bisnis
https://id.wikipedia.org/wiki/Keuangan
https://id.wikipedia.org/wiki/Perbankan_syariah
https://id.wikipedia.org/wiki/Ilmu_Komunikasi
https://id.wikipedia.org/wiki/Komunikasi_politik
https://id.wikipedia.org/wiki/Komunikasi_politik
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Komunikasi_perusahaan&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Diplomasi

155

Pada tahun 1957, dibuka sebuah kursus lagi yang dinamakan ‘Kursus
Tukang Gigi Intelek’. Sepulang dari Amerika Serikat pada tahun 1958, Pak Moes
mendirikan ‘Dental College Dr. Moestopo’. Dental college ini mendapat
pengakuan resmi dari Departemen Kesehatan,bahkan mendapat penghargaan
dengan kunjungan Presiden Soekarno. Pada kesempatan tersebut, Bung Karno
memberikan pujian khusus kepada Dr.Moestopo, yang dianggap telah berhasil
mendidik dan menelurkan tenaga kesehatan gigi yang terjangkau oleh rakyat

kecil.®

Melihat hasil positif yang telah dicapai, pemerintah menganjurkan agar
status dental college ditingkatkan menjadi ‘Akademi Tinggi Gigi’, sehingga pada
tahun 1960 status akademi ini ditingkatkan menjadi ‘Perguruan Tinggi Swasta

Dental College dr. Moestopo’, yang sudah bersifat akademik.’

Pada tahun 1961 Pak Moes memperoleh gelar Guru Besar/Profesor dari

Universitas Indonesia, dan dilantik oleh Prof. Ouw Eng Liang.®

Sesuai dengan Pola Pendidikan Nasional, dimana Perguruan Tinggi
Swasta harus meningkatkan mutu, peranan, dan tanggung jawabnya dalam
menyelenggarakan pendidikan nasional tanpa harus kehilangan ciri-ciri khas
Perguruan Tinggi Swasta itu sendiri, maka Perguruan Tinggi Swasta Dental
College dr. Moestopo akhirnya ditingkatkan lagi statusnya menjadi ‘Fakultas
Kedokteran Gigi Prof.Dr.Moestopo’ pada tahun 1961. Fakultas inilah yang
merupakan embrio Universitas Prof.Dr.Moestopo, yang didirikan secara resmi
pada tanggal 15 Pebruari 1961.°

Sejalan dengan perkembangan di bidang pendidikan, pada tahun 1962 Pak
Moestopo bersama ibu R.A. Soepartin Moestopo mendirikan Yayasan Universitas
Prof.Dr.Moestopo berdasarkan akte Notaris R.Kadiman No. 62. Untuk

6 https://moestopo.ac.id/sample-page/
7 https://moestopo.ac.id/sample-page/
8 https://moestopo.ac.id/sample-page/
% https://moestopo.ac.id/sample-page/



156

mendirikan Yayasan ini, Pak Moes selaku pendiri dan ketua Yayasan yang
pertama, menggunakan tanah pribadi dan bangunannya di jalan Hang Lekir I no.
8,Jakarta dan sebuah mobil Opel Capitan tahun 1962 Nopol. B 311, sebagai salah
satu modal pertama. Di dalam perjalanannya, Akte Notaris ini telah mengalami
beberapa kali perubahan. Terakhir dengan Akte Notaris Zainal Arifin SH, No. 3/
KGS, tanggal 8 April 1996. Yayasan UPDM sebagai suatu badan sosial bertujuan
melaksanakan kegiatan pengabdian kepada Pemerintah Rl melalui pendidikan,

kesehatan, agama, riset ilmiah, bimbingan dan penyuluhan mental.*®

Dalam perkembangannya, Universitas Prof.Dr.Moestopo pernah memiliki
6 (enam) fakultas, yaitu: Kedokteran Gigi, Kedokteran, Sosial Politik jurusan
Administrasi Negara, Ekonomi jurusan Ekonomi Perusahaan, Pertanian dan
Publisistik. Namun Fakultas Pertanian tidak dapat diselenggarakan karena tidak
ada peminat. Demikian pula pada tahun 1971 Fakultas Kedokteran, karena tidak
memiliki Teaching Hospital, terpaksa ditutup. Pada tahun 1980, Fakultas

Publisistik berganti nama menjadi Fakultas Komunikasi.!

Pak Moestopo wafat pada tanggal 29 September 1986, namun perjuangan
Ys UPDM sebagai wadah pengabdian keluarga Pak Moes kepada Negara dan
bangsa harus tetap berlangsung. Untuk itu telah diwasiatkan kepada keluarga yang
ditinggalkan dan keluarga besar Ys UPDM, bahwa yang menggantikan beliau

sebagai Ketua adalah putra sulungnya, yaitu drg.J.M.Joesoef Moestopo.*?

Di bidang sarana dan prasarana, sejak tahun 1976 berturut-turut dibangun
gedung Berdikari, gedung Merah Putih, gedung Gotong Royong, gedung
Harapan, dan gedung Perdamaian, lengkap dengan peralatan dan
penyempurnaannya di Jl. Hang Lekir 1/8, Jakarta Pusat. Terakhir dibangun
Kampus Bintaro Il di JI. Bintaro Permai no 3, Jakarta Selatan, yang diberi nama

10 https://moestopo.ac.id/sample-page/
1 https://moestopo.ac.id/sample-page/
12 https://moestopo.ac.id/sample-page/



157

‘Graha R.A. Soepartien Moestopo’. Pembangunan Kampus UPDM (B) akan
berlanjut seiring dengan gerak napas perjuangan Kampus Merah Putih.?

Universitas Prof. Dr. Moestopo (Beragama) saat ini memiliki program
pendidikan Strata 1 (S1) dan Strata dengan 4 (empat) fakultas dan Program

Pacasarjana.

a) Fakultas Kedokteran Gigi dengan Program Studi: Pendidikan
Dokter Gigi
b) Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik dengan Program Studi:
Administrasi Publik dan Hubungan Internasional
c) Fakultas Ekonomi dengan Program Studi: Manajemen dan
Akuntansi
d) Fakultas 1lmu Komunikasi dengan program Studi IlImu
Komunikasi yang terdiri dari Konsentrasi: Jurnalistik, Hubungan
Masyarakat dan Periklanan
Adapun Program Pascasarjana meliputi Program Studi: Magister Manajemen
(MM), Magister llmu Administrasi (MIA) dan Magister lImu Komunikasi (MIK).

Kampus UPDM B memiliki nama yang unik dengan nama “Beragama”.
Jika tadi Universitas Paramadina dikenal dengan sebutan kampus “Liberal”,
UPDM B malah sebaliknya, kampus “Beragama”. Sebagaimana telah dijelaskan
dalam Bab III, penamaan “Beragama” ini mencerminkan bahwa agama
merupakan faktor yang sangat dipentingkan. Secara historis, kata "Beragama”
ditambahkan jadi nama universitas ini pada tahun 1966. Penamaan “Beragama”
ada hubungannya dengan era penumpasan besar-besaran kaum komunis di
Indonesia termasuk di perguruan tinggi, pasca kudeta G 30 S/PKI. Kata
"Beragama" ditambahkan jadi bagian nama Universitas Moestopo supaya
memberi tekanan bahwa universitas ini beragama, bukan komunis, dan tidak

berafiliasi dengan Partai Komunis Indonesia (PKI). Perhatiannya pada agama,

13 https://moestopo.ac.id/sample-page/



158

salah satunya dibuktikan dengan menyediakan fasilitas rumah ibadah terhadap 5
(lima) agama.

Secara umum, seringkali orang menilai agama (khususnya Islam) dengan
cara mengeneralisir perilaku pemeluknya. Dari perilaku tersebut dijadikan
patokan sebagai nilai kebenaran dalam memandang agama. Dengan kata lain, nilai
kebenaran agama adalah sebagaimana yang ditunjukkan oleh sikap-sikap
penganutnya. Ketika muncul berbagai peristiwa buruk yang dilakukan oleh
penganut suatu agama atau mengatasnamakan agama, apalagi pelakunya seorang

yang dianggap tokoh agama, maka terbentuklah citra agama tersebut.

Dalam konteks ini kemudian muncullah sekelompok mahasiswa yang mulai
kecewa lalu tidak respek terhadap agama. Seiring dengan itu pandangan-
pandangan Kritis tentang teologi pun bermunculan dan secara perlahan terbangun.
Bab ini menyajikan deskripsi dan analisis bagaimana argumen mahasiswa
dikonstruksi untuk menopang prinsip-prinsip keyakinan mereka dalam memahami

tentang Tuhan, agama dan moralitas.

2. Posisi dan Tujuan Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam

Pendidikan mempunyai peran yang sangat strategis untuk mencerdaskan
kehidupan bangsa dan meningkatkan kualitas sumber daya manusia dalam upaya
mewujudkan cita-cita bangsa Indonesia serta mewujudkan kesejahteraan umum.
Pendidikan nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk
watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan
kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik agar
menjadi manusia yang beriman dan bertagwa kepada Tuhan Yang Maha Esa,
berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, keatif, mandiri, dan menjadi warga negara

yang demokratis serta bertanggung jawab.

Mengacu pada fungsi dan tujuan pendidikan nasional tersebut jelas sekali
bahwa peran nilai-nilai agama menjadi sangat penting dalam setiap proses

pendidikan yang terjadi di sekolah. Karena terbentuknya manusia yang beriman



159

dan bertagwa serta berakhlak mulia tidak mungkin terbentuk tanpa peran dari
agama. Menurut Malik Fajar, yang dikutip oleh Yunus Hasyim Syam, Pendidikan
adalah masalah yang tidak pernah tuntas untuk dibicarakan, karena itu
menyangkut persoalan manusia dalam rangka memberi makna dan arah normal

kepada eksistensi fitrinya.!4

UU No. 20 Tahun 2003 pada Bab II pasal 3, bahwa “pendidikan Nasional
berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban
bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa,
bertujuan untuk mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi manusia
beriman dan bertagwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia,sehat,
berilmu,cakap, kreatif, mandiri dan menjadi warga yang demokratis serta

bertanggung jawab”.*®

Posisi Pendidikan Agama Islam dalam UU Sistem Pendidikan Nasional
(UU Sisdiknas) 2003 adalah:

1. Pasal 1 ayat (1), pendidikan adalah:
Usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses
pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya
untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan,pengendalian diri, kepribadian,
kecerdasan, akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya,

masyarakat, bangsa dan Negara.

2. Pasal 1 ayat (2), pendidikan nasional adalah:
Pendidikan yang berdasarkan Pancasila dan Undang-undang Dasar Negara
Republik Indonesia Tahun 1945 yang berakar pada nilai-nilai agama, kebudayaan
nasional dan tanggap terhadap tuntutan perubahan zaman. Agama sebagai tujuan
pendidikan (agar peserta didik memiliki kekuatan spiritual keagamaan) dan

sumber nilai dalam proses pendidikan nasional.

14 Yunus Hasyim Syam. Mendidik Anak ala Muhammad. (Yogyakarta, Sketsa: 2005), x
15 Undang-Undang Rl No.14 Tahun 2005 dan No.20 tahun 2003,Tentang Guru dan Dosen
dan Sistem Pendidikan Nasional, (WIPRESS,2006), hal.58



160

3. Pasal 4 ayat (1)
Pendidikan diselenggarakan secara demokratis dan berkeadilan serta tidak
diskriminatif dengan menjunjung tinggi hak asasi manusia, nilai keagamaan, nilai

kultural, dan kemajemukkan bangsa.

4. Pasal 12 ayat (1)
Setiap peserta didik pada setiap satuan pendidikan berhak mendapatkan
pendidikan agamasesuai dengan agama yang dianutnya dan diajarkan oleh
pendidik yang seagama. Peserta didik berhak mendapatkan pendidikan agama
sesuai dengan agamanya masing-masing dan diajarkan oleh guru/pendidik yang
seagama. Tiap sekolah wajib memberikan ruang bagi siswa yang mempunyai
agama yang berbeda-beda dan tidak ada perlakuan yang diskriminatif.

5. Pasal 15
Jenis pendidikan mencakup pendidikan umum, kejuruan, akademik, profesi,

vokasi,keagamaan, dan khusus.

6. Pasal 17 ayat (2)
Pendidikan dasar terbentuk Sekolah Dasar (SD) dan Madrasah Ibtidaiyah (MI)
atau bentuk lain yang sederajat serta Sekolah Menengah Pertama (SMP) dan
Madrasah Tsanawiyah (MTs), atau bentuk lain yang sederajat.

7. Pasal 18 ayat (3)
Pendidikan menengah berbentuk sekolah menengah atas (SMA), madrasah aliyah
(MA), sekolah menengah kejuruan (SMK), dan Madrasah Aliyah Kejuruan
(MAK), atau bentuk lain yang sederajat.

8. Pasal 28 ayat (3)
Pendidikan anak usia dini pada jalur pendidikan formal berbentuk Taman Kanak-
kanak (TK), Raudatul Athfal(RA), atau bentuk lain yang sederajat. Salah satu
jenis pendidikan nasional adalah pendidikan agama. Setingkat Taman Kanak-
kanak (TK) dinamakan Raudatul Athfal (RA), Sekolah Dasar (SD) dinamakan
Madrasah Ibtidaiyah (MI), Sekolah Menengah Pertama (SMP) dinamakan
Madrasah Tsanawiyah (MTs), Sekolah Menengah Atas (SMA) dinamakan



161

Madrasah Aliyah (MA), dan Sekolah Menengah Kejuruan (SMK) dinamakan
Madrasah Aliyah Kejuruan (MAK).1®

9. Pasal 30 tentang pendidikan keagamaan

1)

(2)

(3)

(4)

Pendidikan keagamaan diselenggarakan oleh Pemerintah dan/atau
kelompok masyarakat dari pemeluk agama, sesuai dengan peraturan
perundang-undangan.

Pendidikan keagamaan berfungsi mempersiapkan peserta didik
menjadi anggota masyarakat yang memahami dan mengamalkan
nilai-nilai ajaran agamanya dan/atau menjadi ahli ilmu agama.
Pendidikan keagamaan dapat diselenggarakan pada jalur pendidikan
formal, nonformal, dan informal.

Pendidikan keagamaan berbentuk pendidikan diniyah, pesantren,
pasraman, pabhaja samanera,dan bentuk lain yang sejenis.

Dalam hal ini pendidikan agama merupakan tanggung jawab
pemerintah dan masyarakat. Di samping sekolah/madrasah formal
yang didirikan oleh pemerintah seperti MIN, MTsN, maupun MAN,
masyarakat dapat juga menyelenggarakan pendidikan agama, baik
formal (pesantren, madrasah), nonformal (taman pendidikan Al-
Qur’an (TPA), majlis taklim) maupun informal (madrasah diniyah).

10. Pasal 31 tentang Pendidikan, yang berbunyi:

(1)
)

Tiap-tiap warga Negara berhak mendapat pengajaran.
Pemerintah mengusahakan dan menyelenggarakan satu sistim

pengajaran nasional yang diatur dengan undang-undang.

11. Pasal 36 ayat (3)

Kurikulum disusun sesuai dengan jenjang pendidikan dalam kerangka

Negara Kesatuan Republik Indonesia dengan memperhatikan:

a. peningkatan iman dan takwa;

16 Masuk dalam madrasah ini (Madrasah Aliyah Kejuruan) adalah Madrasah Aliyah
Keagamaan (MAK)/atau madrasah kejuruan pada ilmu-ilmu agama. MAKN merupakan
perubahan dari madrasah aliyah program khusus (MAPK) sejak tahun 1997, misalnya
MAKN Surakarta.



162

b. peningkatan akhlak mulia;

c. peningkatan potensi, kecerdasan, dan minat peserta didik;

d. keragaman potensi daerah dan lingkungan;

e. tuntutan pembangunan daerah dan nasional;

f. tuntutan dunia kerja;

g. perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan seni;

h. agama;

i. dinamika perkembangan global; dan

J. persatuan nasional dan nilai-nilai kebangsaan.

12. Pasal 37

(1) Kurikulum pendidikan dasar dan menengah wajib memuat:
pendidikan agama, pendidikan kewarganegaraan; dan bahasa

(2) Kurikulum pendidikan tinggi wajib memuat, pendidikan agama,
pendidikan kewarganegaraan dan bahasa.

13. Pasal 38

(1) Kurikulum pendidikan tinggi dikembangkan oleh perguruan tinggi
yang bersangkutan dengan mengacu pada standar nasional pendidikan
untuk setiap program studi.

(2) Kerangka dasar dan struktur kurikulum pendidikan tinggi
dikembangkan oleh perguruan tinggi yang bersangkutan dengan
mengacu pada standar nasional pendidikan untuk setiap program studi.

14. Pasal 55 ayat (1) mengenai Pendidikan Berbasis Masyarakat Masyarakat
berhak menyelenggarakan pendidikan berbasis masyarakat pada
pendidikan formal dan nonformal sesuai dengan kekhasan agama,

lingkungan sosial, dan budaya untuk kepentingan masyarakat.

Pasal-pasal tersebut merupakan penempatan posisi pendidikan Islam
sebagai bagian dalam kerangka sistem pendidikan Nasional, bahwa
pendidikan Islam merupakan bagian dari sistem pendidikan Nasional. Dalam
penjelasan pasal 15 UU Sisdiknas No. 20 Tahun 2003 menyebutkan

Pendidikan keagamaan merupakan pendidikan dasar, menengah dan tinggi



163

yang mempersiapkan peserta didik untuk dapat menjalankan peranan yang
menuntut penguasaan pengetahuan tentang ajaran agama atau menjadi ahli

ilmu agama.

Secara umum, dapat dilihat bagaimana posisi agama (pendidikan agama)
dalam UU Sisdiknas 2003. Dari berbagai Pasal menerangkan bahwa
pendidikan agama sebagai sumber nilai dan bagian dari pendidikan nasional.
Pendidikan agama mempunyai peran penting dalam mengembangkan potensi
peserta didik untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, akhlak mulia dan

kepribadian.

Dasar, Fungsi, dan Tujuan pendidikan nasional dalam Undang-Undang
Nomor 20 Tahun 2003 Tentang Sistem Pendidikan Nasional bab Il Pasal 3
disebutkan: Pendidikan nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan
membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka
mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta
didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang
Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi
warga negara yang demokratis serta bertanggung jawab.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 12 Tahun 2012 Tentang
Pendidikan Tinggi Pasal 4 (a) menjelaskan bahwa Pendidikan Tinggi berfungsi
mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa yang
bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa. Adapun tujuan
diselenggarakannya Pendidikan Tinggi dijelaskan dalam Pasal 5 (a) bertujuan
untuk berkembangnya potensi Mahasiswa agar menjadi manusia yang beriman
dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa dan berakhlak mulia, sehat, berilmu,
cakap, kreatif, mandiri, terampil, kompeten, dan berbudaya untuk kepentingan

bangsa.

Rumpun Ilmu Pengetahuan dan Teknologi Pasal 10 Undang-Undang
Republik Indonesia Nomor 12 Tahun 2012 Tentang Pendidikan Tinggi

menyebutkan: (1) Rumpun Illmu Pengetahuan dan Teknologi merupakan



164

kumpulan sejumlah pohon, cabang, dan ranting Illmu Pengetahuan yang disusun
secara sistematis; (2) Rumpun Ilmu Pengetahuan dan Teknologi sebagaimana

dimaksud pada ayat (1) terdiri atas:

a. rumpun ilmu agama;

b. rumpun ilmu humaniora;

C. rumpun ilmu sosial;

d. rumpun ilmu alam;

e. rumpun ilmu formal; dan

f. rumpun ilmu terapan.

Pada penjelasam bagian Kurikulum Undang-Undang Nomor 12 Tahun

2012 Tentang Pendidikan Tinggi disebutkan pada Pasal 35 (3) Kurikulum
Pendidikan Tinggi sebagaimana dimaksud pada ayat (1) wajib memuat mata
kuliah:

agama;

S

Pancasila;

134

kewarganegaraan;

o

bahasa Indonesia.

Pendidikan agama sebagaimana disebutkan dalam di dalam Peraturan
Pemerintah No 55 tahun 2007 bab | pasal 1 adalah pendidikan yang memberikan
pengetahuan dan membentuk sikap, kepribadian, dan keterampilan peserta didik
dalam menjalankan ajaran agamanya, yang dilaksanakan sekurang-kurangnya
melalui mata pelajaran atau kuliah pada semua jalur, jenjang dan jenis pendidikan.
Bab I1l, tentang pendidikan agama, pasal 2 ayat 1 dan 2, menjelaskan sebagai
berikut:

(1) Pendidikan agama berfungsi membentuk manusia Indonesia yang beriman
dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa serta berakhlak mulia dan
mampu menjaga kedamaian dan kerukunan hubungan inter dan antar umat

beragama.



165

(2) Pendidikan agama bertujuan untuk berkembangnya kemampuan peserta
ddiik dalam memahami, menghayati, dan mengamalkan nilai-nilai agama
yang menyerasikan penguasaannya dalam ilmu pengetahuan, teknologi
dan seni.

Direktorat Jenderal Pembelajaran dan Kemahasiswaan Kementerian Riset,
Teknologi, dan Pendidikan Tinggi juga memfasilitasi sebagai acuan materi
pembelajaran Pendidikan Agama Islam _bersama bahan ajar Mata Kuliah Wajib
Umum lainnya_ melalui Surat Edaran tentang Bahan Ajar Mata Kuliah Wajib
Umum Nomor: 435/B/SE/2016 yang dikeluarkan tanggal Jakarta, 7 Desember
2016.

Bahan ajar Mata Kuliah pendidikan Agama Islam (PAI) bisa diunduh

langsung dari website dikti 1’yang diberikan Dirjen Dikti meliputi:

e Bagaimana manusia bertuhan
e Bagaimana agama menjamin kebahagiaan
e Mengintegrasikan Iman, Islam, Ihsan dalam membentuk insan kamil
e Bagaimana membangun paradigma qurani
e Bagaimana membumikan Islam dalam pengembangan peradaban dunia
e Bagaimana peran dan fungsi masjid kampus dalam pengembangan budaya
Islam
e Bagaimana pengembangan Islam tentang zakat dan pajak
Di Universitas Paramadina (UP) maupun di Universitas Prof. Dr.
Moestopo Beragama (UPDM B), mata kuliah Pendidikan Agama Islam
digolongkan sebagai mata kuliah Pengembangan Kepribadian (MPK)
_sebagaimana ketentuan Dikti_. Mata kuliah ini pada umumnya diberikan pada
awal perkuliahan (di semester satu atau dua). Bobot SKS yang diberikan untuk
mata kuliah ini, baik di UP maupun di UPDM B sebanyak 2 SKS yang

diselesaikan pada satu semester. Hal ini berlaku bagi semua program studi.

17 http://belmawa.ristekdikti.go.id/2016/12/09/surat-edaran-bahan-ajar-mata-kuliah-
wajib-umum/


http://belmawa.ristekdikti.go.id/2016/12/09/surat-edaran-bahan-ajar-mata-kuliah-wajib-umum/
http://belmawa.ristekdikti.go.id/2016/12/09/surat-edaran-bahan-ajar-mata-kuliah-wajib-umum/

166

Mata kuliah PAI yang bobotnya hanya 2 SKS ini dengan demikian hanya
bisa diberikan selamal (satu) jam pelajaran dalam sepekan. Di sisi lain, secara
praktik, kegiatan keagamaan mahasiswa juga kurang karena beberapa hal.
Masjid sebagai sarana ibadah utama, tidak disediakan di UP. Mahasiswa dan
dosen hanya diberikan salah satu ruang kelas untuk melaksanakan ibadah
shalat. Kehidupan sosial di Jakarta sebagai kota metropolitan pun, memaksa

mahasiswa dipacu pada tuntutan akademik yang berorientasi kerja.

Dalam perkuliahan, di UP, mahasiswa menempuh mata kuliah PAI _dan
mata kuliah umum wajib lainnya_ bersama-sama dengan mahasiswa yang
berbeda program studi. Tetapi di UPDM B tidak bisa karena jumlah
mahasiswanya jauh lebih banyak sehingga sering kesulitan mengatur ruang
kelas. Pengembangan PAI dalam praktik, dilakukan mahasiswa tetapi tidak
begitu semarak. Unit Kegiatan Mahasiswa (UKM) muslim menyelenggarakan
beberapa kegiatan seperti mentoring, kajian-kajian keislaman dan qurban,
tetapi intensitasnya kecil dan peminatnya pun kurang (hanya 10-25% dari
keseluruhan mahasiswa muslim). Ini terjadi secara umum baik di UP maupun
di UPDM B

3. Pemahaman Mahasiswa Tentang Eksistensi Tuhan dan Agama

Fenomena keberagaman keyakinan akan eksisitensi Tuhan menghadirkan
berbagai jenis agama di tengah-tengah manusia. Di Indonesia saja, terdapat enam
jenis agama yang secara administratif diakui pemerintah, yaitu: Islam, Kristen,
Katholik, Hindu, Budha dan Konghucu. Pada praktiknya di masyarakat, jumlah
agama/keyakinan yang berkembang lebih banyak daripada itu, khususnya
agama/keyakinan yang dianggap sebagai asli Indonesia seperti: Sunda Wiwitan,
Kejawen, Marapu, Kaharingan, Ugamo Malim dan lain-lain. Pada perkembangan

berikutnya kemudian berkembang wacana diperbolehkan mengosongkan status



167

agama di Kartu Tanda Penduduk (KTP) yang disampaikan pemerintah melalui
Menteri Dalam Negeri Tjahjo Kumolo.*®

Realitas keragaman jenis agama ini menunjukkan bahwa eksistensi Tuhan
dipahami secara berbeda oleh manusia. Masing-masing penganut agama
mengklaim diri bahwa konsep ketuhanan dirinyalah yang benar. Di luar keyakinan
itu adalah salah dan sesat. Di sisi lain, para penganut agama atau bahkan yang
dianggap tokohnya, masing-masing mempertahankan konsep keyakinannya, yang
seringkali  diekspresikan  dengan  cara-cara yang tidak  humanis,
mengenyampingkan nilai-nilai kemanusiaan. Situasi yang justru menyalahi
hakikat tujuan hadirnya agama ini, mempengaruhi tampilan agama menjadi tidak
menarik. Situasi yang tidak menguntungkan ini direspons oleh sebagian
mahasiswa Jakarta dengan sikap yang kritis.

VnA,*® seorang mahasiswa yang lahir dan dibesarkan dari keluarga muslim
menilai situasi seperti ini sangat mengecewakan, kemudian mendorongnya untuk
berpikir mencari Tuhan yang lain. Dalam pandangan VnA, jika saja Tuhan yang
dipersepsikan agama-agama yang ada sekarang, atau agama yang pernah ada, itu
benar, tentu tidak akan ada perbedaan. Perseteruan antar pemeluk agama yang
berbeda, tentu tidak akan terjadi. Ketika ditanya tentang siapa Tuhan dalam
pandangannya, VnA mengatakan secara tertulis:

“Mendefinisikan Tuhan sebagai sebuah entitas merupakan hal yang amat
kompleks. Tuhan bisa menjadi sangat relatif bagi satu orang dengan orang
lain. Banyaknya orang yang tidak secara komprehensif menemukan makna
Tuhannya, kemudian berakibat adanya benturan dengan ide akan eksistensi
Tuhan milik orang lain. Hal ini sering terjadi di sekitar kita, terutama dalam
menjelaskan bagaimana peran Tuhan dalam penciptaan bumi dan hukum
bagi makhluk yang menghuninya. Ini seolah menjadi wadah bagi manusia
untuk cenderung bersikap lebih superior dan tinggi, melebihi Tuhan yang
diagungkannya”.

Bagi VnA, sejauh ini tidak ada indikasi yang memastikan bahwa Tuhan

sesuai dengan deskripsi agama-agama yang ada sekarang. Dari pengamatan dan

8http://nasional.kompas.com/read/2014/11/06/15395401/Mendagri.Penganut.Kepercayaan.
Boleh.Kosongkan.Kolom.Agama.di.KTP Kompas.com - 06/11/2014, 15:39 WIB Diakses 20 Juli
2017

19 Mahasiswa semester 7 UPDM B


http://nasional.kompas.com/read/2014/11/06/15395401/Mendagri.Penganut.Kepercayaan.Boleh.Kosongkan.Kolom.Agama.di.KTP
http://nasional.kompas.com/read/2014/11/06/15395401/Mendagri.Penganut.Kepercayaan.Boleh.Kosongkan.Kolom.Agama.di.KTP

168

pengalamannya, hampir seluruh orang yang beragama mempercayai adanya
Tuhan, karena didoktrinnya seperti itu sejak kecil. Kemudian tertanamlah
keyakinan bahwa mempertanyakan keberadaan Tuhan adalah dosa atau bahwa
pembicaraan tentang Tuhan, memang tidak memiliki standar logika yang objektif.
Tradisi inilah menurut VnA yang kemudian menyebabkan pemahaman tentang
Tuhan menurut versi masing-masing yang nyaman mereka percayai, sementara
tidak ada bukti bahwa Tuhan yang mereka percayai itu ada.

Lebih lanjut VnA menjelaskan bahwa tokoh-tokoh agama selama ini telah
melakukan Cherry Picking dalam menguatkan argumennya tentang eksistensi
Tuhan. VnA mengatakan:

“Ada yang mencoba mendefinisikan Tuhan dengan metode cherry picking,
yaitu sebuah metode dimana seseorang mengutip suatu kalimat atau ayat
alkitab sebagai pembuktian bahwa Tuhan mereka itu ada. Orang-orang ini
menggunakan firman-firman Tuhan sebagai pendukung teori mereka,
ketimbang mengelaborasikan Tuhan dari segi nurani dan akalnya sendiri”.

Sebagaimana diketahui bahwa Cherry Picking adalah kesalahan logika
(Logical Fallacy) di mana seseorang membangun argumen hanya berdasar atas
pendapat atau data yang menyokong apa yang diklaimnya saja, tanpa
mempertimbangkan keseluruhan data yang sebenarnya sebagiannya membantah
klaimnya tersebut.

Kesalahan logika atau kesalahan penalaran bisa terjadi pada siapa saja.
Secara garis besar Kesalahan Logika ini terbagi dua, yaitu: formal dan informal.
Kesalahan/kesesatan formal adalah kesesatan dalam berargumen yang terjadi
karena bentuk penalaran yang tidak tepat. Jadi kesesatan ini tidak
memperhitungkan apakah argumennya benar atau tidak, yang diperhitungkan
adalah struktur penalarannya. Kesesatan informal adalah argumen yang tidak
keliru secara struktur (seperti formal), tetapi disebut keliru karena alasan yang
digunakan dalam argumennya sendiri tidak tepat. Kesalahan penalaran yang
banyak terjadi adalah karena argumen yang tidak tepat (informal) dan Cherry
Picking ini merupakan salah satu bentuknya.

Menurut VnA, para tokoh agama menggunakan suatu kalimat atau ayat
dalam kitab suci sebagai pembuktian bahwa Tuhan itu ada. Orang-orang ini



169

menggunakan firman-firman Tuhan sebagai pendukung teori mereka, tetapi kajian
tentang eksistensi Tuhan tidak disertai dengan analisa berpikir logis. Sebagai
akibatnya maka pada akhirnya sejauh ini tidak ada sedikitpun indikasi bahwa
Tuhan sesuai deskripsi agama-agama yang ada sekarang ini atau yang pernah ada.
Dalam pengamatan VnA, hampir seluruh orang yang beragama mempercayai
Tuhan ada, karena didoktrin seperti itu sejak kecil, kemudian tertanam bahwa
mempertanyakan keberadaan Tuhan adalah dosa atau tidak memiliki standar
logika yang objektif.
VnA mengatakan:

“Segala hal yang sering disangkut-pautkan dengan tuhan seperti datangnya
petir, tumbuhnya tumbuhan, kematian, adanya manusia, adanya alam
semesta secara perlahan mampu dijelaskan oleh kemajuan ilmu pengetahuan
dan semakin jauh dengan penjelasan versi agama dan Kkitab suci. Seandainya
pun masih ada yang manusia belum tau itu bukanlah alasan untuk
mempercayai Tuhan ada. Ibarat ketidaktahuan manusia dahulu kala terhadap
petir membuat orang percaya dan menyembah Jupiter. Jika Tuhan memang
ada dan maha bijak, maka dia akan tau bahwa kepercayaan diraih dengan
usaha dan pembuktian secara objektif”.

VnA mempertanyakan keberadaan Tuhan dengan mengajukan beberapa
pertanyaan: Jika Tuhan ada, mengapa ada banyak Teologi yang kontradiktif?
Mengapa Tuhan yang mahakuasa menutut untuk disembah? Mengapa ada
kejahatan? Mengapa yang dituduh sebagai “Tuhan” tidak mendemonstrasikan
keberadaan dirinya? Mengapa mendambakan sesuatu, yang menjadi basis dari
kapitalisme, lebih dosa daripada pemerkosaan?

Merasa tidak menemukan jawaban yang tepat maka VnA akhirnya
berkesimpulan:

“Karena pengklasifikasian theis dan nontheis dan gnostik dan agnostik ini
kompleks sekali. Vina bisa sampaikan bahwa pandangan vina terhadap
agama, tuhan dan kekuatan supernatural adalah agnostic atheist: tidak
percaya adanya tuhan dan segala kroni2nya karena tidak ada buktinya tidak
ada”.

Bagi VnA Tuhan ada hanya karena manusia berfikir tuhan itu ada. Bukti
yang menopang argument tentang adanya Tuhan sama sekali tidak berdasar. VnA

kemudian mengutip pendapat Pattinen sebagai berikut:



170

“Menurut Osku Penttinen, ia menjelaskan bahwa Tuhan adalah sebuah
lampiran sosio-evolusioner yang tercipta di zaman kegelapan intelektual kita
untuk menjelaskan pertanyaan mendalam sebelum datangnya sains dan
pemahaman tentang alam. Menurut Penttinen, banyaknya manusia yang
masih berpegang pada mitos dan takhayul semacam itu menunjukkan bahwa
kita masih belum berhasil keluar dari kegelapan dalam perkembangan
intelektual kita dan memeluk era terang dan berakal. lde Penttinen akan
Tuhan ini menarik bagi saya. Pasalnya, semakin meningkatnya jumlah
orang yang kecewa terhadap janji-janji palsu dan jawaban yang kurang
memuaskan oleh doktrin agama dan dogma, yang memicu banyak orang di
masa renaissance meninggalkan agama, membuat figure Tuhan menjadi
pudar dan hilang sekaligus berjalannya manusia memiliki pemahaman
universal akan alam, arti kehidupan, lebih suka merujuk kepada adanya
kematian, dan yang terpenting menurut saya, manusia lebih sadar bahwa
kebenaran universal menjadi lebih penting”.

Memahami eksistensi Tuhan bagi VnA sangat membingungkan. Dia
membuat ilustrasi dengan kehidupan seekor semut.

“Siapa pun yang mengajukan pertanyaan tentang Tuhan mungkin harus juga
memberikan jawaban atas pertanyaan ini, karena arti Tuhan adalah hal yang
berbeda bagi orang yang berbeda. Seperti yang telah orang lain sampaikan,
kita tidak dapat mengetahui sifat Tuhan atau apa yang Tuhan lakukan atau
mengapa jika Tuhan adalah makhluk supranatural yang banyak orang
anggap sebagai milik Tuhan. Kita ambil contoh. Bayangkan seekor semut,
dengan bahagia tinggal di bukit semutnya, kemudian datanglah sekelompok
pekerja proyek bangunan mulai menggali tanah di dekatnya untuk
membangun jalan raya. Dapatkah semut memahami apa yang sedang
mereka lakukan atau mengapa mereka melakukannya? Mengapa kita harus
bisa memahami apa yang Tuhan sedang lakukan atau mengapa?”

Karena eksistensi Tuhan hanya dibentuk oleh pikiran manusia, maka VnA
tidak bisa menjelaskan tentang agama. Dengan kata lain, agama pun dibentuk oleh
manusia. Dari sisi ini maka menjadi argumen bagi VnA, penyebab terjadi
perbedaan keyakinan para penganut agama, ialah karena perbedaan pola pikir
masing-masing penganutnya. VnA menganggap bahwa setiap penganut agama
memiliki keyakinan berbeda dengan agama lainnya karena dibentuk oleh persepsi
masing-masing penganutnya.

Demikian pula halnya dengan surga, neraka, pahala dan dosa, menurut VnA

adalah istilah yang dikonstruksikan oleh manusia sendiri. Manusia melihat apa



171

yang ingin mereka lihat; surga dan neraka merupakan gambaran-gambaran yang
dirancang manusia sendiri.

Nilai baik dan buruk yang menjadi pedoman hidup menurut VnA, pada
dasarnya adalah hasil interaksi dengan manusia lainnya. Pola interaksi ini
terjadi/dilakukan terus menerus dalam waktu yang cukup panjang, lalu
menemukan hal-hal yang dinilai baik untuk kehidupan bersama, dibuat
kesepakatan, baru jadilah ketentuan. Ukuran baik buruk sebagai pedoman
manusia, menurut VnA tergantung pada kemauan manusia itu sendiri. VnA
memberi contoh kasus seseorang yang dipenjara karena korupsi, berbeda dalam
menentukan aturan bentuk sanksinya, ada yang dipenjara seumur hidup karena
menyengsarakan banyak pihak, tetapi ada juga yang dipenjaranya sekian tahun
saja karena koruptor bisa dididik dan bisa melanjutkan hidup sebagai manusia. Ini
menurut VnA menggambarkan bahwa manusialah penentu nilai baik-buruk
bahkan menghitung sanksi/hukuman yang diberikan.

Ukuran nilai kebaikan (jika terjadi perbedaan pandangan), dengan demikian
bisa berubah-ubah. Menurut VnA memang itulah yang terjadi.

“Dahulu, orang menganggap bahwa punya anak itu adalah sesuatu yang
berkah sekali (karena dianggap sebagai simbol rezeki). Sekarang, banyak
aktivis feminist yang membela bahwa tubuh wanita adalah hak wanita itu
sendiri, termasuk keputusan untuk mengaborsi bayi atau tidak. Toh pada
dasarnya jika bayinya hasil diluar nikah juga tidak ada bedanya dengan hasil
yang menikah. Sama2 proses biologis juga dan akan mati2 juga.”

Bagi VnA tidak ada nilai kebenaran yg mutlak. Manusia menemukannya

berproses. VnA mengatakannya sebagai mengikuti perkataan Nietzche: "There's
no eternal facts as there are no absolute truths". Tidak ada fakta yang kekal, pun
tidak ada kenyataan yang tetap. Manusia menemukan kebenaran melalui
rangkaian proses, demikian menurut VnA.

Jika demikian, nilai moralitas (kebaikan) yang ditemukan seseorang
bergantung pada kualitas kepandaiannya, tetapi berarti tidak banyak orang yang
bisa menemukannya. Ketika hal seperti ini ditanyakan, VnA menjawab:

“Hehe iya bu. Betul. Karena kita tidak melihat sesuatu untuk "sesuatu" itu
sendiri, melainkan kita melihat sesuatu karena diri kita sendiri. Moral yang
vina miliki dan orang FPI miliki pasti berbeda karena cara kita berfikir juga
berbeda.”



172

Pandangan-pandangan tentang moralitas seperti ini disampaikan juga oleh
seorang mahasiswa lainnya, AdN %°, yang memberi penjelasan sebagai berikut:

“Dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya.
Teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi
tingkat intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan lebih
jauh dari agama. Oleh karena itu, agama bukanlah sesuatu hal yang layak
untuk dijadikan keharusan dalam kehidupan. Teknologi dapat membuktikan
sesuatu yang tidak diketahui dan menjelaskan sesuatu yang tidak dapat
dijelaskan oleh Tuhan melalui kitab dan kehadirannya™.

AdN meyakini bahwa tanpa bantuan Tuhan dan agama, manusia akan tetap
sampai pada kehidupan baiknya. Ilmu pengetahuan dan teknologi akan mampu
menunjukkan arah dan menuntun manusia serta membawa dunia pada kebaikan.
Kemampuan teknologi bahkan melampaui penjelasan Tuhan dan kitab sucinya.
Bagi AdN, tingkat intelegensi seseorang bahkan tidak linier dengan agama.
Dengan kata lain, makin tinggi tingkat intelegensi seseorang justru makin jauh ia
dari keyakinan agama.

Jika Tuhan tidak mempunyai peran _karena didominasi sains dan teknologi_
lalu apa yang menjadi dasar moralitas manusia? Bagaimana manusia menentukan
nilai baik dan buruk? AN menjawab bahwa pencapaian pengetahuan manusia
akan sampai pada titik untuk mengetahui mana tindakan baik dan mana yang
buruk. Sebagaimana yang disampaikan AdN bahwa baik buruknya alam semesta
ini bukan karena Tuhan atau agamanya melaikan karena tingginya pencapaian
sains dan teknologi yang diraih manusia.

VnA menilai dengan substansi yang sama bahwa manusia adalah ukuran
kebaikan/kebenaran. Sebagaimana yang dikatakannya:

“Ukuran baik buruk pedoman manusia tergantung pada kemauan manusia
itu sendiri. Ada yang beranggapan bahwa dipenjara karena korupsi itu
harusnya seumur hidup karena menyengsarakan banyak pihak. Ada juga
yang bilang dipenjaranya sekian tahun saja karena koruptor bisa di didik dan
bisa melanjutkan hidup sebagai manusia. Tinggal maunya manusia itu
anggap apa yang pantas saja’.

20 penjelasan mahasiswa AdN, semester 5, UPDM B, 18-12-2016, jam 20.46 WIB



173

Mengukur tindakan baik dan buruk, sebagaimana juga mengukur hukuman
atas tindakan buruk/jahat seseorang, adalah berdasarkan pertimbangan manusia.
Dengan demikian maka nilai kebaikan/kebenaran juga bisa berubah-ubah. VnA
menjelaskan ini dengan memberikan contoh pada kasus dahulu orang
menganggap bahwa punya anak itu adalah sesuatu yang berkah sekali, karena
dianggap sebagai simbol rezeki sehingga muncul istilah “Banyak anak banyak
rejeki”. Sekarang kebenaran itu terbantahkan seiring dengan perkembangan
kemampuan manusia menalar.

Tentang agama sebagai pedoman perilaku manusia, agar berbuat baik dan
menjauhi perbuatan yang buruk ini diakui oleh NUA?L, Hanya saja bagi NUA,
karena agama merupakan pedoman perilaku, maka agama bukanlah pengubah
perilaku moral manusia. Sebagai buktinya, NUA menunjuk bahwa banyak korupsi
di Indonesia justru dilakukan oleh orang-orang beragama, bahkan ibadah ritualnya
rajin atau atau justru sudah naik haji. Dengan demikian bagi NUA, label agama
tidak bisa menentukan manusia dengan pasti akan berubah dari perilaku moral
buruk menjadi perilaku moral yang baik. Agama tidak mempunyai kekuatan
sedikitpun untuk menentukan perilaku moral.

Bagi VnA, pedoman moral didapat secara bertahap dalam dialektika
kehidupan manusia. Seperti yang dijelaskannya:

“Dalam hal menjelaskan tentang pedoman baik dan buruk, vina hanya bisa
menyampaikan bahwa apa yang baik dan apa yang buruk itu pada dasarnya
adalah hasil interaksi dengan manusia lainnya dulu, dibuat kesepakatan,
baru jadilah ketentuan. Kalau di indonesia orang nggak boleh berjudi karena
dianggap merugikan, di Amerika berjudi di pandang dari sisi lain karena
mendatangkan pundi2 dollar. Dan itu semua tergantung bagaimana manusia
memandang sesuatu”.

Puncak pencapaian moralitas tertinggi menurut VnA ialah kebahagiaan.

“Melakukan sesuatu yang membuat perasaan kita bahagia. Percuma bu
kalau vina bilang berbuat hal yang bermanfaat seperti menjaga lingkungan
dari limbah, polusi, karena memang ada manusia yang terlahir dan berperan

2L NUA adalah mahasiswa UPDM B Semester 7, hasil wawancara pada 19 Juli 2017 jam
19.44 WIB



174

utk mengeksploitasi bumi kita, merusak dan kita2 ini yang harus tanggung
jawab. Semua itu dilakukan demi kebahagiaan sekelompok manusia, karena
mereka mendapat untung. Di sisi lain, ada hikmah2 yang kemudian datang
dari kejadian manusia yang kita anggap "jahat" karena kita tidak seperti
mereka ini. Dari sampah limbah, kemudian membuat orang berfikir yang
mendalam dan menggunakan akalnya supaya limbah berkurang, hidup jadi
nyaman dan bahagia. Begitu terus siklusnya. Ada musibah dan ada hikmah.
semua manusia yang rancang dan semua manusia yang tanggulangi sendiri”.

Dalam kekecewaannya terhadap agama, Ary?? mengkritisi agama yang
dinilainya semakin paradoks. Agama yang berperan membangun peradaban
manusia malah justru sebaliknya, tidak lagi bisa menjadi sandaran bagi
kebahagiaan. Dalam proses berpikirnya, Ary sampai pada pandangan bahwa :

“Agama dianalogikan sebagai “kendaraan dalam garasi”, jika itu hanya
tercatat pada sebuah Kartu Tanda Penduduk (KTP) saja. Tanpa bahan bakar
yang baik, Kkendaraan hanyalah seonggok besi yang tidak dapat
mengantarkan seseorang ke tempat tujuan. Agama tanpa pikiran, perkataan
dan perbuatan yang baik, tidak akan mengantarkan manusia menuju surga.
Aku mempertanyakan, jika orang-orang yang mengaku memiliki agama
merasa jauh lebih budiman dibandingkan para Agnostik dan Atheist, lalu
mengapa masih banyak ditemukan orang-orang yang rajin beribadah bahkan
memiliki gelar keagamaan, berbuat hal-hal tidak terpuji?”’

NN 2% yang terlahir dan dibesarkan dalam keluarga yang mayoritas muslim

melalui emailnya menjawab beberapa pertanyaan bahwa selama menjadi
mahasiswa dia menyaksikan fenomena keberagamaan sebagai berikut:

“Semakin banyak ajaran yang tidak masuk akal ataupun dilebih2kan oleh
orang2 yg terlalu fanatik agama, ataupun salah pengertian dengan isi dari
masing2 kitab. Banyak terjadi birokrasi dan org2 seperti ustad dan romo
ataupun pendeta terkadang suka menjatuhkan agama lain adahal setiap
agama mengajarkan untuk saling mengasihi dan toleransi. Agama tidak
salah dan penting, tetapi orang2 didalamnya membuat sebuah agama
menjadi terlihat tidak penting bagi saya.”

Konsep Tuhan bagi NN membingungkan. Menurutnya, dosa dan neraka
seharusnya tidak ada jika Tuhan dipersepsi sebagai pemaaf. Di sisi lain, setiap
orang akan menerima karma/balasan sesuai dengan perilakunya. NN menyadari

jika pola pikirnya agak mirip agnostik _selama ini banyak referensi agnostik yang

22 Mahasiswa UP semester 9. Hasil wawancara 20 Desember 2016 jam 11.23 WIB
23 mahasiswa UP semester 7 On Thu, 4/14/16



175

dibacanya, terutama ketika berdiskusi dengan temannya yang fanatik terhadap
agama.

Tentang kekecewaannya terhadap fenomena kehidupan keberagamaan di
Indonesia, NN mengatakan:

“Solusi saya adalah perbaiki dari kepala2 agamanya seperti ustad habib
kiayi romo pendeta dan sebagainya dalam menyampaikan pesan2 dan ajaran
agama dan mulailah bermain dengan logika disetiap penyampaiannya maka
akan orang?2 akan lebih mempercayai.”

AA?  mahasiswa lainnya, menurut pengakuannya memiliki perjalanan
spiritual beragam. Awalnya beragama Islam kemudian menjadi atheis dan Kini
kembali beragama Islam. AA memahami bahwa orang yang memikirkan mengapa
ada tuhan sebenarnya orang yang paling dekat dengan tuhan. Istilah atheis atau
agnostik bagi AA hanya merupakan sebutan saja. Pada dasarnya, orang yang tidak
percaya tuhan jarang mengaku dirinya seorang penganut atheis atau agnostik,
tetapi mereka taat dengan sistem kehidupan alternatif selain prinsip ketuhanan
yaitu logika dengan alam.

Tentang kehidupan keberagaman agama yang kadang-kadang terjadi konflik
antar pemeluknya, AA berpendapat:

“Agama kadang masih menjadi "trigger" dalam terjadinya sebuah konflik.
Padahal agama merupakan konteks horizontal dalam struktur sosial Kita.
Agama penting, karena semua agama mengajarkan yg paling dasar untuk
berbuat baik untuk bersama. Pertanyaan yg paling tepat mengapa masing
masing individu yg berpegang agama tidak semua menjalankan perintah
agama yg paling dasar ini. Dsitulah orang yg disebut memiliki pandangan
atheis menjadi apatis terhadap agama. Jika sains bisa membuktikan bahwa
science will beyond from religion dari mulai perjalanan historis manusia dan
bagaimana dunia ini terbentuk, otomatis seluruh manusia bumi ini akan
meninggalkan agama atau terdegradasi budaya dari mempercayai hal yang
superstitious menjadi logical.”

Ditanya tentang moralitas, AA menjelaskan:

“Dosa adalah perbuatan merugikan individu lain baik manusia, hewan, dan
tumbuhan yg hidup si planet ini. Jika tindakan kita merugikan apa yg

2 mahasiswa UPDM B semester 7



176

menjadi fundamental kita dalam kehidupan, secara otomatis objek yg kita

rugikan akan merugikan kita dan menjawab pertanyaan ketujuh yg disebut

karma.”

Menghadapi dinamika kehidupan beragama yang terus berkembang, AA
menyarankan untuk tidak berhenti berpikir mengikuti perkembangan zaman.
Sebagaimana yang dikatakannya:

“Teruslah berfikir, Temukan ideologi ideologi alternatif bagi kehidupan,
struktur sosial kita, dan berusaha terus untuk beri manfaat bagi orang
banyak tanpa memandang agama, keimanan orang tersebut menjadi
keimanan untuk menjadi baik bagi individu lain tanpa memandang ras
agama suku dll. Apakah mereka kembali yakin akan agama mereka ketika
merka sudah berbuat demikian? lya, jika mereka mempunyai keinginan
untuk mengkomparasi tindakan mereka yg baik dengan agama. Tidak, jika
mereka tidak mengkomparasi kedua hal tsb.”

AV,%® seorang Buddhist keturunan mengatakan merasa bahwa paham
keagamaannya berkaitan dengan agnostik. Dia menyadarinya setelah mengikuti
forum diskusi dunia maya pada tahun 2012 dan mengatakan “Definisi tsb
koheren dengan perspektif saya pribadi”. AV bahkan berkesimmpulan bahwa
posisi agama tidak lagi relevan dengan kondisi saat ini. Menurut AV, dogma-
dogma agama bersifat mutlak dan absolut, sedangkan jaman terus berkembang
dan menuntut hal-hal kontemporer, bukan yang absolut.

AV menyebutkan bahwa perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi

mempertegas paradoks klaim agama dengan observasi sains. Menurut AV:

“Banyak hasil telaah sains yang mendukung klaim agama. Diikuti dengan
statement ignoran dan denial para penganut, tentunya.”

Ini mempertegas pernyataan AV bahwa posisi agama tidak lagi relevan
dengan kondisi saat ini. Terkait dengan pahamnya tersebut, AV tidak meyakini

nilai-nilai moralitas yang bersumber dari agama. AV memberi alasan:

“Karena dosa itu sendiri relatif, Teis A jangan mengklaim Teis B berdosa,
karena dasar dosa mereka sendiri sudah berbeda. Begitupun dengan Teis

25 Mahasiswa UP semester 7, Hasil wawancara 14 April 2016



177

yang mengklaim Ateis berdosa. Saya mengganti konsep karma dalam hidup
saya menjadi prinsip resiprositas. Which is I think works the same way.”

Menghadapi perkembangan kehidupan keberagamaan yang dinamis
sekarang ini, AV menyarankan: “Jangan kehilangan rasa keingintahuan, terus cari
tahu, hauslah akan ilmu, ikuti naluri dan insting pribadi, jangan termakan
propaganda dan dogma sampah.”

Dalam pengakuan SyA?, agama itu tidak penting karena tidak mempunyai
pengaruh dalam kehidupan. Orang bisa tetap menjadi baik atau jahat tanpa agama.

SyA yang beragama Islam karena mengikuti orangtuanya ini mengatakan:

“Saya merupakan seseorang yang lebih tepat disebut seorang deis, seseorang
yang mempunyai Tuhan tetapi tidak beragama apapun. Saya memilih
pandangan ini dikarenakan menurut saya, agama itu sama dan saya tidak
mempercayai beberapa hal yang ada di dalam Islam. Saya tidak akan pernah
menyalahkan/mengkritik ideologi/agama apapun karena menurut saya
agama menyebarkan hal yang sama, kasih sayang dan menghargai satu sama
lain”.

Seorang mahasiswa NUA?" menyadari bahwa setiap manusia memiliki cara

yang berbeda dalam mengejar kebahagiaan sebagai tujuan hidup. Dengan
bentuknya yang relatif, ada sebagian orang yang mencari kebahagiaan dengan
pergi ke gereja dan berdoa di sana, ada juga yang pergi ke pura, dan ada juga
dengan cara beribadah di masjid. Tetapi menurut NUA, dengan adanya rasa
bahagia dalam beribadah, itu bukan berarti bahwa klaim-klaim teologi di agama
yang dianutnya bisa menjadi benar dan merupakan sebuah hal yang absolut bagi
semua manusia. Kaum fundamentalis dinilai sangat keliru oleh NUA yang selalu
dengan lantang mendeklarasikan bahwa jalan merekalah yang paling benar dan itu
adalah satu satunya tujuan hidup manusia, yakni berserah diri. Kekecewaan NUA
terhadap keyakinan agama adalah:

“Agama menggambarkan bahwa Tuhan, yang lebih besar daripada alam
semesta ini peduli terhadap semua printilan hidup kita, di saat sebetulnya
keseluruhan hidup kita sendiri tidak ada artinya sama sekali bagi alam

% Mahasiswa UP semester 7 On Thu, 4/14/16
27 Mahasiswa UPDM B Semester 7



178

semesta yang sedemikian besar ini, dan hal ini sangat sangat sangat sangat
menenangkan sekali bagi pengimannya.”

Lalu apa yang hakiki dalam tujuan hidup kita? NUA menjawab pertanyaan

itu dengan mengemukakan:

“Kamu berarti bagi orang-orang yang mencintaimu. Kita berarti bagi orang—
orang yang membaik hidupnya karena pekerjaan kita. Ya anda bermanfaat
bagi orang di sekitar anda, anda sangat sangat berarti keberadaanya bagi
orang orang yg membutuhkan anda. Tujuan hidup anda, anda sendiri yang
"menciptakannya”. lIbarat sebuah kanvas kosong, hidup ini menunggu
dilukis oleh anda, apakah lukisan itu indah ataupun buruk rupa, anda sendiri
yang menentukannya. Secara biologis dan bagi anda yang belajar biologi,
tujuan hidup anda adalah bertahan hidup, berkembang biak, dan menjaga
keturunan anda karena itulah perintah dasar gen di dalam tubuh kita, dan itu
juga yang membuat kita menjadi seperti ini.”

Jawaban NUA ini diakuinya terinspirasi Jean Paul Sartre (1905) bahwa
existence precedes essence. Menurut NUA:

“Ada dulu, baru berarti. Tujuan atau makna hidup ya kita sendiri yang
membuatnya. Kebebasan kitalah yang mampu memaknai arti hidup kita
sendiri.”

Dalam beberapa kasus ditemukan di mana terjadi serangan psikologis dari
pemeluk suatu Agama terjadi lewat agitasi propaganda dengan memberikan
stigma sesat yang akhirnya menjadi pembenaran dalam melakukan penyerangan,
kekerasan, bahkan pembunuhan atas nama Agama. Ark?® menyayangkan kasus ini
terjadi dan meyakini bahwa secara realitas, pelakunya adalah oknum-oknum yang
mengatasnamakan agama bahkan Tuhan untuk membenarkan justifikasi mereka
terhadap kelompok lainnya.

Menurut Ark, oknum seperti ini secara tidak sengaja telah mereduksi nilai-
nilai agama dan mendegradasi makna Tuhan. Selain itu kasus-kasus seperti ini
juga memperlihatkan image sebagai tidak mau hidup berdampingan dengan yang

berbeda keyakinan. Ark mengatakan tentang harapannya:

28 Mahasiswa UPDM B Semester 7



179

“Suatu hari saya pernah bermimpi. Pada hari yang cerah itu, seorang HTI
saling merangkul anak anak JIL, organisasi Gafatar ataupun Ahmadiyah,
kemudian MUI sibuk dengan rencana rencana perdamaian antar umat
beragama dan menghentikan semua stigma negatif yang dilabeli kepada
umat minoritas, dan segala hal yang menyebabkan tidak adanya konflik lagi
atas nama agama. Dan pada saat yang sama, semua orang berpikiran ketika
kita menyesatkan orang lain, orang itu adalah sama derajatnya dengan Kita,
ya mereka manusia yang kalian yakini sebagai ciptaan Tuhan, mereka
memiliki keluarga dan mengharapkan hidup bahagia dengan kepercayaan
mereka, mereka memiliki kehidupan sendiri, mereka semua saudara kita.”

Menurut Ark, dunia ini tidak bisa dipahami hanya hitam dan putih; bahwa
jika keyakinan agama saya benar kemudian yang lain salah. Tidak bisa membawa
klaim absolut milik kita terhadap orang lain, apalagi ditambah unsur pemaksaan.
Kenyataan seperti ini malah justru mereduksi agama kita sendiri.

Agama dinilai Adh® sebagai tidak memiliki kemampuan untuk
menyesuaikan diri dengan perkembangan peradaban manusia. Banyak hal yang
tidak bisa dijelaskan oleh agama, tetapi ilmu pengetahuan dan teknologi justru
mampu menyelesaikannya.

"Teknologi dapat membuktikan sesuatu yang tidak diketahui, dimana hal
tersebut membentuk pikiran para penganut agnostik bahwa hal tersebut bisa
membuktikan atau menjelaskan sesuatu yang tidak dapat dijelaskan oleh
Tuhan melalui kitab dan kehadirannya"

Menurut Adh, keberlangsungan alam sangat bergantung kepada kemajuan
ilmu pengetahuan dan teknologi. Baik buruknya kehidupan ini bahkan sangat
ditentukan oleh ilmu pengetahuan dan teknologi, bukan oleh agama. Alam
semesta ini akan baik-baik saja tanpa kehadiran agama.

"Dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya.
Teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi tingkat
intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan lebih jauh dr
agama karena menurutnya bahwa agama itu bukanlah sesuatu hal yang
layak untuk dijadikan keharusan dalam kehidupan™

2% Mahasiswa UPDM B Semester 5



180

Senada dengan pandangan Adh, Fny*® melihat agama dalam konteks
kehidupan modern sekarang seperti berikut ini:

“Yang perlu digaris bawahi adalah agama tidak bisa sesuai dengan
perkembangan konteks kultural modern manusia, karena klaim tentang
agama adalah sesuatu yang absolut dari Tuhan dan "harus” sesuai pada
turunnya "wahyu" tersebut, disini kita memainkan peran kepercayaan dan
rasionalitas. Apakah anda percaya? Maka silahkan jalankan. Bagi yang tidak
percaya? Ya menjalankan apa yang menurutnya relevan.”

Aturan agama yang absolut dinilai Fny sulit diterapkan karena zaman terus
berkembang. Dalam kesulitan itu, maka sumber moralitas tidak bisa diambil dari
agama, tetapi dari hukum-hukum/aturan yang dibuat oleh manusia. Fny
mengatakan:

“Contoh lain sumber moralitas itu misal, kita punya Hukum yang dibentuk
oleh manusia untuk memperbaiki segala jenis perlakuan baik terhadap satu
individu dengan individu lainnya atau yang berkaitan dengan suatu hal.
Hukum dibuat oleh manusia berdasarkan kondisi saat dibuatnya hukum
tersebut. Dan mekanismenya pun beragam pada suatu negara. Mungkin
anda pikir hukumnya jadi inferior karena ‘hanya’ dibuat oleh manusia, tapi
justru disitulah indahnya, hukum bisa beradaptasi terhadap perubahan
standar di masyarakat. Disitulah kita menentukan mana yang baik mana
tidak, mana yang benar secara moral, mana yang tidak. Poinnya terletak di:
tunduk pada alasan tertentu dan itu bisa berubah seiring waktu sesuai
perkembangan ilmu pengetahuan dan dinamika sosial. Bukan hanya karena
ada buku yang berkata demikian. Ini penting karena nilai moral selalu
berkembang seiring waktu.”

Menurut Fny, dulu perbudakan dibenarkan dan kini dianggap immoral; dulu
menikahi gadis di bawah umur wajar dan kini tidak; dulu wanita dianggap warga
kelas dua dan kini manusia sadar bahwa itu tidak relevan dan tidak berdasar.

Kenyataan ini menunjukkan bahwa tidak ada standar baku nilai moral
yang berlaku sepanjang jaman dalam level detail, karena adanya pergeseran
dinamika sosial dan juga berkembangnya pengetahuan manusia. Demikian

menurut Fny.

30 Mahasiswa UPDM B Semester 7



181

Vix3! lebih memilih langkah untuk menjadi seorang humanis yang bertindak
baik dan sopan sebagai pilihan hidup yang membuatnya nyaman, bukan karena
tekanan takut siksa neraka di akhirat kelak. Tetapi Vix menyarankan:

“Jika anda percaya pada apa yg anda takuti untuk menjadikan anda berbuat
baik, maka tetaplah percaya pada hal tersebut. Anda boleh percaya pada
Bongkibong yang akan membakar anda di api abadi karena tidak
mengikutinya, tapi sayang saya tidak, karena saya tidak butuh ditakut takuti
untuk berbuat baik. Logika memang tidak membawa kita ke taman indah
yang abadi, tapi dengan penalaran tentang dunia yang begitu Universal,
setidaknya hal ini menuntun kita pada peradaban yang lebih relevan dan
tentunya lebih baik. Saya pun tidak terlalu peduli mau tidur dengan bidadari
atau nyaman di sana nanti. I am a humanist, which means, in part, that |
have tried to behave decently without expectations of rewards or
punishments after | am dead."

Menurut Fah®, sesama manusia sebetulnya sama sekali tidak mempunyai
hak untuk menyebut seseorang “Kafir”. Yang mempunyai hak tersebut hanya
Tuhan, karena hanya Tuhan yang tahu, apakah seseorang itu “Kafir” atau tidak.
Manusia tidak bisa hanya melihat dari luarnya saja dan dengan seenaknya
menyebut orang lain “Kafir”.

Kata “Kafir” oleh Fah dipahami sebagai kata yang memiliki makna yang
sama dengan “Anti-mainstream” atau “Hipster”. Dikatakan demikian karena kata
“kafir” ini sering dipakai oleh suatu kelompok untuk men-judge kelompok lain
semata-mata hanya karena mempunyai pandangan atau pendapat yang berbeda
atau yang anti-mainstream tentang agama. Untuk menjelaskannya, Fah memberi
contoh tentang kelompok Ahmadiyah atau Syiah di Indonesia. Menurut Fah,
kedua kelompok ini mengaku sebagai umat Islam, tetapi dengan ajaran yang
(mungkin sedikit) berbeda dengan Islam Sunni yang menjadi mayoritas di
Indonesia.

Stigma kafir seperti ini bisa dilihat dari peristiwa perusakan rumah ibadah
kelompok Ahmadiyah yang dilakukan oleh kelompok Islam lainnya. Dalam

31 Mahasiswa UPDM B Semester 7
32 Mahasiswa UPDM B Semester 7



182

peristiwa itu kelompok Ahmadiyah disebut “kafir” karena ajaran mereka yang
dinilai berbeda.®

Menurut Fzn®, agama itu tidak menarik dan tidak penting. Alasan tidak
penting karena agama merupakan sebuah produk kebudayaan dan hanya ada
dalam pranata sosial. Dikatakan tidak menarik karena agama itu kaku dan tidak
berkembang. Di samping itu landasan epistimologi agama juga masih
dipertanyakan.

Fzn memiliki beberapa teman dalam kelompok yang menurut pengakuannya
berpandangan agnostik-theis. Dalam obrolan ringan kami setelah selesai jam
kuliah, Fzn mengatakan bahwa teman-temannya dalam kelompok itu memiliki
sifat kritis dan kecerdasan di atas rata-rata teman lainnya. Namun demikian,
kelompok ini justru lebih toleran, sopan serta memiliki kepedulian sosial yang
lebih tinggi dibanding teman-teman lainnya. Pandangan agnostik-theis mereka ini
tidak dipublikasikan atau tidak dikembangkan kepada teman-teman lainnya,
sehingga tidak diketahui masyarakat umum. Orang tua mereka pun bahkan tidak
mengetahuinya.

Agama dalam pandangan Fzn dan teman-temannya, sebagaimana dikatakan

dalam pembicaraan melalui whatsapp:

“Trs tmn saya juga ada yg bilang agama itu cuma sebagai social control
supaya manusia bisa dikontrol perilakunya. Dia bilang landasan berpikirnya
itu teori terror management theory pas saya telusurin teorinya saya
nangkepnya tuh knp kita percaya agama, itu karena kita cemas sama
afterlife kita Gitu bu...”

Agama dinilai Fzn dan teman-temannya tidak berkembang dengan

menjelaskan:

“Yg dimaksud gak berkembang itu acuan atau refrensi dim beragama itu
gak update sama perkembangan zaman trs juga ada bbrp kontradiksi juga
asal usul kehidupan versi agama sm science.”

33 https://tanpaagama.wordpress.com/2014/04/10/kafir-hipster/
34 Mahasiswa UP semester 7


https://tanpaagama.wordpress.com/2014/04/10/kafir-hipster/

183

Agama juga dinilai tidak memiliki epistemologi yang jelas sehingga
memberi peluang untuk dipertanyakan.

“Yaa itu bu kalo pendapat pada umumnya kan agama itu sebagai media
untuk berinterakasi dgn tuhan tp tuhan itu eksistensinya masih
dipertanyakan kalo kata tmn saya yg positivistik tadi.”

“Ketika ditanya mengapa eksistensi Tuhan dipertanyakan, Fzn menjawab:
Karena gak nampak dan blm ada buktinya bu. Tiap agama punya klaim atas
tuhan dan sejarah asal usul kehidupan tp yg mana yg bener ya gak ada yg
tau bu. Gitu...”

Tentang epistemologi agama, Fzn lebih lanjut menjelaskan:

Jadi agama itu kan di dikenalkan ke khalayak oleh para nabi ( pada agama
samawi) nah yg dipertanyakan adalah dari mana mereka bisa tau dan cara
memperoleh pengetaguan sementara eksistensi tuhan kan masih
dipertanyakan gitu bu...

Karena meragukan eksistensi Tuhan dan dengan demikian juga tidak
menerima kehadiran agama, maka standar nilai baik/buruk untuk mengukur
tindakan manusia, sepenuhnya bergantung pada manusia sendiri, sebagaimana
terlihat dalam hasil wawancara berikut ini:

Elis: “Bgmn Kita bisa tahu Norma Baik buruk tanpa agama?”

Fzn: “Baik dan buruk itu cuma konstruksi sosial bu kalo kata temen saya”
Elis: “Konstruksi sosial berarti hanya mengakui kebenaran umum.
Kebenaran personal terabaikan?”

Fzn: “Maksudnya bu?”

Elis: “Jika ukuran kebenaran itu hsl konstruksi sosial berarti kebenaran
ditentukan oleh hasil kesepakatan Bersama”

Elis: “Sprt mengapa bentuk *10* disebut angka *sepuluh* itu krn hsl
konstruksi sosial.”

Fzn: “Ohh. lya bu hasil dari sebuah konsensus bu”

Elis: “Berarti mengabaikan kebenaran personal?”

(Kan tdk setiap “yg benar” menurut pribadi juga “benar” menurut umum”
Fzn: “Kalo soal ini saya pernah diskusi saa tmn saya yg lain. Hasilnya emng
bener kebenaran itu sifatnya konsensus tp bisa juga percaya sesuatu diluar
konsensus . Kita juga bisa menyuarakan itu untuk merekonstuksi kebenaran
yg udah ada. Karena kebenaran2 yg ada sekarang sumbernya dari



184

pandangan pribadi dulu kalo masyarakat menerima baru jadi pandangan
atau kebenaran secara umum”.®

Karena nilai baik/buruk itu dikonstruksi manusia sendiri maka
konsekwensinya tidak ada rewards dan punishment (atau dalam agama disebut
dengan pahala dan dosa). Menurut Fzn dan teman-temnannya, reward dan
punnishmentnya dikembalikan kepada masyarakat sendiri. Dalam kaitannya
dengan pandangan ini maka kehidupan akhirat itu tidak ada dan demikian juga
dengan surga dan neraka.

Elis: “Kalau Kita mati, “cerita” Kita berakhir ya? Atau Ada kehidupan
lain?”

Fzn: “Ya kalo kata temen saya sih bu berakhir gitu ajaa.”

Elis: “Dunia ini (bisa) absurd ya?”

Elis: “Semua makhluk punya akhir cerita yg sama.”

Fzn: “Yaa kayaknya sih gitu bu kalo menurut temen saya.”3

Pola pikir mahasiswa ini sebagian besar dipengaruhi oleh kemajuan
perkembangan sains dan pengaruh globalisasi yang membuat dunia tanpa sekat
(borderless) sehingga berbagai informasi lebih mudah dan cepat didapat. Seperti
yang dijelaskan VnA3’:

“Sumber2 yang vina bilang, berasal dari penjelasan ilmiah tentang
kehidupan oleh prof. Neil de tyson, stephen hawking, dan lain2. Kalau ibu
mau liat, sudah banyak di youtube tentang penjelasan apa yang terjadi
setelah manusia mati dan apa manfaatnya. Itu akan jauh terasa membuat
kita bermanfaat sebagai sesuatu yang hidup”.

“Kalau bigbang, black hole, alien, atlantis, vina nggak bisa menyatakan itu
ciptaan Tuhan atau bukan ciptaan Tuhan. Karena dulu orang berdebat
bahwa bagian dari dunia ini - yaitu segitiga bermuda - punya kekuatan
mistis sehingga apa yg lewat diatasnya selalu tersedot. Sekarang sains
udah bisa jelasin secara gamblang penyebabnya dan artikelnya tersebar
dimana2. Kalau vina mau bilang Tuhan yang menciptakan dunia, vina bisa
aja bilang seperti itu. Tapi argumen vina harus lebih kuat drpd ilmuwan
yang bilang bahwa dunia ini terdiri dr lapisan mantel bumi, kerak, dll.”

35 Merupakan bagian dari rangkaian wawancara melalui whatsapp pada 21 Desember
2017 mulai jam 17.22 - 21:00 WIB sebagaimana terlihat dalam lampiran.

36 |bid jam 21:10 WIB

37 Mahasiswa UPDM B semester 7



185

Informan lain, Fzn®® juga menjelaskan bahwa pola pikir mahasiswa ini
banyak dipengaruhi bukti-bukti (Evidence) yang diunjukkan oleh hasil-hasil
penelitian ilmiah, penemuan-penemuan sains atau melalui diskusi dengan sesama
teman kuliah. Sebagaimana yang dikatakan Fzn dalam dialog berikut ini:

Fzn: Lebih ke diskusi sm tmn2 gitu bu trss evidance yg ada di sciene
gitu bu

Fzn: Evidence*

elis: Faktor kampus (Mata kuliah, dosen atau teman), ngaruh ngga?

elis: Mata kuliah Agama di kampus ngga ngefek ya?

Fzn: Engga begitu sihh bu soalnya dosen2 di matkul itu kan ngejar
materi jadi buat diskusi ya paling sedikit2 aja

Fzn: lya bu gak ngefek krn mungkin terlalu bahan yg diajarkar jadinya
ruang diskusi dikit sementara bahasannya banyak trs krn banyak
mahasiswa juga sih bu.

Beberapa mahasiswa yang menjadi informan ini diamati penulis dalam
berbagai kegiatan seperti: keikutsertaannya dalam kelas saat kuliah, sosialisasi
dengan teman di dalam dan di luar kampus, keterlibatannya dalam lembaga
kemahasiswaaan/ unit kegiatan mahasiswa (UKM), prestasi akademiknya bahkan
dalam lingkungan keluarga hingga penulis berkunjung ke tempat tinggalnya.

Secara umum mereka memiliki nilai akademis yang baik dengan Indeks
Prestasi di atas 3 (tiga) bahkan di atas nilai rata-rata kelasnya. Kehadiran
kuliahnya juga baik, di atas 70% _sesuai syarat minimal_ tatap muka dan mereka
memiliki komitmen terhadap tugas-tugas perkuliahan. Mereka juga memiliki
hubungan soisal yang baik, dengan dosen dan teman-temannya baik di dalam
maupun di luar kampus. Sifat kepedulian dan toleransi mereka memang lebih
menonjol dibanding dengan teman-teman lain yang dianggap lebih religius.
Hanya saja ada satu orang informan perempuan yang merasa “dikucilkan” dari
komunitas kelasnya karena dinilai teman-temannya sering mempunyai pandangan
yang berbeda.

Adapun situasi dan kondisi lingkungan keluarga informan sangat
bervariasi. Sebagian dari orang tua mereka bisa berdiskusi tentang perkembangan

sains dan agama tetapi sebagian besar lainnya tidak bisa. Pengetahuan dan

38 Mahasiswa UP semester 7



186

pengalaman agama yang diterima mereka dari orang tua lebih banyak bersifat
doktrinasi dan formalitas ibadah (ibadah ritual) saja. Dengan demikian kesulitan
informan menerjemahkan agama dalam mengikuti perkembangan sains sangat

nampak. Salah seorang mahasiswa misalnya menjelaskan:

“Ibu bertanya ke Vina, siapa yang mempengaruhi Vina untuk memiliki
pola pikir yang berbeda akan Tuhan & agama dari teman2 dan lingkungan
vina kebanyakan. Vina mulanya tidak menyadari bahwa rasio vina mulai
meragukan mengenai eksistensi Tuhan dan agama sejak vina masih di
bangku smp. Saat itu nenek vina bilang kalau kakak sepupu Vina yang
kena gangguan jiwa itu diganggu setan (atau lebih tepatnya kesurupan),
dan saat kakak sepupu vina sedang "sakit" itu, kakak sepupu Vina tetap di
paksa ibadah, disuruh ambil wudhu dengan paksaan, dan seperti biasa di
lemparkan kalimat (dalam bahasa banten) "Dosa sire lamun ore shalat
mah" (dosa kamu kalau nggak shalat mah) meskipun setelah wudhu kakak
sepupu vina itu mengelap mukanya dan gak jadi shalat lagi. Dalam pikiran
vina saat itu, kok bisa ya Tuhan biarin orang yang kena gangguan jiwa
untuk tetap berdosa, kan secara mental dia nggak sehat, gimana dia bisa
mikir? kenapa nenek vina jadi lebih Tuhan daripada Tuhan sendiri?” *°

27 dari 53 informan mengatakan bahwa mereka pernah ikut terlibat dalam
kegiatan Rohani Islam (Rohis) di kampus pada semester-semester awal (I dan I1),
sedangkan 26 informan lainnya menyatakan tidak pernah.

B. Pembahasan
1. Tuhan, Agama dan Rasionalitas
Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang semakin canggih telah
mengakibatkan banyak perubahan dalam tatanan sosial dan memengaruhi cara
pandang masyarakat terhadap semesta bahkan agama. Arus globalisasi juga turut
menciptakan dunia yang semakin terbuka dan menyebabkan arus informasi yang
begitu cepat, tidak dapat dibendung dan tanpa batas (borderless). Arus informasi

ini tidak hanya berpengaruh terhadap ilmu pengetahuan tetapi juga terhadap nilai-

39 Dialog melalui Whatsapp, 22 Desember 2017, 22:13 WIB



187

nilai pendidikan agama Islam. Semakin berkembangnya kebiasaan yang
mengglobal dalam gaya hidup yang semakin pragmatis, konsumtif dan hedonis,
berimplikasi pada aspek sosial, ekonomi dan agama. Pada kondisi ini, bagi
sebagian mahasiswa Jakarta, agama kemudian tidak lagi dianggap sebagai sesuatu
hal yang penting. Alih-alih menjadi pegangan hidup yang terus digali untuk
ditaati, eksistensi agama malah kemudian dipertanyakan.

Fakta yang sering terlihat, perilaku kehidupan beragama di Indonesia
masih Kkuat dibayang-bayangi tradisi formalisme-ritual dan belum mempunyai
kekuatan untuk mengoreksi distorsi moral dalam kehidupan sosial. Seharusnya
dipahami bahwa musuh agama tidak hanya maksiat, tetapi juga korupsi dan
kekerasan bahkan kemiskinan. Potret tentang berbagai penyakit sosial dan konflik
antar suku, agama, ras, dan antargolongan (SARA), tidak bisa diselesaikan oleh
agama. Yang lebih menyedihakan, agama bahkan dinilai sebagai salah satu
pemicu munculnya berbagai konflik. Sebagai bangsa yang dikenal religius,
seharusnya keberagamaan mempunyai kontribusi untuk mengurangi kejahatan
sosial di sekitar, tetapi kenyataan ini pun belum begitu terlihat. Faktor-faktor
seperti ini yang dirangkum sebagian mahasiswa UPDM (B) dan UP Jakarta.

Tidak bisa dihindari ketika fakta tersebut direspons dengan kritis oleh
mahasiswa, melahirkan pemahaman baru tentang eksistensi agama. Demikian
juga dengan eksistensi Tuhan. Sikap apatis terhadap agama kemudian tidak
terelakkan.

Sebagaimana yang dikatakan NN

“Semakin banyak ajaran yang tidak masuk akal ataupun dilebih2kan oleh
orang2 yg terlalu fanatik agama, ataupun salah pengertian dengan isi dari
masing2 kitab. Banyak terjadi birokrasi dan org2 seperti ustad dan romo
ataupun pendeta terkadang suka menjatuhkan agama lain adahal setiap
agama mengajarkan untuk saling mengasihi dan toleransi. Agama tidak
salah dan penting, tetapi orang2 didalamnya membuat sebuah agama
menjadi terlihat tidak penting bagi saya.”*!

40 mahasiswi UP Jakarta On Thu, 4/14/16
4 Lihat him 173



188

Pandangan mahasiswa lainnya, AdN “2, juga memberi penjelasan sebagai
berikut:

“Dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya.
Teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi
tingkat intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan lebih
jauh dari agama. Oleh karena itu, agama bukanlah sesuatu hal yang layak
untuk dijadikan keharusan dalam kehidupan. Teknologi dapat membuktikan
sesuatu yang tidak diketahui dan menjelaskan sesuatu yang tidak dapat
dijelaskan oleh Tuhan melalui kitab dan kehadirannya".*®

AdN meyakini bahwa tanpa bantuan Tuhan dan agama, manusia akan tetap
sampai pada kehidupan baiknya. Ilmu pengetahuan dan teknologi akan mampu
menunjukkan arah dan menuntun manusia serta membawa dunia pada kebaikan.
Kemampuan teknologi bahkan melampaui penjelasan Tuhan dan kitab sucinya.
Bagi AdN, tingkat intelegensi seseorang bahkan tidak linier dengan agama.
Dengan kata lain, makin tinggi tingkat intelegensi seseorang justru makin jauh ia
dari keyakinan agama.

Agama dinilai Fzn dan teman-temannya tidak menarik karena tidak
berkembang dengan menjelaskan:

“Yg dimaksud gak berkembang itu acuan atau refrensi dlm beragama itu
gak update sama perkembangan zaman trs juga ada bbrp kontradiksi juga
asal usul kehidupan versi agama sm science.”

Agama juga dinilai tidak memiliki epistemologi yang jelas sehingga
memberi peluang untuk dipertanyakan. Tentang epistemologi agama, Fzn
mengatakan:

“Jadi agama itu kan di dikenalkan ke khalayak oleh para nabi ( pada agama
samawi) nah yg dipertanyakan adalah dari mana mereka bisa tau dan cara
memperoleh pengetaguan sementara eksistensi tuhan kan masih
dipertanyakan gitu bu...”**

Kritik terhadap agama tentu menyakitkan bagi yang mengaku beragama,

tetapi menurut penulis, tetap harus menanggapi kritik dengan bijaksana, karena

42 Penjelasan mahasiswa AdN, semester 5, UPDM B
4 Lihat him 170
4 Lihat him 180



189

mungkin bisa jadi ada yang keliru dengan pemahaman dan penafsiran tentang
agama yang membuatnya menjadi tidak menarik dan segera ada yang perlu
diperbaiki agar kembali pada agama yang sesungguhnya.

Menilai “tabu” untuk membicarakan kritik agama ini cukup beralasan.
Dalam pandangan penulis ada dua alasan: Pertama, tidak semua orang senang
membicarakan agama sebagai bahan untuk dikritisi. Hal ini terjadi karena
kelompok ini yakin betul bahwa agama berasal dari Tuhan dan Tuhan adalah
kebenaran yang tak terbantahkan. Bagi mereka, eksistensi Tuhan bukan untuk
dikritisi atau diperdebatkan, karena Tuhan berada di luar wilayah pemahaman
manusia, dan hanya bisa dicerap oleh rasa percaya atau yang disebut dengan iman.
Kedua, mengkritisi agama bukanlah pekerjaan yang mudah, jika kita sendiri
merupakan bagian di dalamnya dan telah berpuluh tahun lamanya. Tetapi seperti
yang sudah disebutkan tadi, mengkritisi bukan karena benci tetapi justru untuk
bahan introspeksi diri.

Kesukaran untuk mengkritisi agama juga terjadi karena ia memiliki sifat-
sifat:

1) Narsistik. Kata narsis yang biasa dipakai dalam Bahasa Indonesia berasal

dari kata Narcissus, nama seorang laki-laki dalam mitos Yunani yang
begitu tampan sehingga jatuh cinta pada bayangannya sendiri. Kisah ini
merupakan asal istilah narsisme yang berarti seseorang yang terobsesi
dengan dirinya sendiri *°.
Agama, seperti halnya Narsisus, punya kecenderungan mencintai diri
sendiri. la seperti melihat ke cermin, dan terus-terusan berkata bahwa saya
baik dan saya benar. Di satu sisi, hal ini sangat positif dan menunjukkan
kepercayaan diri. Ketika seseorang percaya diri, maka ia akan resisten dan
berpotensi maju terus mengatasi berbagai rintangan. Namun ini menjadi
berbahaya, ketika kepercayaan akan eksistensi diri tidak ditunjang dengan
empati. Ini sama dengan oposisi biner modernitas: jika tidak satu, maka
nol. Jika saya benar, maka yang lain di luar saya adalah salah. Jika saya
baik, maka yang lain di luar saya jahat.

4> http://kisahmitologi.blogspot.co.id/2015/07/echo-dan-narcissus.html


http://kisahmitologi.blogspot.co.id/2015/07/echo-dan-narcissus.html

190

Kecenderungan agama secara umum seperti itu. Dalam istilah lain disebut
sifat fanatik. Pengertian Fanatik adalah suatu istilah yang digunakan untuk
menyebut suatu perilaku yang menunjukkan ketertarikan terhadap sesuatu
secara berlebihan. Fanatisme adalah paham atau keyakinan atau suatu
pandangan tentang sesuatu tetapi tidak memiliki sandaran teori atau
pijakan kenyataan, yang dianut secara mendalam sehingga susah
diluruskan atau diubah.*® Dengan bahasa lain bisa dikatakan seseorang
yang fanatik memiliki standar yang ketat dalam pola pikirnya dan
cenderung tidak mau mendengarkan opini maupun ide yang dianggapnya
bertentangan.

Dalam fenomena keberagamaan di Indonesia hal ini banyak terjadi.
Dalam Islam misalnya, memang ada ayat yang menekankan pluralisme
agama, tetapi sedikit sekali. Yang lebih banyak adalah ayat yang
menekankan istilah kafir, sebagai orang yang tidak mau mengimani agama
Islam. Dan kafir dipastikan berdosa, masuk neraka, untuk disiksa akibat
kesalahannya itu. Secara umum, dalil-dalil seperti ini terdapat pula pada
agama-agama lainnya. Jika urusannya masih terkait dengan penegasan
identitas, masih wajar dan tidak menimbulkan masalah. Tetapi sifat narsis
(fanatik) ini dalam beberapa situasi justru bersifat destruktif. Contoh untuk
kasus ini misalnya:*” 1) Konflik Ambon (Islam vs Nasrani) pada 19
Januari 1999. Konflik ini dipicu permasalahan sederhana, yakni tindak
pemalakan yang dilakukan 2 orang muslim terhadap seorang warga
nasrani. Konflik semakin membesar setelah ada banyak isu yang
berhembus dan membakar amarah kedua belah pihak, yakni orang Muslim
dan orang-orang Nasrani. Kasus ini menyebabkan tewasnya 12 orang dan
ratusan orang terluka. Konflik  kemudian mereda setelah upaya
rekonsiliasi dilakukan oleh pemerintah daerah setempat. 2) Kerusuhan
Poso (Islam vs Nasrani). Konflik ini berlarut-larut dan terbagi menjadi 3

bagian karena kurangnya penanganan: Poso | terjadi antara 25 sd 29

46 https://kbbi.web.id/fanatik
47 http://www.ipsmudah.com/2017/03/contoh-konflik-antar-agama.html


https://kbbi.web.id/fanatik
http://www.ipsmudah.com/2017/03/contoh-konflik-antar-agama.html

2)

191

Desember 1998, Poso Il terjadi antara 17 hingga 21 April 2000, sementara
Poso Il terjadi antara 16 Mei hingga 15 Juni 2000. 3) Konflik Tolikora
(Islam vs Nasrani). Konflik terjadi pada tanggal 17 Juli 2015, yang
dimulai dengan adanya insiden pembakaran masjid oleh para jemaat
Gereja Injil di Indonesia, saat masyarakat muslim hendak mengadakan
ibadah sholat Idul Fitri. Karena konflik ini, 2 orang korban tewas dan
sedikitnya 96 rumah warga muslim dibakar.

Terlepas dari intervensi kepentingan politik atau yang lainnya, tetapi
agama biasanya berandil besar untuk membentuk landasan pemersatu yang
kuat dan mendadak membuat manusia mau mentransformasikan nilai-nilai
kehidupannya ke hari kemudian, dalam arti kata lain: berani mati demi
agama.

Ada pemahaman yang bagus sekali dari Bilangan Fu karya Ayu Utami,
bahwa persoalan terjadi karena ada "angka satu”. Ketika agama berandil
merepresentasikan "Tuhan yang satu”, maka itu sama dengan apa yang
disebut dengan oposisi biner itu tadi, “kalau tidak satu berarti nol”; "Tidak
ada Tuhan yang lain" atau "Tuhan yang lain itu nol". %8

Sifat narsis (fanatik) itu berdampak destruktif.

Dogmatis

Dogma artinya pokok ajaran (tentang kepercayaan dan sebagainya) yang
harus diterima sebagai hal yang benar dan baik, tidak boleh dibantah dan
diragukan #°. Dalam Islam, dogma terkandung di antaranya dalam agidah,
yakni seperti iman kepada Allah, nabi dan rasul, kitab, malaikat, hari
akhir, dan takdir baik-buruk.

Pembacaan terhadap dogma yang keliru _seperti yang terjadi pada aksi
terorisme: ketika dogma seolah-olah mengatakan "membalas orang kafir
yang sudah menzalimi orang muslim itu wajib hukumnya, dan sama

dengan jihad"_ juga berdampak destruktif.

48 Ayu Utami, Bilangan Fu, (Jakarta: Gramedia, 2008)
4 https://kbbi.web.id/dogma


https://kbbi.web.id/dogma

192

Realitas ilahi itu sebenarnya bisa dengan mudah tertangkap dengan
common sense. Jika seseorang tidak mau saling membunuh itu bukan
semata-mata karena melanggar dogma dan takut dosa, tetapi karena

kesadaran alamiah, yang bertendensi menuju kebaikan.

3) Eskapis
Eskapis adalah kehendak atau kecenderungan menghindar dari kenyataan
dengan mencari hiburan dan ketenteraman di dalam khayal atau situasi
rekaan.>
Para atheis terkemuka dalam sejarah filsafat Barat, macam Feuerbach,
Marx, Sartre, Freud, dan Nietzsche, secara garis besar sepakat bahwa
agama tidak lebih daripada pelarian manusia dari kenyataan, kebebasan,
dan keberdikarian. Marx cukup kencang menyuarakan ini, bahwa agama
tak lebih daripada candu, ia merusak masyarakat dengan ajarannya yang
kontraproduktif dengan semangat proletariat kaum komunis, seperti
misalnya pesimis dan fatalis. Freud mengatakan bahwa dalam penelitian
psikoanalisisnya, orang beragama dan orang sakit jiwa punya gejala yang
mirip, yakni, eskapisme. Seperti anak kecil yang mengadu pada ibunya
ketika bermasalah, demikian halnya orang beragama, yang lari pada Tuhan
alih-alih menyelesaikan persoalannya. Dengan tegas Freud mengatakan
agama tak lebih daripada: neurosis kolektif (sakit jiwa massal) dan ilusi
infantil (halusinasi yang kekanak-kanakan).
Dalam sifat eskapis ini agama dipahami sebagai penghiburan, seperti yang
dikatakan Fzn:

“....landasan berpikirnya itu teori terror management theory pas saya
telusurin teorinya saya nangkepnya tuh knp kita percaya agama, itu karena
kita cemas sama afterlife kita.”>!

Dalam catatan sejarah, agama selalu menjadi spirit bagi tumbuh dan

berkembangnya peradaban manusia. Banyak peradaban besar dalam sejarah

50 https://kbbi.web.id/eskapisme
51 Lihat him 181


https://kbbi.web.id/eskapisme

193

manusia yang berkembang karena peran yang besar dari agama. Tetapi dalam
penelitian terhadap sebagian kalangan mahasiswa di Jakarta ini, keprihatinan yang
muncul adalah tentang betapa semakin menurunnya masyarakat dalam memegang
teguh nilai-nilai agama dalam kehidupan mereka. Salah satu yang turut
berpengaruh sebagai penyebab bagi terpinggirkannya peran agama dalam
membentuk moral masyarakat adalah pengaruh dari nilai-nilai budaya asing yang
disebarkan oleh teknologi komunikasi dan informasi. Orang pun kemudian sangat
akrab dengan istilah globalisasi, sebagai akar dari semua itu. Pada satu sisi,
globalisasi dianggap sebagai puncak perjalanan sejarah manusia yang akan
membawa kepada kemajuan, tetapi di sisi lain ia berdampak pada berbagai
kerusakan dan degradasi moral masyarakat.

Pada masyarakat modern yang sangat mengagungkan akal pikiran, agama
seringkali menjadi bagian dalam kehidupan manusia yang dipinggirkan karena
dinilai tidak empiris dan irasional. Dalam perkembangan ilmu pengetahuan yang
begitu pesat agama dianggap sebagai sesuatu yang tidak ilmiah sehingga agama
tidak bisa berjalan beriringan dengan ilmu pengetahuan, dan akhirnya diabaikan
karena dianggap menghambat laju modernitas.

Hal ini jelas terlihat dalam rangkaian wawancara dengan Fzn, mahasiswa
semester 7 UP pada halaman 180-181.:

“....agama itu adalah sebuah produk kebudayaan dan hanya ada dalam

pranata sosial.”

“....agama itu kaku dan gak berkembang.”

“Yg dimaksud gak berkembang itu acuan atau refrensi dlm beragama itu

gak update sama perkembangan zaman trs juga ada bbrp kontradiksi juga

asal usul kehidupan versi agama sm science.”

“....Jandasan epistimologi agama masih dipertanyakan...”

Adalah Richard Dawkins (lahir thn 1941), seorang saintis pengikut Darwin
yang secara gamblang memperkenalkan konsepsi atheisme yang pada awalnya
diperkenalkan sebagai respons dari serangkaian kejadian yang membuktikan
bahwa agama kerap kali menjelma sebagai fundamen absolut bagi kejadian yang
merusak atau melanggar nilai-nilai kemanusiaan. Dawkins memaparkan argumen-

argumen yang menyatakan bahwa keyakinan akan keberadaan Tuhan adalah



194

sebentuk igauan (delusi). Tak ada alasan logis dan kuat untuk terus
mempertahankan keyakinan akan adanya Tuhan.

“Not surprisingly, since it is founded on local traditions of private
revelation rather than evidence, the God Hypothesis comes in many
versions. Historians of religion recognize a progression from primitive
tribal animisms, through polytheisms such as those of the Greeks, Romans
and Norsemen, to monotheisms such as Judaism and its derivatives,
Christianity and Islam.

Dawkins meyakini bahwa agama muncul berdasarkan tradisi lokal berupa
wahyu privat daripada bukti, sehingga Hipotesis Tuhan jadi beranekaragam.
Sejarah agama menurutnya, diketahui berasal dari perkembangan Animisme
Pribumi menuju Politeisme seperti kepercayaan Yunani Kuno, Roma, Norsemen
hingga ke Monoteisme seperti Judaisme dan turunannya, Kristen dan Islam.
Dawkins menganggap bahwa agama-agama dengan konsep ketuhanannya
merupakan hasil dari proses evolusi. Agama-agama kini berasal dari "leluhur"”
yang sama yaitu Animisme. Dia menganalogikannya dengan konsep Biologi
Evolusi.

Hal ini merupakan mispersepsi Dawkins yang menerapkan konsep Biologi
Evolusi dalam menjelaskan keanekaragaman agama. Hasil dari proses Biologi
Evolusi memunculkan keanekaragaman hayati, dan masing-masing memiliki
sistem biologi yang sama persis yaitu sistem genetis. Sementara Agama-Agama
kini benar-benar memiliki basis kepercayaan yang sangat berbeda, masing-masing
berdiri sendiri, sehingga tidak tepat menganalogikannya dengan proses Biologi
Evolusi. Dawkins terlalu memaksakan konsep Biologi Evolusi untuk menjelaskan

argumennya bahwa Tuhan dan Agama adalah delusi manusia.

“....the Koran or Qur'an, adding a powerful ideology of military conquest
to spread the faith. Christianity, too... "

Dawkins menyebutkan bahwa Al Qur'an menanamkan ideologi kuat

penaklukan militer dalam menyebarkan iman sebagaimana juga Kristen yang

2 The God Delusion, Richard Dawkins, (Bantam Press: 2006), 32
3 The God Delusion....... 37



195

menyebarkan dengan pedang. Secara umum Kritikan-kritikan Dawkins terhadap
Agama dan Ketuhanan berlandaskan kepada ekses-ekses agama berupa terjadinya
konflik, kerusuhan, terorisme, genosida dan sejenisnya. Dan mengklaim bahwa
agama adalah penyebabnya.

Dawknis mengajukan argumennya dengan du acara: dengan menegasikan
terlebih dahulu segala rangkaian argumen yang menuju pengafirmasian
keberadaan eksistensi Tuhan, dan yang kedua langsung menyerang sebagai
argumen yang menjelaskan mengapa hampir pasti eksistensi Tuhan tidak ada
(Why there almost certainly is no God).>*

Bagi Dawkins, probabilitas kehidupan di bumi lebih kecil daripada
kemungkinan badai menyapu potongan-potongan besi dan merangkai sebuah
boeing 747 (sebagaimana argumen Hoyle)®, justru haruslah dipandang sebagai
argume yang menegaskan ketiadaan eksistensi Tuhan. Hal tersebut disebabkan
oleh karena menerima keberadaan Tuhan sama sulitnya dengan menerima
keberadaan badai yang mampu merangkai Boeing 747. Menurut Dawkins,
mencoba menjelaskan eksistensi Tuhan berangkat dari keberadaan alam semesta
beserta isinya, merupakan hal yang ridak mungkin karena alam semsta dapat
dijelaskan dengan sangat baik oleh teori evolusi yang dikenalkan oleh Charles
Darwin melalui kosep seleksi alam.

Argumen Dawkins juga ditujukan kepada kaum creationism yang dinilai
berspekulasi dan  menyembah kekosongan perihal proses penciptaan alam
dengan menyatakan Tuhan sebagai penciptanya. Kekosongan ini, menurut
Dawkins telah dibuktikan sifatnya hanya sementara dan penyembahan akan
kekosongan ini malah akan semakin membuktikan bahwa penyembahan yang
dilakukan mengada-ada. Kekosongan ini bagi Dawkins _dan para saintis lain
tentu_ justru menjadi wilayah kajian sains.

Kemampuan manusia melalui penemuan sains akan sanggup dan harus

membuka tabir kekosongan-kekosongan itu. Selama ini perjalanan sejarah

54 The God Delusion ........ 111
% |de awalnya berasal dari seorang astronom berkebangsaan Inggris bernama Fred
Hoyle, kemudian ditambahkan oleh Dawkins.



196

manusia sudah membuktikannya. Sebagaimana dikatakan VnA seorang
mahasiswa UPDM B:

“Segala hal yang sering disangkut-pautkan dengan tuhan seperti datangnya
petir, tumbuhnya tumbuhan, kematian, adanya manusia, adanya alam
semesta secara perlahan mampu dijelaskan oleh kemajuan ilmu pengetahuan
dan semakin jauh dengan penjelasan versi agama dan kitab suci. Seandainya
pun masih ada yang manusia belum tau itu bukanlah alasan untuk
mempercayai Tuhan ada. Ibarat ketidaktahuan manusia dahulu kala terhadap
petir membuat orang percaya dan menyembah Jupiter. Jika Tuhan memang
ada dan maha bijak, maka dia akan tau bahwa kepercayaan diraih dengan
usaha dan pembuktian secara objektif”. °

Bahkan dunia secara keseluruhan, menurut AdN tidak bergantung pada
agama tetapi pada perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. AdN
meyakini bahwa tanpa bantuan Tuhan dan agama, manusia akan tetap sampai
pada kehidupan baiknya. Ilmu pengetahuan dan teknologi akan mampu
menunjukkan arah dan menuntun manusia serta membawa dunia pada kebaikan.
Kemampuan teknologi bahkan melampaui penjelasan Tuhan dan kitab sucinya.
Bagi AdN, tingkat intelegensi seseorang bahkan tidak linier dengan agama.
Dengan kata lain, makin tinggi tingkat intelegensi seseorang justru makin jauh ia
dari keyakinan agama. °’

“Dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya.
Teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi
tingkat intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan lebih
jauh dari agama. Oleh karena itu, agama bukanlah sesuatu hal yang layak
untuk dijadikan keharusan dalam kehidupan. Teknologi dapat membuktikan
sesuatu yang tidak diketahui dan menjelaskan sesuatu yang tidak dapat
dijelaskan oleh Tuhan melalui kitab dan kehadirannya".

Adapun argumen Dawkins yang masuk dalam kategorisasi cara kedua
adalah serangkaian penolakan akan konsepsi tentang 5 jalan pembuktian Tuhan
menurut Thomas Aquinas: argumen dari keindahan (The argument from beauty),

argumen dari  pengalaman  spiritual  pribadi  (Theargument  from

personal experience’), argumen dari kitab suci (The argument from scripture) ;

%6 Lihat kembali him 167
5" Penjelasan mahasiswa AdN, semester 5, UPDM B, 18-12-2016, jam 20.46 WIB



197

argumen Pascal’s Wager, dan argumen Bayesian. Menurut Dawkins argument-
argumen tersebut terlalu spekulatif dan mengada-ada.>® Namun yang jelas bahwa
pada akhirnya uraian ini menunjukan bahwa Dawkins dalam upayanya
membuktikan ketiadaan eksistensi Tuhan juga merunut dari konsepsi panjang

yang membangunnya, baru kemudian merubuhkannya.

Dawkins memang sehak awal mendasari segala rangkaian penalarannya
dalam basis terminologi naturalistik sangat menjunjung teori evolusi Darwin.
Sekalipuin dalam banyak kesempatan banyak ditemui Dawkins memakai teori
evolusi dalam penekanannya, namun hal tersebut belumlah mampu menerangkan
apa itu sesungguhnya naturalisme dan darimana derivasi validitasnya?
Naturalisme sebenarnya merupakan sebuah kerangka pikir yang hanya percaya
bahwa apapun itu “bersifat nyata dan merupakan sesuatu yang terdapat dalam
ruang dan waktu tertentu°. Jadi jelas pula tentang permasalahan validitas dari
nalar Darwin yang hadir dalam nuansa deterministik khas naturalisme, dalam arti
bahwa deterministik atau kausalitas yang ditekankan Dawkins membatasi pada

mekanisme ke-alam-an yang tentu terikat konsep spasiotemporal.

Jika kembali berpikir ke belakang sebenarnya naturalisme tidak lain
merupakan hasil dari derivasi epistemogis materialisme dalam penekanan empiris
juga keketatan berpikir khas positivisme logis. Sehingga realitas yang sebenarnya
dalam kerangka nalar Darwin selalu berkutat dalam kerangka penangkapan
indrawi, juga haruslah dapat diuji kembali dalam pengulangan verivikasi dalam

keterkaitannya dengan ruang dan waktu yang lain (berbeda).

Berangkat dari pemahaman derivasi akan nalar Dawkins dapat dimengerti
bahwa naturalisme yang dijunjungnya selama ini merupakan pengetahuan dalam

upaya memahami kejadian-kejadian dalam relasional kausalitas. Realitas lain di

8Akibat keterbatasan ruang pembahasan, maka proposisi “spekulatif dan pada akhirnya
mengada-ada” dinilai penulis sebagai kesimpulan umum akan semua rangkaian argumen dalam
kategorisasi jalan kedua. Untuk lebih jelas lihat Richard Dawkin, God Delusion (Bantam
Press:2006) him 75-105

%9 Louis Katsoff, Pengantar Filsafat, (Tiara Wacana: 2004), 208



198

luar prinsip-prinsip yang telah dijelaskan, bagi Dawkins merupakan oposisi dari
realitas sebenarnya, begitu pun konsep tentang Tuhan yang disebutnya sebagai
delusi. Disebut Dawkins sebagai delusi karena menurutnya peradaban dalam
nuansa keagamaan, khususnya afirmasi terhadap Tuhan, telah membawa manusia
pada kepercayaan yang irasional atau tanpa pendasaran ilmiah, sehingga Tuhan
tidaklah lebih dari delusi belaka yang sebenarnya justru menjauhkan peradaban

manusia dari kenyataan/realitas sebenarnya.

Terkait dengan konsep awal alam semesta, sebagai konsekuensi logis dari
derivasi penalarannya mencoba menjelaskan kemengadaan semesta melalui
kerangka pikir evolusionisme. Pada dasarnya argumen evolusionisme
berpendirian bahwa alam semesta terjadi akibat mekanisme kausalitas yang
melibatkan variabel unsur kimia juga fisika dalam mekanismenya. Alam bukan
diciptakan melainkan terciptakan, tidak ada “grand design” sebagaimana yang
dipercaya kaum kreasionisme sehingga tidak diperlukan Tuhan dalam terciptanya
alam semesta karena semesta tidak lain adalah ketidaksengajaan yang
mengaktualisasi posibilitas yang ada. Dengan kata lain, alam dengan segala
keteraturannya merupakan mekanisme yang “tidak disengaja” tetapi hal tersebut

dapat dijelaskan melalui sains.

Dawkins dengan tegas menyatakan bahwa orang-orang yang percaya pada
kerangka kreasionisme tidak lebih dari sekumpulan orang yang tidak berani,
malas dan tidak rasional karena tidak berusaha menjelaskan alam sebagaimana
fenomena kausalitas yang dapat dijelaskan oleh sains namun malah
mempostulatkan kehadiran Tuhan sebagai pencipta yang dinilainya tanpa
pendasaran yang cukup kuat. Dawkins menganggap bahwa hal tersebut adalah
upaya mencari jalan keluar yang singkat dari hal-hal yang belum dapat dijelaskan
oleh alam. Lebih jauh menurutnya data-data serta pengetahuan yang ada sekarang
sebenarnya sudah lebih dari cukup untuk menyimpulkan bahwa evolusionisme

adalah benar dan telah berjalan dalam semesta.



199

Kerangka atheisme Dawkins memang telah dengan susah payah
menjabarkan bagaimana semesta terbentuk dalam upaya penolakan keberadaan
Tuhan sebagai sang pencipta, namun hal itu sama sekali belum dapat menegasikan
keberadaan Tuhan sebagai sebuah konsep yang senantiasa beredar dalam
peradaban manusia. Singkatnya, Dawkins sekalipun Tuhan disebut sebagai delusi
belum dapat menjawab argumen yang menyatakan bahwa “Apabila memang
Tuhan tidak ada, lalu mengapa konsepnya bisa terus mengada di sepanjang

sejarah manusia?”.

Konsep evolusi juga tidak dapat digunakan apabila hanya dijawab dengan

menggunakan konsep gen. Dalam buku The Selfish Gene, Dawkins mengatakan:

The genes too control the behaviour of their survival machines, not directly

with their fingers on puppet strings, but indirectly like thecomputer

programmer. All they can do is to set it up beforehand; thenthe survival

machine is on its own, and the genes can only sit passively inside.®°

Sebagai unsur terkecil dalam mekanisme evolusi makhluk hidup, gen
menjalankan  keegoisannya dengan mempertahankan  dirinya. Gen
mempertahankan diri dalam bentuk mereplika dirinya, dan konsekuensinya bahwa
replika tersebut juga menurunkan sifat-sifat bawaan yang herediter. Sehingga
apabila menggunakan konsepsi gen untuk menjawabnya maka Dawkins akan
terjebak pada kesimpulan bahwa Tuhan adalah memang ada dan diturunkan oleh

gen sebagai bukti ilmiahnya.

Akan tetapi Dawkins tetap bersikukuh menolak eksistensi keberadaan
Tuhan sehingga satu-satunya jalan untuk menolak hal tersebut dan tetap konsisten
dengan teori evolusi yang selama ini dijunjungnya adalah dengan merumuskan
konsep tentang meme. Meme berbeda dengan gen. Meme memang masih dalam
fungsi replikator dalam runut evolusi akan tetapi meme terikat dalam fungsi

kultural bukan lagi hanya biologis seperti halnya gen.

80 Richard Dawkins, Selfish Gene, (Oxford University Press, Fourth edition: 2016), 52



200

Apa yang hendak disampaikan oleh Dawkins dengan memunculkan konsep
meme memang masih dalam kaitannya dengan menjawab problematika konsep
Tuhan yang bisa ada dalam peradaban dan tidak mampu dijawab dengan konsep
gen. Dengan keberadaan meme, Dawkins mencoba menjawabnya, yakni konsep
Tuhan memang mengada dalam peradaban akan tetapi hal tersebut bukanlah suatu
kemungkinan mutlak realitas namun tidak lebih dari penyimpangan kultural yang

bisa bertahan karena dijembatani oleh meme.

Dawkins memang memberikan sumbangsih yang besar dalam tradisi
pemikiran filsafat Islam di mana ia dengan gigih mempertahankan nalar atheis-
nya sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya. Jelas pula bahwa nalarnya akan
memunculkan konsekuensi-implikasi yang berlaku dalam ranah teoritis juga
praksis. Adapaun implikasi dalam nalar atheisme Dawkins yang paling signifikan
adalah bahwa dengan segala penekanan dalam upaya eksplanasinya memang
banyak menggunakan sains sebagai fondasi dasarnya, dan hal itu tidak lain
kembali menempatkan science sebagai oposisi agama. Sains versi Dawkins
merupakan musuh utama agama karena memiliki kebernaran yang saling
bertentangan. Agama dan sains pun kembali masuk dalam tahapan konflik dalam

konsep relasional.

Nalar atheisme Dawkins sekalipun terlihat cukup meyakinkan namun jelas
juga mempunyai berbagai kekurangan. Salah satu kekurangan yang paling
menonjol adalah saat ia menyatakan bahwa percaya kepada Tuhan sebagai sesuatu
yang spekulatif, padahal dalam pengingkaran akan Tuhan pun Dawkins masih
terjebak dalam tuduhannya sendiri itu. Dalam arti bahwa pada akhirnya banyak
hal yang belum mampu dijelaskan ilmu pengetahuan secara mutlak. Sehingga
memilih tidak percaya sebagai atheisme pada akhirnya malah mereduksi

posibilitas lain yang sebenarnya masih beredar.

Kritik lain yang dapat dilakukan terhadap pemikiran nalar atheisme
Dawkins adalah soal derivasi epistemologinya yang masih begitu terpaku pada

positivisme yang tidak mampu menampakan dan menjembatani realitas-realitas



201

yang tidak terukur. Kesadaran manusia pun direduksi dengan pendasaran yang
seperti itu, di mana kesadaran manusia hanya dilihat pada paradigma
evolusionistik sebagai sebuah jaringan kedirian yang dibuat dari gerak-gerak tidak

sadar molekul juga semprotan elektrokimiawi dalam otak.

Wacana bahwa sains mampu menggantikan posisi agama ini juga memang
diyakini oleh beberapa mahasiswa baik di UPDM B maupun di UP Jakarta.
Mereka menyadari bahwa sains lebih mampu menggantikan agama yang dinilai
tidak update. Pola pikir mereka lebih banyak dipengaruhi oleh kemajuan
perkembangan sains dan pengaruh globalisasi yang membuat dunia tanpa sekat
(borderless) sehingga berbagai informasi lebih mudah dan cepat didapat. Seperti
yang dikatakan Adn®L:

"Teknologi dapat membuktikan sesuatu yang tidak diketahui, dimana hal
tersebut membentuk pikiran para penganut agnostik bahwa hal tersebut
bisa membuktikan atau menjelaskan sesuatu yang tidak dapat dijelaskan
oleh Tuhan melalui kitab dan kehadirannya".

"Dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya.
Teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi
tingkat intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan
lebih jauh dr agama karena menurutnya bahwa agama itu bukanlah sesuatu
hal yang layak untuk dijadikan keharusan dalam kehidupan™

VnA®? |ebih menguatkan lagi bahwa pola pikir tentang agama terkalahkan
oleh rasionalitas penemuan sains yang lebih memuaskan.

“Nah, saat ini dunia sudah banyak mengalami perkembangan dan
kemajuan teknologi dan inovasi. Otomatis, premis2 teisme tadi kemudian
juga lama2 terbantahkan dengan penelitian2 dan argumen2 saintifik.”

“Sumber2 yang vina bilang, berasal dari penjelasan ilmiah tentang
kehidupan oleh prof. Neil de tyson, stephen hawking, dan lain2. Kalau ibu
mau liat, sudah banyak di youtube tentang penjelasan apa yang terjadi
setelah manusia mati dan apa manfaatnya. Itu akan jauh terasa membuat
kita bermanfaat sebagai sesuatu yang hidup,”

61 Mahasiswa UPDM B semester 7
62 Mahasiswa UPDM B semester 7



202

Deskripsi tersebut merupakan sebagian dari pemahaman keagamaan
mahasiswa yang mewakili 53 (lima puluh tiga) informan. Secara personal
memiliki landasan pemahaman yang beragam tetapi bisa digeneralisir bahwa
mereka memang apatis terhadap agama. Ekspektasi yang begitu besar terhadap
kehadiran agama, berhadapan dengan realitas objektif yang tidak kondusif,
melahirkan kekecewaan mendalam.

Menurut catatan penulis setidaknya ada tiga bentuk respons agama
terhadap proses globalisasi dan segala efek yang dibawanya, yaitu bersikap
resisten, akomodatif, dan kritis.%® Senada dengan itu, dalam kasus Islam misalnya,
Johan Meuleman menyebut adanya tiga bentuk respons umat Islam untuk
merespons perkembangan globalisasi dan modernisme, yaitu sikap pelarian ke
dalam, pelarian ke luar dan keterbukaan yang kritis.®*

Salah satu bentuk dari sikap resisten agama terhadap globalisasi adalah
sikap untuk melakukan pelarian ke dalam dan menggali kembali nilai-nilai agama
untuk dijadikan sebagai sistem tandingan menghadapi sistem-sistem yang
dilahirkan oleh arus modernisasi dan globalisasi. Sikap resisten ini kemudian
membangkitkan lahirnya gerakan-gerakan fundamentalisme keagamaan®, yaitu
sebuah gerakan yang berusaha memahami agama secara rigid dan kaku (tekstual)
serta menutup diri terhadap berbagai perkembangan modern yang ditopang oleh
kekuasaan rasionalitas. Dengan sikap militan yang tinggi dan kadang-kadang
dibumbui dengan sikap radikal, fundamentalisme muncul sebagai fenomena yang
lahir seiring dengan laju globalisasi, bahkan sebagai bagian yang tidak terelakkan
lagi dalam sistem global. Apakah ini yang disebut dengan fenomena “kebangkitan
agama” di era global ataukah sebagai paradoks keagamaan, perlu pengkajian lebih
mendalam lagi untuk memberi penilaian. Hanya barangkali yang bisa dikatakan

8 Lihat dalam Peter Beyer, Religion and Globalization, (Sage Publication, London: 1994),
h.3

64 Johan Meuleman, Sikap Islam Terhadap Perkembangan Kontemporer, dalam Mukti
Ali, dkk.

6  Meskipun penyebutan fundamentalisme bagi sebuah gerakan vyang ingin
mengaktualkan ajaran agama dalam kehidupan bermasyarakat sangatlah problematik dan
debatable, namun secara umum gerakan-gerakan ini memiliki keinginan untuk menjadikan
agama sebagai alat ideologis untuk menentang ideologi-ideologi sekuler yang dihasilkan oleh
masyarakat modern.



203

adalah bahwa desakan globalisasi telah membangkitkan kerinduan orang akan
nilai-nilai primordial dan merekatkan identitas kultural maupun keagamaan yang
sudah sekian lama tercerabut dari akarnya. Globalisasi yang memiliki cakupan
yang luar biasa, diakui atau tidak telah memarjinalkan sendi-sendi masyarakat
yang berakar pada tradisi-tradisi yang diilhami oleh nafas keagamaan. Maka
kembali kepada sendi-sendi agama adalah alternatif yang mungkin dilakukan
untuk membendung laju globalisasi, seberapa pun paradoksnya gerakan
keagamaan tersebut.

Sikap kedua yang muncul sehubungan dengan globalisasi adalah usaha
untuk melakukan pelarian keluar atau sikap akomodatif yang berlebihan sehingga
lebih merupakan kesan pembaratan. Sikap ini mengasumsikan bahwa baik di
dalam maupun di luar dunia Barat, manusia sedang berkembang menuju bentuk
kehidupan yang seragam dan yang berpola Barat. Hanya saja tahap yang dicapai
masing-masing daerah dan masyarakat berbeda-beda, tetapi pada akhirnya
semuanya akan sampai ke pola yang sama yaitu pola “modern”. Sikap inilah yang
dengan secara optimis dinyatakan oleh Francis Fukuyama dalam The End of
History, dengan asumsinya yang menyatakan bahwa puncak dari sejarah manusia
adalah menuju pada titik yang tunggal yaitu pada sistem demokrasi liberal dan
kapitalisme. Dengan kata lain modernisme yang ditopang sistem global adalah
muara dari perjalanan kehidupan manusia.

Pandangan kedua ini sebenarnya berasal dari zaman pencerahan Eropa,
yang diwarnai kritik hampir tak terbatas terhadap tradisi dan agama disertai
penilaian serba positif akan keberhasilan pemikiran pencerahan (aufklarung) dan
optimisme yang luar biasa akan masa depan manusia yang dikendalikan oleh nalar
berdaulat. Walaupun para pemikir pencerahan Eropa sama sekali bukan tidak
memperhatikan dan bahkan menghargai aspek-aspek tertentu dari peradaban-
peradaban di luar Eropa, kebanyakan mereka beranggapan bahwa peradaban
Eropa adalah paling maju dan membawa nalar manusia universal yang akan
membawa seluruh manusia ke pemikiran dan peradaban yang serupa. Walaupun
dalam bentuk dan konteks yang berbeda, pada abad-abad selanjutnya pandangan

yang sama tetap menonjol, baik dalam filsafat idealis ala G.W.F. Hegel,



204

materialisme ala Karl Marx, positivisme ala Auguste Comte, maupun dalam
sejumlah uraian dalam bidang sosiologi, ekonomi, dan politik seperti teori-teori
yang dikemukakan okeh Max Weber, W.W. Rostow, dan Carl Deutsch. Pengaruh
pandangan tersebut juga sangat terasa dalam kebijaksanaan penjajahan, yang _di
samping berbagai alasan lain_ juga didorong oleh rasa hak dan sekaligus
kewajiban “memperadabkan” bangsa-bangsa terbelakang. Dengan sikap seperti
ini, maka agama hanya menjadi hiasan dan terbaring kaku dalam kubur sejarah
yang perannya diabaikan sama sekali bahkan dianggap sebagai tidak ada sama
sekali. Cara berfikir yang menafikan peran agama dan sangat percaya kepada
nalar berdaulat ini bagi sebagian kalangan adalah pilihan yang sangat rasional
untuk diikuti, karena itu agama mestinya hanya menempati posisi di tempat-
tempat ibadah semata dan tidak boleh campur tangan dalam kehidupan duniawi
yang hanya terbuka bagi rasionalitas dan empirikal.

Sikap ketiga yang diambil oleh agama terhadap dunia komtemporer dan
desakan globalisasi adalah sikap keterbukaan yang kritis, yaitu dengan tidak
menolak perkembangan di dunia luar, tetapi juga tidak menyerahkan diri secara
membabi buta kepadanya. Sikap yang di satu pihak sadar akan hal yang baik dan
bermanfaat dari luar lingkungan tradisi sendiri dan senang menikmatinya, di lain
pihak sadar akan nilai dan cita-cita sendiri dan mengendalikan hubungan dengan
dunia luar atas dasar nilai dan cita-cita itu. Pemikiran yang diajukan sehubungan
dengan sikap yang ketiga ini adalah sebuah kesadaran bahwa modernisasi di
samping membawa dampak negatif ternyata juga banyak memiliki nilai-nilai
positif yang dapat diambil sebagai rujukan dalam beragama.

Banyak nilai-nilai positif modernisme yang bersesuaian dengan nilai-nilai
ajaran agama bahkan agama harus berusaha untuk menuntun modernisasi itu agar
senantiasa bersesuaian dan tetap berjalan di atas rel kebenaran agama. Di sisi lain,
menolak modernisme secara membabi buta dan tidak memiliki sikap Kkritis
kepadanya hanya akan melahirkan sikap mundur ke belakang dan hanya
melahirkan sikap yang tidak toleran kepada identitas dan budaya masyarakat lain.

Pada kondisi mahasiswa di UPDM B dan UP, dari 53 (lima puluh tiga)

informan yang menyatakan kecewa terhadap fenomena keagamaan, 81,13% atau



205

43 (empat puluh tiga) mahasiswa memilih bersikap pelarian keluar atau sikap
akomodatif yang berlebihan terhadap apa pun yang dibawa oleh modernitas
(sikap kedua), karena agama dinilai tidak bisa menjadi sandaran hidup serta
dianggap tidak mampu memenuhi tuntutan dunia kontemporer dan desakan
globalisasi. Kelompok ini merasa perlu mengkaji ulang dan menunda keyakinan
terhadap eksistensi Tuhan karena tidak pernah ada bukti yang kuat yang
menjelaskan bahwa Tuhan itu ada. Dalam keraguannya, kelompok ini menunda
keyakinan sambil terus menerus mencari alternatif yang dinilai terbaik bagi
hidupnya. Dalam theologi, pandangan seperti ini dikenal dengan nama Agnostik-
theis.

Sekelompok mahasiswa lain dari 81,13% ini, selain bersikap apatis
mereka juga cenderung prontal menolak Tuhan dan agama. Mereka menilai
bahwa tiap-tiap agama mempersepsikan Tuhannya berdasarkan pandangan
masing-masing, meyakini bahwa agamanya sendiri yang paling benar, lalu saling
mengkafirkan dan menganggap orang di luar agamanya masuk neraka untuk
disiksa, saling menghakimi seakan mereka lebih tuhan dari tuhan sendiri.
Sementara agama berdasarkan historisnya, dinilai tidak memiliki landasan
epistemologi yang jelas. Standar norma baik dan buruk, bagi kelompok ini,
dipahami sebagai hasil konstruksi sosial. Kelompok ini dalam pandangan theologi
dikenal dengan nama Agnostik-atheis. Bagi mahasiswa Agnostik-atheis ini,
rasionalitas sains lebih bisa menolong dirinya, bahkan nilai-nilai moral yang
memadai diperoleh melalui proses sains, bukan dari dogma-dogma agama yang
sulit dipahami rasio.

Sementara itu, 18,87% dari sejumlah 53 informan atau 10 orang sisanya,
merupakan mahasiswa yang merasa cukup dengan sikap apatis terhadap agama
tetapi tanpa berpikir panjang atau mencari alternatif lain. Kelompok ini masih
yakin terhadap agama walaupun sebagian besar dari mereka tidak terbiasa
menjalankan ibadah ritual seperti shalat lima waktu.

Alih-alih mencari solusi pemikiran lain setelah kecewa terhadap agama,
kelompok 18,87% ini malah memilih membiarkan agama dan sains berdiskusi

menyelesaikan persoalannya sendiri.



206

Sains dan agama dalam pandangan Bertrand Russell (18 Mei 1872 — 2
Februari 1970) memungkinkan untuk berdamai tergantung pada apa yang
dimaksud dengan agama. Jika agama berarti semata-mata sistem etika, ia bisa
didamaikan dengan sains. Jika agama berarti sistem dogma, yang dianggap
sebagai mutlak benar dan tidak bisa dipertanyakan, ia tidak kompatibel dengan
semangat sains, yang tidak menerima fakta tanpa bukti, dan yang berpegang
bahwa kepastian seratus persen hampir tidak pernah bisa dicapai.

Russell adalah seorang agnostik yang berada di antara dua kutub
keyakinan antara theis dan atheis. Bagi Russell, eksistensi tuhan, sekalipun tidak
mustahil, namun sangat tidak pasti.

Russell berpikiran bahwa agama tidak bermanfaat bagi moralitas.
Penyebabnya adalah: Pertama, karena kepercayaan pada agama tidak seluruhnya
didasarkan pada fakta, sehingga palsu. Kedua, mereka yang mempunyai sikap
religius tidak bersedia berpegang pada kepercayaan lain selain agamanya, atau
mereka menjalani kebiasaan buruk berupa sikap tidak tulus dan tidak konsisten
dengan berpegang pada kepercayaan yang mereka ketahui sebagai palsu.

Russell berpikiran bahwa kekurangan agama berasal dari sikap
penentangannya yang konservatif atas pemikiran dan gagasan baru. Dan agama
selalu membuat penilaian semata-mata menurut keinginan manusia, mengganti
bukti objektif dengan perasaan subjektif. Sebagai akibatnya, agama menciptakan
dunia yang penuh dengan Tuhan-tuhan, semakin dalam orang percaya pada
agama, semakin banyak Tuhan ada.

Russell pun menyatakan bahwa agama, sebagian besar, didasarkan pada
rasa takut. Rasa takut adalah dasar dari segalanya, rasa takut akan yang misterius,
rasa takut akan kekalahan, rasa takut akan kematian. Dan rasa takut adalah induk

dari kekejaman. Karenanya tidak heran kalau agama dan kekejaman berjalan

% Dalam Louis Greenspan dan Stephan Andersson, Russell On Religion: Selections From
The Writings Of Bertrand Russell, 2008: him 32. Diterjemahkan oleh Imam Baehagqi ke
dalam buku Bertuhan Tanpa Agama: Esai-esai tentang Agama, Filsafat dan Sains
Penerbit: Resist Book, 2008



207

beriringan. Ini karena rasa takut menjadi dasar dari keduanya. Di dunia ini
manusia mulai memahami sesuatu dan menguasainya dengan bantuan sains, yang
secara bertahap melawan ajaran yang dogmatis. Sains bisa membantu manusia
menghilangkan ketakutan di mana manusia hidup di dalamnya.

Fzn®% dan teman-teman dalam kelompoknya juga memahami agama
sebagaimana yang dijelaskan Russell tadi. Menurut Fzn, dasar orang-orang
percaya pada agama adalah rasa takut serta cemas menghadapi kematian dan
setelahnya (afterlife). Pola seperti ini disebut Fzn dengan terror management

theory.

2. Agama dan Kekerasan

Dewasa ini, otoritas agama sebagai pembawa kedamaian, keberkahan, dan
kesejahteraan bagi umat manusia semakin digugat. Kalangan filsuf telah memberi
preseden bagi gugatan itu. Agama dianggap tidak lagi sejalan dengan kehidupan
modern yang rasionalistik. Nietzche, misalnya, dengan statemen God is dead-nya,
menggugat agama dan kepercayaan umat manusia sebagai sesuatu yang sama
sekali tidak menolong kehidupan dan karenanya ditinggalkan oleh para
penganutnya. Karl Marx melihat agama hanyalah sekumpulan mitos-mitos
metafisik yang meninabobokan dan seringkali menjadi alat untuk melegitimasi
berbagai praktik penindasan sehingga agama tidak ubahnya candu bagi
kehidupan. Pandangan skeptis terhadap agama terus berkembang mengikuti
mainstream modernitas. Agama kemudian dibenturkan dengan rasionalisasi cara
pandang terhadap segala aspek kehidupan, dan itu seringkali berakhir dengan
keterpojokan posisi agama. Pada tataran filosofis, gugatan terhadap agama terjadi
karena agama terkikis sedikit demi sedikit pijakan argumentatifnya oleh serbuan
rasionalisme modern. Sementara pada tataran sosiologis, agama digugat karena

kehilangan elan vitalnya sebagai entitas pembangunan masyarakat di satu sisi dan

67 Lihat kembali him 181



208

keterlibatannya yang intens dalam berbagai praktik penindasan, konflik, dan
kekerasan.

AA, mahasiswa semester 8 UPDM B, yang menurut pengakuannya
memiliki perjalanan spiritual beragam, melihat potensi konflik dalam agama: 68

“Agama kadang masih menjadi "trigger" dalam terjadinya sebuah konflik.
Padahal agama merupakan konteks horizontal dalam struktur sosial Kita.
Agama penting, karena semua agama mengajarkan yg paling dasar untuk
berbuat baik untuk bersama. Pertanyaan yg paling tepat mengapa masing
masing individu yg berpegang agama tidak semua menjalankan perintah
agama yg paling dasar ini. Dsitulah orang yg disebut memiliki pandangan
atheis menjadi apatis terhadap agama. Jika sains bisa membuktikan bahwa
science will beyond from religion dari mulai perjalanan historis manusia dan
bagaimana dunia ini terbentuk, otomatis selurun manusia bumi ini akan
meninggalkan agama atau terdegradasi budaya dari mempercayai hal yang
superstitious menjadi logical.”

Dalam beberapa kasus ditemukan di mana terjadi serangan psikologis dari
pemeluk suatu Agama terjadi lewat agitasi propaganda dengan memberikan
stigma sesat yang akhirnya menjadi pembenaran dalam melakukan penyerangan,
kekerasan, bahkan pembunuhan atas nama Agama. Ark, mahasiswa UPDM B
Semester 7, menyayangkan kasus ini terjadi dan meyakini bahwa secara realitas,
pelakunya adalah oknum-oknum yang mengatasnamakan agama untuk
membenarkan justifikasi mereka terhadap kelompok lainnya. Menurut Ark,
oknum seperti ini secara tidak sengaja telah mereduksi nilai-nilai agama dan
mendegradasi makna Tuhan. Selain itu kasus-kasus seperti ini juga
memperlihatkan image sebagai tidak mau hidup berdampingan dengan yang
berbeda keyakinan. Ark mengatakan:

“Suatu hari saya pernah bermimpi. Pada hari yang cerah itu, seorang HTI
saling merangkul anak anak JIL, organisasi Gafatar ataupun Ahmadiyah,
kemudian MUI sibuk dengan rencana rencana perdamaian antar umat
beragama dan menghentikan semua stigma negatif yang dilabeli kepada
umat minoritas, dan segala hal yang menyebabkan tidak adanya konflik lagi
atas nama agama. Dan pada saat yang sama, semua orang berpikiran ketika
kita menyesatkan orang lain, orang itu adalah sama derajatnya dengan Kita,
ya mereka manusia yang kalian yakini sebagai ciptaan Tuhan, mereka

68 Lihat him 174



209

memiliki keluarga dan mengharapkan hidup bahagia dengan kepercayaan
mereka, mereka memiliki kehidupan sendiri, mereka semua saudara kita.”

Menurut Ark, dunia ini tidak bisa dipahami hanya hitam dan putih; bahwa
jika keyakinan agama saya benar kemudian yang lain salah. Tidak bisa membawa
klaim absolut milik kita terhadap orang lain, apalagi ditambah unsur pemaksaan.
Kenyataan sperti ini malah justru mereduksi agama kita sendiri.”®

Secara sosiologis diakui, agama memang tidak bisa dilepas dari citranya
sebagai pencipta konflik. Dalam sejarah perang salib, agama dilihat sebagai faktor
yang berperan di dalamnya. Meskipun motif politik dan ekonomi juga dapat
ditetapkan sebagai pemicunya, namun agama memiliki peran dalam meningkatkan
dan mengkristalkan konflik tersebut. Di sini, agama dihadapkan pada dua
kepentingan yang berbeda, tetapi berangkat dari keinginan yang sama, masing-
masing ingin menaklukkan lawannya yang dipersepsi sebagai pihak yang
bersalah.”*

Dalam realitas kontemporer pun masih ditemukan adanya Kketerlibatan
agama dalam kerusuhan sosial dan konflik destruktif. Beberapa kasus konflik
antar-pemeluk agama di tanah air sepanjang delapan tahun terakhir
mengisyaratkan bahwa agama punya andil cukup signifikan. Sebagaimana dapat
dilihat dalam benturan antaragama di Ambon, Kalimantan, bahkan di Jakarta.

Konflik tersebut tidak dalam bingkai konstruktif seperti yang dikonsepsikan
oleh Hegel _menurut Hegel, konflik adalah suatu dialektika yang akan bermuara
pada kemajuan, yaitu benturan antara tesa dan antitesa yang kemudian
memunculkan sintesa, suatu gagasan atau keadaan yang melampaui keadaan
sebelumnya (1999) . Konflik destruktif justru akan melahirkan kerusakan dan
kerugian bagi kehidupan. Dalam banyak kasus peperangan dan kerusuhan, agama
dinilai berperan sebagai pemicunya.

Citra bahwa agama identik dengan konflik dan perang tidak sepenuhnya

dapat dibenarkan. Konflik sebetulnya lebih disebabkan oleh faktor ekonomi dan

8 Lihat him 177
0 Lihat him 177
71 Lihat kembali him 190 tentang eskapis



210

politik. Hanya saja agama memiliki sistem simbol yang sangat mudah digunakan
untuk memobilisasi masa. Sehingga konflik ekonomi dan politik itu terlihat
seperti benturan suci yang digerakkan oleh agama.

Samuel Benjamin Harris (lahir 1967) meyakini bahwa aspek dalam agama
yang menjadi sumber kekerasan itu, tidak lain adalah kepercayaan (faith) yang
menjadi fondasi setiap agama. Hal ini dikarenakan sistem kepercayaan dianggap
oleh para penganutnya sebagai sesuatu yang suci dan harus _diamini_ sehingga
kepercayaan mau tidak mau merupakan mesin penggerak segala sikap dan
perilaku keagamaan, baik itu sikap dan perilaku yang berdimensi ritual, maupun
yang berdimensi sosial. 72

Banyak kalangan meyakini, penyimpangan fungsi agama dari penebar
kedamaian dan kesejahteraan sebagai penebar ancaman dan kekerasan tidak
bersebab tunggal, dalam pengertian semata-mata bersumber dari aspek
kepercayaan agama. Banyak aspek lain yang menjadi determinan dalam
kekusutan wajah agama, antara lain masuknya unsur-unsur politik di dalamnya.
Masuknya unsur politik dalam agama karena disadari agama memiliki karakter
sebagai pembangkit dan perekat kesadaran kolektif, pemicu solidaritas, dan
pembangkit emosi, lebih dari entitas lain seperti bahasa, ras, dan kebangsaan.
Maka, tidak heran jika agama kemudian menjadi sangat ideologis. Karena itu,
agama sangat fungsional dan terbuka bagi masuknya kepentingan-kepentingan,
terutama politik sehingga terjadi fenomena “politisasi agama”.

Tesis politisasi agama ini dibantah oleh Harris. Aspek kepercayaan yang
inheren dalam agamalah sumber utama kekerasan atas nama agama. Semua agama
memang mengalami persoalan dan represi politik-ekonomi, tetapi penyikapannya
bisa berbeda-beda dari masing-masing agama. Orang Kristen Palestina, misalnya
tidak mengambil tindakan bom bunuh diri sebagaimana rekan muslim mereka,
padahal mereka sama-sama mengalami kekejaman pendudukan Israel. Demikian
juga kaum Budha Tibet yang tidak bertindak apa-apa terhadap kekejaman Cina.

Ada memang motivasi politik dan ekonomi di dalam tindakan kekerasan seperti

2 The End of Faith: Religion, Terror, and the Future of Reason, (W. W. Norton Company:
2004)



211

yang terjadi di Irak misalnya, tetapi politik dan ekonomi tidak bisa membuat
orang seberani seorang anak muda yang menghancurkan dirinya dengan bom di
kerumunan anak-anak, atau membuat ibunya bernyanyi bangga atas tindakan
anaknya. Menurut Harris, tindakan sedahsyat ini biasanya dilandasi oleh
“kepercayaan” dalam agama.”® ltulah keajaiban keyakinan yang melahirkan
kesadaran individu dan kolektif yang irrasional, atau dalam istilah Harris, reason
in exile, kehilangan akal sehat. Ada satu bukti utama yang disampaikan Harris
untuk memperkuat argumennya, bahwa kepercayaanlah yang menciptakan
kekerasan, misalnya Osama bin Laden.

Namun demikian, tidak semua penganut kepercayaan memiliki potensi
untuk mampu melakukan tindakan-tindakan destruktif di luar akal sehat.
Keyakinan yang “berkarat” dan ekstrim yang seringkali mengiringi tindakan
ekstrim, biasanya diadopsi oleh kelompok-kelompok keagamaan fundamentalis—
ekstremis. Mereka mengambil ajaran dari Kkitab suci secara literal, dan ini
mendorong mereka untuk bersikap ekstrem. Hanya saja sikap dan tindakan
mereka bertitik tolak dari kritisisme terhadap fenomena-fenomena kontemporer
terutama terhadap modernitas. Ini karena dalam konteks kepercayaan mereka,
bahwa modernitas dan budaya sekuler tidak sesuai dengan nilai moral dan
spiritual.”* Karena itulah, menurut Harris, kekerasan dalam agama bukan semata-
mata berkait dengan aspek sosial, politik, dan ekonomi, tetapi juga di dalam diri
agama itu sendiri terdapat ajaran-ajaran mengenai kekerasan. Hal ini semakin
tampak jika teks-teks suci itu berada di genggaman para penganut ekstrem agama.
Perpaduan antara keyakinan yang kuat dan sikap skripturalis terhadap kitab suci
melahirkan tindakan ekstremisme yang sering di luar jangkauan akal sehat.

Kepercayaan yang mendalam dan pembacaan teks yang serba tekstual ini,
menurut Harris, biang segala tindak kekerasan atas nama agama. Tesis ini
diperkuat dengan argumen-argumen logis-filosofis serta akademik, terutama
berkenaan dengan keyakinan. Secara neurosaintis (bidang kajian Harris),

kepercayaan merupakan landasan bagi aksi.

73 Sam Harris, The End of Faith .......... 234.
74 Sam Harris, The End of Faith .......... 29.



212

“Beliefs are principles of action; whatever they may be at the level of the
brain, they are processed by which our understanding (and
misunderstanding) of the world is represented and made available to guide
our behavior.””®

Keyakinan itu kemudian melandasi tindakan. Itulah sebabnya, Kini
keyakinan tidak lagi dipandang sebagai sesuatu yang pribadi, tetapi juga sebagai
konsep publik. Karena tindakan yang dilandasi oleh keyakinan tertentu bisa
menimbulkan efek sosial yang sangat besar, baik itu tindakan kebaikan ataupun
tindakan buruk. Latar belakang akademik Harris yang lulusan filsafat dari
Stanford University memberi bobot bagi argumen-argumen di atas. Selama dua
puluh tahun, dia mempelajari tradisi-tradisi agama Timur dan Barat, khususnya
pada berbagai disiplin spiritual. Apalagi Harris mendalami neuroscience yang
mempelajari basis neural dari fenomena kepercayaan, ketidakpercayaan, dan
keagamaan. Dengan latar belakang akademik ini, pemikiran-pemikiran Harris
memiliki bobot akademik yang cukup tinggi.

Tentang keyakinan yang melandasi tindakan ini diilustrasikan Harris
dengan suasana peledakan bom bunuh diri oleh seorang anak muda di sebuah
bis.”® Peledakan itu menghancurkan seluruh isi bis termasuk diri pelaku sendiri.
Meskipun sedih, ibu sang anak berbangga dan terharu karena dua kemenangan
diraih oleh sang anak, yaitu anaknya bakal masuk surga dan ia bisa
menghancurkan sang musuh dan mengirim mereka ke neraka. Absurd, tetapi
itulah kepercayaan atau keyakinan.

“A belief is a lever that, once pulled, moves almost everything else in a

person’s life”.”’

(Keyakinan adalah tugas yang, begitu menarik, bergerak hampir dalam

seluruh kehidupan seseorang).

Harris mengungkap akar-akar historis kekerasan dalam agama. Menurutnya,
praktik kekerasan dalam agama mula-mula muncul ketika kalangan gereja

membungkam kalangan pengingkar dokrin-dokrin gereja seperti yang terjadi pada

7> Sam Harris, The End of Faith........ 52.
76 Sam Harris, The End of Faith ....... 11-12.
77 Sam Harris, The End of Faith ....... 12.



213

gerakan Catharisme dan Manicheanisme. Melalui mekanisme inkuisisi, kalangan
gereja mengontrol ketat praktik-praktik keagamaan, bahkan tidak segan
membasmi penganut kepercayaan lain dengan cara kekerasan, seperti merajam
dan membakar hidup-hidup. Perlakukan kekerasan atas nama Tuhan seperti ini
terutama dialami oleh Negara-negara Yahudi dan kaum Semitis lainnya. Dengan
gerakan anti-Semitisme, gereja mengobarkan permusuhan terutama kepada
kalangan Yahudi yang mereka percayai sebagai biang terbunuhnya Yesus.
Fenomena ini kemudian melahirkan berbagai horor (teror) dalam sejarah
pertemuan penganut agama _yang fenomenal di antaranya adalah tragedi
holocaust_.”®

Diyakini Harris bahwa keyakinan yang mendalam dan cara pandang
terhadap dunia, terutama kepada aspek metafisik dan rahasia, bukan semata-mata
produk dinamika intuitif. la muncul atas stimulasi informasi kitab-kitab suci.
Kitab suci bisa memberi inspirasi sikap dan tindakan, termasuk tindakan-tindakan
kekerasan. Tindakan kekerasan atas nama agama bukan semata-mata human error,
kesalahan manusia menerapkan firman-firman suci. Menurut Harris, kitab suci
secara eksplisit menganjurkan tindakan-tindakan kekerasan, seperti bunuh diri
atas nama Tuhan. Sebutlah konsepsi dan ajaran jihad dalam kasus Islam yang
bersumber dari firman suci. Dalam teks-teks suci Islam, al-Qur’an dan hadis,
misalnya, jihad secara gamblang dianjurkan dan bagi pelakunya diberi ganjaran
kebahagiaan di akhirat kelak. Jihad sendiri secara etimologis (lughah) bermakna
berjuang atau upaya keras, tetapi kemudian diasosiasikan kepada perang suci,
yakni perang demi menegakkan dan membela agama Tuhan.

Dalam praktiknya, jihad telah melahirkan fakta mempertahankan Islam
dengan senjata dan berdarah-darah, baik kolosal maupun individual. Pada
gilirannya tugas jihad bergeser menjadi upaya transformasi dunia dengan kaidah-
kaidah penaklukan dan meniscayakan kekerasan, penggunaan pedang, atau bom;
bagi para pelakunya, keberhasilan tugas itu merupakan prestasi yang amat besar.

To see the role that faith plays in propagating muslim violence, we need
only ask why so many muslims are eager to turn themselves into bombs

78 Sam Harris, The End of Faith ........... 93-94



214

these days, the answer: because the Koran makes this activity seem like a
career opportunity.”®

Banyak ditemukan teks-teks mengenai prinsip dan kabar gembira jihad,
yang oleh kalangan Islamis digunakan untuk menjustifikasi penyerangan terhadap
kalangan lain yang kafir dengan cara kekerasan. Salah satu contoh misalnya
sugesti-sugesti seperti: “berperang sehari semalam di medan perang lebih baik
dari berpuasa dan shalat selama sebulan”; “Siapa yang meninggal tanpa ikut
berperan dalam penyebaran agama meninggal dalam keadaan kafir”; “Surga itu di
bawah bayang-bayang mata pedang”. Benturan bersenjata dalam mempertahankan
agama bagi kalangan muslim tertentu menjadi kewajiban keagamaan yang harus
ditunaikan. Jihad bahkan bukan saja sebagai upaya pertahanan diri jika Islam
diserang oleh pihak lain, melainkan juga merupakan instrumen ekspansi terus
menerus sampai titik darah penghabisan dalam rangka menjadikan seluruh dunia
ini mengadopsi keyakinan Islam, atau mengakui kekuasaan Islam. Karena itu,
konsepsi jihad seperti inilah yang paling menimbulkan masalah di kalangan non
muslim.

Dengan berpegang teguh pada teks-teks itu, para pelaku kekerasan
terkadang mengabaikan aspek-aspek politik, sosial, dan ekonomi sebagai motif
terjadinya sebuah aksi. Atau dengan kata lain, tindakan-tindakan kekerasan
seolah-olah tidak perlu memiliki justifikasi historis apapun, atau tidak didahului
oleh sebab-sebab yang bersifat politik, sosial, dan ekonomi; semuanya murni
didasarkan atas pemahaman atau keyakinan yang diadopsi dari kitab suci.

Pandangan-pabndangan Harris mengenai Islam tampaknya bias dan
subjektif, misalnya salah satu perkataannya:

“We are at war with Islam. It may not serve out immediate foreign policy
objectives for our political leaders to openly acknowledge this fact, but it is
unambiguously so. It is merely that we are at war with an otherwise
peaceful religion that has been “hijacked” by extremists. We are at war
with precisely the vision of life that is prescribe to all muslims in the Koran,
and further elaborated in the literature of the hadith, which recounts the
sayings and actions of the Prophet "%

% Sam Harris, The End of Faith........... 33.
80 Sam Harris, The End of Faith........... 109.



215

Meskipun mengakui banyak bahkan menjadi arus utama_ kalangan moderat
dalam Islam yang tidak respek pada militansi agama, Harris tetap melihat Islam
sebagai “agama penakluk™. la berpijak pada cara pandang Islam terhadap dunia
yang terbagi dua: “house of Islam” (dar al-Islam) dan “house of war” (dar al-harb)
yang melahirkan konsekuensi logis pada sikap muslim terhadap orang lain yang
tidak seiman. Sikap itu ialah pilihan antara memasukkan orang lain dalam agama
Islam, mengontrol mereka, atau membunuh. Tidak ada perdamaian abadi dalam
Islam karena Islam pada dasarnya tidak mengakui pihak lain, kecuali berbagi
kekuasaan secara temporer dengan mereka yang notabene “musuh-musuh Tuhan”.

Bagi Harris, pandangan dunia seperti itu sangat eksklusivistik dan penuh
dengan klaim-klaim kebenaran. Bagi satu kalangan, kalangan sendiri itulah yang
benar, sementara kalangan yang lain adalah kafir. Berpijak dari keyakinan itu,
muncullah praktik-praktik pemanggilan orang lain ke jalan yang dianggap benar
tadi. Di kalangan tertentu pemeluk agama, sikap monopoli kebenaran seperti ini
seringkali muncul karena perbedaan latar belakang pihak lain dinegasikan. Pada
saat dua pihak yang memiliki sikap yang sama berhadap-hadapan, maka itulah
awal mula kekerasan atas nama agama.

“It is no accident that people of faith often want to curtail the private
freedoms of others. This impulse has less to do with the history of religion
and more to do with logic, because the very idea of privacy is incompatible
with the existence of God”.8!

Pandangan berciri fundamentalis tersebut terutama tumbuh subur di
kalangan muslim yang bergelut secara intens dengan Barat. Mereka ini melihat
bahwa aksi-aksi politik dan militer terhadap Barat adalah intrinsik dengan praktik-
praktik kepercayaan. Pandangan seperti ini muncul terutama karena fakta bahwa
imperialisme dianggap sebuah dosa besar yang diperbuat oleh Barat terhadap
dunia, khususnya terhadap dunia Islam. Karena itu dalam pandangan kaum
fundamentalis, penaklukan dunia oleh Islam merupakan tugas yang suci dan

niscaya. Pandangan seperti ini juga melegitimasi kaum muslim untuk

81 Sam Harris, The End of Faith......... 159.



216

menaklukkan dan menguasai Eropa, sekaligus memaksa mereka menganut
kepercayaan dan agama yang benar.

While there are undoubtedly some “moderate” muslims who have decided
to overlook the irrescindable militancy of their religion, Islam is undeniably
a religion of conquest The only future devout muslims can envisage _as
muslims_ is one in which all infidels have been converted to Islam,
subjugated, or killed. The tenet of Islam simply do not admit of anything but
a temporary sharing of power with the “‘enemies of God.” 82

Kekerasan atas nama agama merupakan tindakan balas dendam atas
kriminalitas dan dosa Barat yang menakluk dan menguasai Islam. Dalam persepsi
kaum muslim, berpindah ke Islam adalah keberkahan bagi pelaku dan prestasi
besar bagi yang mengajak. Sebaliknya, dalam hukum Islam keluar dari Islam
adalah kemurtadan, yang halal darahnya baik yang pelaku maupun bagi yang
mengajaknya keluar dari Islam.

Pandanga-pandangan Harris ini terkesan tidak komprehensif, terutama
dalam melihat fenomena-fenomena dalam Islam. la hanya menyorot sisi normatif
agama, Yyakni teks-teks al-Qur’an dan hadis sementara wilayah-wilayah
fenomenologis, tidak disentuh sama sekali. Harris cenderung mengenyampingkan
fakta-fakta penindasan politik, ekonomi, dan imperialisme, yang dialami oleh
umat Islam yang bersumber dari Barat, sebagai titik tolak dalam melihat
fenomena munculnya praktik-praktik militansi Islam, terutama di dunia Barat.
Karena pengabaian ini, maka tampaknya tulisan Harris sangat tipikal Barat,
didasari prasangka buruk dan persepsi yang salah terhadap Islam.

Sebenarnya kekerasan dalam Islam adalah reaksi dan bukan aksi. Harris
mengatakan lebih sebagai aksi yang tidak dilatarbelakangi oleh sebab-sebab
sosial, politik, dan ekonomi yang jelas, selain hanya sebagai manifestasi
kepercayaan semata-mata. Argumen Harris berangkat dari pengalaman umat
Budha di Tibet dan kaum Kristen di Palestina. Kedua komunitas itu walaupun
ditindas oleh Cina dan Israel, mereka tidak melakukan tindakan-tindakan
destruktif seperti bom bunuh diri dan praktik-praktik teror ataupun yang lainnya,

seperti ketika orang Islam diperlakukan sama.

82 Sam Harris, The End of Faith......... 110.



217

“Where are the Palestinian Christian suicide bombers? They, too, suffer the
daily indignity of the Israeli occupation. Where for that matter, are the
Tibetan Buddhist suicide bombers? The Tibetans have suffered an
occupation far more cynical and repressive than any that the United States
of Israel has ever imposed upon the muslim world. Where are the throngs
Tibetans ready to perpetrate suicidal atrocities against Chinese
noncombatants? They do not exist. What is the difference that makes the
difference? The difference lies in the specific tenets of Islam”.83

Yang terabaikan oleh Harris adalah melakukan penelusuran historis
mengenai akar-akar peristiwa kekerasan. Dalam rentangan sejarah, peristiwa
kekerasan diketahui bukan merupakan monopoli agama atau peradaban tertentu,
ia merupakan milik semua sejarah umat manusia. Selama ada politik dalam
sejarah kehidupan manusia, maka selama itu pula konflik dan benturan akan
menyertai. Jika fakta-fakta mengenai imperialisme dan penindasan Barat terhadap
Islam dipertimbangkan sebagai basis sosial gerakan Islam, maka Harris akan
menemukan tesis lain di seputar praktik kekerasan atas nama agama.

Harris berupaya menunjukkan argumen bahwa kepercayaan sebagai dasar
kekerasan dalam Islam, tetapi di sisi lain dia mengatakan bahwa moral
development yang cepat berkembang menjadikan sebuah masyarakat lebih
gampang menghindari dan meminimalisasi kekerasan. Harris juga memandang,
seakan-akan hanya agama yang membuat orang tidak toleran. Kenyataannya,
ketidakadilan, dan intoleran bisa terjadi karena berbagai perbedaan, ras, etnis, dan
lain-lain.

“Without faith, desperate people would still do terrible things. Faith it self is
always and everywhere, exonerated.” 8

Menafikan aspek sosial, politik dan ekonomi dalam melihat fenomena
kekerasan dalam komunitas agama sangat tidak memadai. Kalau kepercayaan
sebagai satu-satunya faktor kekerasan dalam Islam, tentu semua orang Islam akan
berideologi dan melakukan praktik yang sama. Kenyataannya tindakan-tindakan
kekerasan selalu bersifat parsial, kasuistik, dan tidak melibatkan mayoritas Islam.

8 Sam Harris, The End of Faith ........ 233
84 Sam Harris, The End of Faith ........ 13



218

Selain itu, kepercayaan juga selalu berinteraksi dengan faktor-faktor profan
lainnya yang tentu saja tidak bisa secara sederhana dikesampingkan.

Banyak kekerasan yang terjadi dalam sejarah justru dilakukan oleh orang-
orang atheis. Harris berargumen bahwa orang-orang tersebut bukanlah atheis yang
rasional.

“I know of no society in human history that ever suffered because its people
became too reasonable”.®

Di titik ini, sebenarnya Harris mementahkan sendiri argumennya yang
menuduh keyakinan atau kepercayaan sebagai satu-satunya faktor karena
sebenarnya ia menempatkan rasionalitas sebagai faktor penentu utama. Agama
jika dijalankan dengan sikap yang rasional tentu akan menjadi lain.

Pemikiran Harris ini merupakan salah satu cermin cara pandang Barat yang
cenderung bias terutama terhadap Islam. Terlepas dari maksud pribadinya, tetapi
pandangan ini tetap penting paling tidak sebagai bahan mengaca diri dan renungan
atas peristiwa-peristiwa kekerasan yang terjadi atas nama agama, terutama dalam
Islam.

Secara apologis, kiranya sangat mudah untuk mengatakan bahwa kandungan
agama _Harris menyebutnya dengan faith/iman/kepercayaan_ pada dasarnya
adalah anti kekerasan (non-violent), dan pemeluk agamalah baik secara individu
atau kolektif, yang menyelewengkan maknanya. Bila ada yang mengatakan
bahwa agama adalah sumber kekerasan, maka pernyataan itu jelas salah secara
epistemologis, karena tidak ada satu pun agama yang ada di dunia ini memiliki
ajaran tentang kekerasan atau menjustifikasi kekerasan atas nama Tuhan. Dalam
posisi kekerasan atas nama Tuhan, posisi agama sebenarnya netral dan objektif,
tetapi justru di tangan penganutnyalah kebenaran agama bisa menjadi subjektif,
penuh dengan berbagai kepentingaan.

Peter Beyer menyatakan bahwa agama adalah sebagai cara berkomunikasi
(mode of communication) di mana yang immanen mengkomunikasikan yang

transenden, begitu juga sebaliknya, yang transenden dikomunukasikan lewat yang

85 Sam Harris, The End of Faith ........... 231



219

immanen. Menurutnya yang immanen adalah segala sesuatu yang ada di dunia ini,
yang riil dan dapat dipersepsikan dengan panca indera serta dapat
dikomunikasikan oleh seluruh manusia. Sementara yang transenden adalah
sesuatu yang melampaui dari yang biasa nampak dalam kehidupan sehari-hari,
tidak dapat dipersepsikan dan di luar eksistensi manusia. Namun, hubungan antara
yang immanen dan transenden dalam pandangan Beyer sangatlah paradoks,
karena yang transenden (beyond the normal) hanya dapat dibaca, dipahami dan
dikomunikasikan lewat yang immanen, yaitu melalui simbol-simbol yang sakral
(sacred syimbols). &

Berdasarkan Peter Beyer tersebut, tidak sukar untuk melakukan pembacaan
terhadap agama dan kekuasaan. Ketika yang transenden (agama) hanya dapat
dikomunikasikan lewat yang immanen, maka di situlah justru terjadi klaim-klaim
kebenaran yang bersifat subjektif, karena objektifitas yang transenden hanya dapat
dipersepsikan lewat yang transenden pula. Padahal memahami yang transenden
lewat yang transenden adalah sesuatu yang tidak mungkin, karena ia berada dalam
jangkauan di luar eksistensi dan kesanggupan rasio manusia. Hal inilah yang
kemudian mengakibatkan pemahaman dan penguasaan terhadap simbol-simbol
sakral menjadi sangat individual (subjektif) dan memunculkan klaim-klaim
kebenaran atas nama yang transenden (agama). Ketika klaim-klaim kebenaran itu
ditawarkan atau didakwahkan kepada orang lain yang juga punya klaim kebenaran
berbeda maka akan menimbulkan gesekan-gesekan dan kekerasan.

Seorang penganut agama yang mengklaim bahwa agamanya yang paling
benar dan paling membawa kepada keselamatan, maka hak agama lain untuk
eksis, terus ditolak. Dalam masyarakat yang plural, penolakan seperti ini
merupakan pernyataan perang dan karenanya mendorong pada kekerasan. Dalam
banyak agama, klaim kebenaran agama diaktualisasikan dalam bentuk aksi
mengajak kepada orang lain yang dianggap telah salah jalan untuk diluruskan
kepada jalan kebenaran. Apa yang disebut dengan penyebaran agama adalah ritus

untuk menawarkan kebenaran agama kepada kebenaran agama lain (kepercayaan

8 Dalam Peter Beyer, Religion and Globalization, (Sage Publication, London: 1994),
4-5,



220

orang lain). Karena orang lain itu seringkali juga punya keyakinan kebenaran
sendiri, maka terjadilah benturan-benturan kebenaran atas nama agama. Benturan
antara kebenaran itu pada akhirnya menimbulkan dominasi dan kekerasan.

Kekerasan atas nama agama adalah bukti bahwa telah terjadi konstruksi
yang keliru dan tersumbatnya ideologi keagamaan yang disertai dengan fanatisme
sempit pemeluknya. Ada beberapa hal yang bisa dilakukan untuk meredakan
kekerasan atas nama agama, Yyaitu: Pertama, Para penganut agama harus
menghilangkan rasa superioritas agamanya. Berbagai kekerasan agama seringkali
muncul karena penganut agama menganggap bahwa mereka adalah satu-satunya
umat pilihan Tuhan. Rasa superioritas ini ternyata juga dimiliki oleh kelompok
lain yang berbeda agama dan punya maksud yang sama dengan penganut agama
itu. Oleh sebab itu penghormatan kepada rasa superioritas orang terhadap agama
harus ditempatkan pada posisi yang saling menghargai. Rasa beragama pada
masing-masing orang hendak diposisikan sebagai sebuah pengalaman pribadi dan
memandang bahwa orang lain juga memiliki pengalaman keagamaan yang
berbeda pula. Karena masing-masing orang mempunyai pengalaman keagamaan
yang berbeda, maka tidak ada tempat lagi bagi orang lain untuk memaksakan
pengalaman keagamaannya kepada orang lain.

Kedua, penganut agama harus berusaha untuk membuang klaim bahwa
agamanya adalah agama yang paling benar (seperti oposisi biner modernitas).
Pandangan ini bukan berarti bahwa seorang penganut agama tidak diperkenankan
untuk menganggap bahwa agamanya benar, tetapi yang dimaksudkan adalah perlu
ditumbuhkan kesadaran bahwa selain kebenaran agamanya, orang lain juga
menganggap bahwa agamanya adalah yang paling benar. Dalam konteks ini,
penganut agama harus menyadari bahwa di dunia ini sangat banyak klaim
kebenaran yang mengatasnamakan agama dan kepercayaan masing-masing orang.
Kesadaran ini harus muncul dalam setiap benak orang beragama, karena ketika
penganut agama sudah memiliki rasa seperti ini, maka ia akan menjadi orang yang
sangat toleran dan tidak menjadi penganut agama yang rigid dan kaku.

Ketiga, setiap penganut agama harus melaksanakan semua ajaran objektif

yang ada dalam agamanya. Bila agama dianggap sebagai sumber bagi kebenaran



221

dan kasih sayang, maka melaksanakan fakta objektif agama itu dalam kehidupan
sehari-hari dengan sendirinya menghindari kekerasan agama karena setiap orang
punya kesadaran bahwa kekerasan bukanlah budaya agama dan bertentangan

dengan nilai-nilai agama yang dianutnya.

3. Agama dan Moralitas

Salah satu realitas penting yang dirasakan oleh umat manusia dalam
kehidupan yang serba modern ini adalah perasaan tidak adanya patokan nilai yang
bersifat absolut dan universal yang dapat menentramkan. Hal ini disebabkan
karena setelah masa pencerahan di abad pertengahan nalar manusia menduduki
posisi nomor wahid dan terjadi proses penyingkiran terhadap agama, karena itu
ukuran kebenaran bukan lagi merujuk pada nilai-nilai tradisional agama, akan
tetapi merujuk pada ukuran rasionalitas manusia semata. Maka kemudian manusia
menjadi satu-satunya ukuran kebenaran.

Aturan agama yang absolut menurut Fny sulit diterapkan karena zaman
terus berkembang. Dalam kesulitan itu, maka sumber moralitas tidak bisa diambil
dari agama, tetapi dari hukum-hukum/aturan yang dibuat oleh manusia.®’

Fny mengelaborasi pandangannya dengan mengemukakan beberapa contoh:
dulu perbudakan dibenarkan dan kini dianggap immoral; dulu menikahi gadis di
bawah umur wajar dan Kini tidak; dulu wanita dianggap warga kelas dua dan kini
manusia sadar bahwa itu tidak relevan dan tidak berdasar. Kenyataan ini
menunjukkan bahwa tidak ada standar baku nilai moral yang berlaku sepanjang
jaman dalam level detail, karena adanya pergeseran dinamika sosial dan
berkembangnya pengetahuan manusia.

AV tidak meyakini nilai-nilai moralitas yang bersumber dari agama. Dia

memberi alasan:

8 Lihat hkm 178
88 Mahasiswa UP semester 7



222

“Karena dosa itu sendiri relatif, Teis A jangan mengklaim Teis B berdosa,
karena dasar dosa mereka sendiri sudah berbeda. Begitupun dengan Teis
yang mengklaim Ateis berdosa. Saya mengganti konsep karma dalam hidup
saya menjadi prinsip resiprositas. Which is I think works the same way.”
Dengan demikian maka ukuran nilai kebaikan bisa berubah-ubah, nilai
kebenaran tidak mutlak. Manusia menemukannya berproses. VnA#
mengatakannya sebagai mengikuti perkataan Nietzche: "There's no eternal facts
as there are no absolute truths”. Tidak ada fakta yang kekal, juga tidak ada
kenyataan yang tetap. Manusia menemukan kebenaran melalui rangkaian proses.
Mengukur tindakan baik dan buruk, sebagaimana juga mengukur hukuman
atas tindakan buruk/jahat seseorang, adalah berdasarkan pertimbangan manusia.
VnA menjelaskan ini dengan memberikan contoh pada kasus dahulu orang
menganggap bahwa punya anak itu adalah sesuatu yang berkah sekali, karena
dianggap sebagai simbol rezeki sehingga muncul istilah “Banyak anak banyak
rejeki”. Sekarang kebenaran itu terbantahkan seiring dengan perkembangan
kemampuan manusia menalar.
Karena berproses maka tingkat kecerdasan manusia sangat berpengaruh
terhadap standar penilaian tadi. Menurut VnA, pedoman moral didapat secara
bertahap dalam dialektika kehidupan manusia. Seperti yang dijelaskannya:

“Dalam hal menjelaskan tentang pedoman baik dan buruk, vina hanya bisa
menyampaikan bahwa apa yang baik dan apa yang buruk itu pada dasarnya
adalah hasil interaksi dengan manusia lainnya dulu, dibuat kesepakatan,
baru jadilah ketentuan. Kalau di indonesia orang nggak boleh berjudi karena
dianggap merugikan, di Amerika berjudi di pandang dari sisi lain karena
mendatangkan pundi2 dollar. Dan itu semua tergantung bagaimana manusia
memandang sesuatu”.

Sejalan dengan ini, Dawkins juga mengatakan bahwa bukan agama yang
berkontribusi untuk mengendalikan orang bebrbuat baik, tetapi proses evolusi
kita; bahwa kita memiliki gen egois (selfish gen) di mana spesies yang paling
adaptiflan yang bisa survive. Dalam prosesnya, moralitas ini terkait dengan
evolusi kesadaran. Menurut Dawkins, apa yang mendorong penilaian-penilaian

moral kita adalah suatu gramatika moral universal, suatu kemampuan pikiran yang

89 Mahasiswa UP semester 7



223

berevolusi selama jutaan tahun yang mencakup serangkaian prinsip untuk
membentuk suatu kumpulan sistem moral yang mungkin. Seperti halnya dengan
bahasa, prinsip-prinsip yang membentuk gramatika moral kita berada dalam radar
kesadaran kita.%°

Tentang agama sebagai pedoman perilaku manusia, agar berbuat baik dan
menjauhi perbuatan yang buruk ini diakui oleh NUA®. Hanya saja bagi NUA,
karena agama merupakan pedoman perilaku, maka agama bukanlah pengubah
perilaku moral manusia. Sebagai buktinya, NUA menunjuk bahwa banyak korupsi
di Indonesia justru dilakukan oleh orang-orang beragama, bahkan ibadah ritualnya
rajin atau atau justru sudah naik haji. Dengan demikian bagi NUA, label agama
tidak bisa menentukan manusia dengan pasti akan berubah dari perilaku moral
buruk menjadi perilaku moral yang baik. Agama tidak mempunyai kekuatan
sedikitpun untuk menentukan perilaku moral.

Vix lebih memilih langkah untuk menjadi seorang humanis yang bertindak
baik dan bersikap sopan sebagai pilihan hidup. Perilaku baiknya dilakukan bukan
karena tekanan takut siksa neraka di akhirat kelak tetapi lahir dari sisi
humanisnya sebagai manusia.®? Fzn menyebutkan bahwa manusia bisa tahu norma
baik buruk tanpa kehadiran agama karena norma itu merupakan hasil konstruksi
sosial. %

Dalam kaca mata ilmiah, sains dapat menjadi tolok ukur dapat-tidaknya
suatu perbuatan dinyatakan benar atau salah, baik dan buruk. llmu
pengetahuannya, panca indera, penalaran yang kritis, dan peralatan berteknologi
dapat membuktikan validitas moral secara obyektif sesuai dengan yang
dirumuskan oleh ilmu pengetahuan. Dalam konteks ini, Harris mengatakan bahwa
pertanyaan moral dapat dipahami dalam konteks ilmu: mengapa manusia dapat
bertindak demikian, dan bagaimana itu terjadi? Tidak ada cara yang absah selain

diperoleh dari ilmu pengetahuan yang ia yakini kebenarannya, sehingga ilmu

% Richard Dawkins, The Selfish Gene, (Oxford University Press: 2006)

91 NUA adalah mahasiswa UPDM B Semester 7, hasil wawancara pada 19 Juli 2017 jam
19.44 WIB

9 Lihat him 179

% Lihat him 182



224

pengetahuan tidak sebatas menguraikan fakta alam semesta tetapi juga dapat
menjawab dilema moral tertentu. Sebagaimana penjelasanya: Only a scientific
understanding of the possibilities of human well being could guide us. * (Hanya
melalui pemahaman ilmiah mengenai kemungkinan kesejahteraan manusia bisa
membimbing kita).

Dalam Islam, dasar bagi moralitas adalah al-Qur’an. Al-Qur’an ini bersifat
antropologis karena diturunkan untuk kebaikan manusia sepenuhnya. Al-Qur’an
merupakan petunjuk dan sebagai obat penawar bagi penyakit-penyakit jiwa (QS
10:57). Al-Qur’an sebagai sumber moral, tidak hanya karena mengajarkan iman
kepada Tuhan tetapi juga karena adanya perintah dan larangan di dalamnya.

Dengan demikian, ilmu dan iman (agama) harus dimiliki secara seimbang.
IImu atau metode ilmiah®> sebagaimana yang digagas Sam Harris yang dikaitkan
dengan moralitas, tanpa ditautkan dengan al-Quran akan mengalami suatu
kebuntuan. IImu memiliki pertanyaan-pertanyaan yang berada di luar jangkauan
ilmiah. Di sisnilah letak keterbatasan ilmu. Misalnya tentang doktrin penciptaan
dan ketiadaan (nothing) bersifat metafisis, sehingga bukan lahan sains, dan di
sinilah pertimbangan keagamaan dibutuhkan.

Moral memberi kemungkinan kepada kita untuk mengambil sikap sendiri
serta ikut menentukan arah perkembangan masyarakat. Sedangkan agama yang
kebenarannya absolut (mutlak) berfungsi sebagai petunjuk, pegangan serta
pedoman hidup bagi manusia dalam menempuh kehidupannya dengan harapan
penuh keamanan, kedamaian, sejahtera lahir dan batin.®®

Agama merupakan sistem kepercayaan, suatu sistem ibadah, dan sistem

kemasyarakatan. Agama merupakan kekuatan yang pokok dalam perkembangan

9 Sam Harris, The Moral Landscape: How Science Can Determine Human Values (New
York: Free Press, 2010), 102.

% Secara sederhana, metode ilmiah merupakan serangkaian tindakan berikut: (a)
mengamati fenomena dan merekam sebanyak mungkin data atau informasi tentang fenomena
tersebut; (2) membuat hipotesis berdasarkan pengetahuan yang sudah ada terhadap fenomena
tersebut; (3) menguji hipotesis tersebut yang mengarah kepada konsekuensi khusus (atau
prediksi tertentu) kemudian memeriksa apakah hipotesisnya benar dan apakah prediksi yang
dibuat benar-benar terbukti; dan (4) memperbaiki dan menyempurnakan hipotesis hingga
prediksi yang dibuat terbukti benar atau membuang hipotesis lama dan menggantinya dengan
hipotesis baru jika bertentangan dengan hasil percobaan dan pengamatan.

% Burhanuddin Salam, Pengantar Filsafat (Jakarta: Bumi Aksara, 1995), 176



225

umat manusia.®” Agama juga sebagai kontrol moral. Sebagai contoh dalam
kehidupan modern yang serba pragmatis dan rasional, manusia menjadi lebih
gampang kehilangan keseimbangan, mudah kalap dan brutal serta terjangkiti
berbagai penyakit kejiwaan. Akhirnya manusia hidup dalam kehampaan nilai dan
makna. Ketika itu agama hadir untuk memberikan makna. lbarat orang tengah
kepanasan di tengah padang Sahara, agama berfungsi sebagai pelindung yang
memberikan keteduhan dan kesejukan, serta memberi ketentraman hidup.®®
Dengan demikian, ajaran agama mencakup berbagai dimensi kehidupan manusia
(multi  dimensional) yang senantiasa dapat menyesuaikan diri dengan
perkembangan zaman. Sebaliknya, dengan agama saja tanpa mengamati,
memahami, dan mendalami ilmu pengetahuan dan teknologi, akan terjebak dalam
ritual formalitas semata. Islam tidak menolak sains bahkan menyerukan agar
mendayagunakan anugerah terbesar manusia yaitu nalar/akal untuk memahami
hakikat alam semesta.

Para pemikir masih ragu dan memperdebatkan hubungan antara nilai
moral (moralitas), fakta, dan ilmu pengetahuan. Para pemikir sekular atau
pendukung relativisme moral memandang moralitas bersifat subjektif. Sebaliknya,
para agamawan, teolog, memandang bahwa moralitas bersifat objektif dan absolut
yang berasal dari Tuhan dan Kitab Sucinya. Namun, Sam Harris meyakini bahwa
moralitas atau persoalan moral _yang berfungsi untuk menjembatani
“kesejahteraan makhluk rasional” (well-being of conscious creatures) merupakan
nilai moral objektif yang didasarkan pada fakta empirik dan realitas sebenarnya.
Dengan demikian, moralitas merupakan bidang garapan ilmu pengetahuan, bukan
hanya filsafat. IImu pengetahuan (normative science of morality) dapat
menentukan konsep nilai-nilai kemanusiaan (human values). lImu pengetahuan
harus memiliki kemampuan untuk menggambarkan fakta sehingga dapat
merumuskan cara bertindak (course of action) untuk mencapai kehidupan lebih
baik.

97 Mukti Ali, Memahami Beberapa Aspek Ajaran Islam (Bandung: Mizan, 1991), him 53.
% Haedar Nashir, Agama dan Krisis Kemanusiaan Modern, (Pustaka Pelajar, Yogyakarta:
1997)



226

Pandangan-pandangan tentang moralitas seperti ini disampaikan juga oleh
mahasiswa bernama AdN %, yang memberi penjelasan sebagai berikut:

“Dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya.
Teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi
tingkat intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan lebih
jauh dari agama. Oleh karena itu, agama bukanlah sesuatu hal yang layak
untuk dijadikan keharusan dalam kehidupan. Teknologi dapat membuktikan
sesuatu yang tidak diketahui dan menjelaskan sesuatu yang tidak dapat
dijelaskan oleh Tuhan melalui kitab dan kehadirannya".

AdN meyakini bahwa tanpa bantuan Tuhan dan agama, manusia akan tetap
sampai pada kehidupan baiknya. Ilmu pengetahuan dan teknologi akan mampu
menunjukkan arah dan menuntun manusia serta membawa dunia pada kebaikan.
Kemampuan teknologi bahkan melampaui penjelasan Tuhan dan kitab sucinya.
Bagi AdN, tingkat intelegensi seseorang bahkan tidak linier dengan agama.
Dengan kata lain, makin tinggi tingkat intelegensi seseorang justru makin jauh ia
dari keyakinan agama.

Jika Tuhan tidak mempunyai peran _karena didominasi sains dan teknologi_
lalu apa yang menjadi dasar moralitas manusia? Bagaimana manusia menentukan
nilai baik dan buruk? AdN menjawab bahwa pencapaian pengetahuan manusia
akan sampai pada titik untuk mengetahui mana tindakan baik dan mana yang
buruk. Sebagaimana yang disampaikan AdN bahwa baik buruknya alam semesta
ini bukan karena Tuhan atau agamanya melaikan karena tingginya pencapaian
sains dan teknologi yang diraih manusia.

Sam Harris lebih tajam lagi berpendapat bahwa kemampuan memilih,
menentukan, atau merumuskan nilai moral atau moralitas merupakan produk
evolusi otak (akal) manusia. Illmu pengetahuan diyakini mampu merumuskan
moralitas. Kebenaran moral adalah kebenaran yang ilmiah. “Science has long
been in the values business”. Dalam konteks ini, Harris menolak determinisme
moral _yang meyakini bahwa nilai moralitas secara apriori_ sudah melekat pada

diri manusia sejak lahir. Tentang determinisme moral ini pernah dijelaskan oleh

% Penjelasan mahasiswa AdN, semester 5, UPDM B, 18-12-2016, jam 20.46 WIB



227

Immanuel Kant (22 April 1724 — 12 Februari 1804) bahwa setiap manusia sudah
memiliki kecenderungan baik/buruk yang tertanam secara apriori sejak ia lahir.
Sehingga secara common sense saja manusia bisa tahu misalnya, kalau tidak mau
membunuh itu bukan karena takut dosa tetapi karena kesadaran manusiawi yang
ada dalam dirinya. Dalam Bahasa agama, Sang Penanam itu adalah Tuhan. Harris
tidak mau mengakui itu.

Harris memandang bahwa nilai moral merupakan produk ilmiah atau
rasionalisasi fakta objektif. Sebagai seorang ateis, dan sekular liberal, Harris
melihat tidak ada jawaban atas pertanyaan tentang moral. 1% Berdasarkan
perspektif yang melatarinya, Harris meyakini bahwa: (a) llmu pengetahuan
merupakan sumber moralitas, atau nilai-nilai kemanusiaan. “Science can
determine human values”. Ilmu dapat menjadi sumber, tolok ukur, dan alat untuk
merumuskan nilai moral; (b) Ilmu pengetahuan, pada prinsipnya, mampu
memahami dan merumuskan nilai keputusan moral tentang “apa yang seharusnya
dilakukan” dan “apa yang seharusnya diinginkan”.1%? Sam Harris meyakini bahwa
moralitas atau human values hanya dapat didefinisikan berdasarkan pada konsep
kesejahteraan (well-being). Dan, kesejahteraan harus dirumuskan berdasarkan
pada “intelligible basis”, dasar rasionalitas, prinsip-prinsip yang rasional. Olek
harena itu, hanya ilmu pengetahuan yang dapat mendefinisikan konsep
kesejahteraan dan kebahagiaan, dan menentukan nilai-nilai moralitas dalam
konteks kedua tujuan kehidupan tersebut, yaitu kesejahteraan dan kebahagiaan.

Dalam rangka mengembangkan gagasan moral ilmiah (scientific morality)
ini, Harris mengembangkan 3 (tiga) program penguatan ilmu pengetahuan yang
berkaitan dengan moralitas. Pertama, program pemahaman moral ilmiah dan
peyakinan masyarakat untuk meyakini dan mengikuti pola pemikiran dan perilaku
moral ilmiah; Kedua, program peyakinan tentang kebenaran moral, yang

ditentukan oleh ilmu pengetahuan; dan Ketiga penganjuran (kepada masyarakat)

100 Sam Harris, The Moral Landscape: How Science Can Determine HumanValues,
(Bantam Press, London: 2010), 5
101 Sam Harris, The Moral Landscape ............ 28



228

untuk mengubah perilaku dalam kehidupan kesehariannya sesuai pola pemikiran
dan perilaku yang dirumuskan ilmu pengetahuan.

Diakui penulis, pandangan Harris tentang topik “persoalan dasar” bagi
hubungan antar manusia ini memang menarik karena masih menjadi perdebatan
panjang antar madzhab etika (schools of ethics) hingga kini. Harris juga
mengangkat pandangan yang berbeda dari para pemikir etika sebelumnya. la
mengusung gagasan ‘“baru” (paling tidak, menurut claim-nya sendiri) tentang
“moral ilmiah”, yaitu nilai moral (moralitas) yang didasarkan pada ilmu
pengetahuan. Namun demikian, secara filsosofis, epistemologis, maupun empiris,
terdapat sejumlah “kelemahan” atau kekurang-tepatan konseptual jika dilihat dari
perspektif lain.

Pertama, Pandangan Harris bertolak dari asumsinya bahwa “human well-
being” merupakan tujuan akhir dari nilai-nilai kemanusiaan, karena berkaitan
dengan tujuan dari kehidupan manusia. Tujuan akhir kehidupan yang nota bene
merupakan tujuan akhir nilai-nilai kemanusiaan ini merupakan prinsip dasar dari
keputusan dan tindakan moral manusia yang bersifat relatif, tergantung pada
ruang dan waktu tertentu. Model pemikiran etis seperti ini, secara historis
sebenarnya sudah muncul sejak pertengahan abad 19-an. Nietzsche (1844-1900)
tentang “manusia tuan” dan “manusia budak” misalnya, meyakini tindakan
mengeksploitasi budak adalah tindakan moral yang “benar” dan “baik”. 102

Juga, teori-teori berparadigma relativisme moral, seperti Etika Utilitarian
yang kemudian mengilhami teori Etika Hedonistik, Etika Situasional, adalah
madzhab etika (moral) yang meyakini bahwa nilai moral/nilai etik (tentang: baik-
buruk, benar-salah, sopan-tidak sopan) merupakan nilai yang relatif, tergantung
pada ruang dan waktu, tergantung pada situasi, dan tentu saja tergantung pada
persepsi dan rumusan ‘“kebahagiaan”, “kesejahteraan” serta tujuan hidup itu
sendiri. Bedanya adalah bahwa Sam Harris mengedepankan ilmu pengetahuan
sebagai faktor pembentuk dan pembeda persepsi, kriteria, dan rumusan nilai moral

itu sendiri, sedang mazhab lain sangat bervariasi argumennya.

102 Franz Magnis Suseno, Etika Umum: Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral, (yayasan
Kanisiu,s Jakarta: 1975), 38.



229

Walau demikian, bahwa ternyata pada kondisi tertentu, ilmu pengetahuan
tidak mampu atau ragu menjawab “pertanyaan moral” pada posisi atau keadaan
“prima facie”. Prima Facie yang dimaksud di sini ialah kondisi di mana ada
keharusan melaksanakan kewajiban (atau tindakan moral yang harus dilakukan),
namun bertabrakan dengan kewajiban tindakan moral lain yang lebih tinggi. 13
Misalnya, seseorang harus (secara moral) mengatakan sesuatu secara jujur, benar,
apa adanya. Namun, di pihak lain, pada saat yang sama, jika dilakukan, maka
akan berdampak pada membahayakan nyawa seseorang. Kondisi ini, menjadi dua
nilai moral dilematik yang harus dilakukan. Keduanya, merupakan kewajiban
moral, tindakan moral yang dilakukan tetapi ilmu pengetahuan tidak mampu atau
ragu menjawabnya.

Kedua, Harris kesulitan memberi jawaban terhadap “pertanyaan moral” dari
madzhab moral lain, maupun pemikir etika “beragama” tentang hal-hal yang tidak
bisa diputuskan oleh ilmu pengetahuan, di antaranya, karena‘“ketidasadaran”
Harris tentang kelemahan ilmu pengetahuan itu sendiri. 104 Harris tidak
manyadari bahwa ilmu pengetahuan harus positivistik, “empirically observable”,
“measuring and measurable”. Sementara banyak persoalan kemanusiaan yang
sulit dirasionalisasi, diindera atau dipositivisasikan sesuai dengan prinsip-prinsip
ilmiah. Karena manusia adalah makhluk multi-dimensional.

Ketiga, Harris menolak pandangan bahwa agama merupakan salah satu
sumber nilai moral. Dengan keyakinan penuh, Harris tidak mengakui agama apa
pun _baik agama wahyu maupun agama nirwahyu, agama abrahamik atau agama
budaya_ sebagai sumber nilai moral, dan menawarkan kriteria, keputusan moral

dan rumusan tindakan moral, yang dalam kenyataannya menjadi rujukan sebagian

103 |stilah Prima Facie dipopulerkan oleh W. David Ross. Prima facie menunjukkan bahwa
sesungguhnya pada pandangan awal yang muncul adalah situasi moral yang hanya kemunculan
semata, tetapi yang dapat ditelaah secara objektif.” Penelaahan secara objektif yang dimaksud
Ross adalah, faktanya manusia memiliki kecerdasan untuk membandingkan pilihan moral
manakah yang paling menyebabkan kebaikan utama. Melalui cara ini menurut Ross maka kita
dapat menghindarkan generalisasi yang dapat mengakibatkan pada keburukan, seperti dalam
contoh menyampaikan kejujuran yang mengakibatkan kematian bagi orang lain. Prima Facie
menekankan tentang bagaimana seseorang merefleksikan pilihan-pilihan moralnya, sebelum ia
bertindak.

104 yang bersifat rasional, objektif, positivistik, empirik, dan terukur.



230

besar warga dunia hingga kini. Harris menolak moral yang bersumber dari ajaran
agama, karena dianggapnya merupakan konsep moralitas yang irrasional.
Rumusan tindakan moral yang diajarkan cenderung merupakan “pemasungan dan
pembatasan kebebasan berpikir’ manusia yang “kontradiktif” dengan hak asasi
manusia terkait dengan “freedom of expression, freedom of thought, freedom of
religion”.

Moralitas (bersumber dari) agama dinilai sebagai nilai preskriptif (perintah,
mengharuskan untuk melakukan/tidak melakukan sesuatu secara paksa tanpa
nalar), sehingga terkategori sebagai “preskripsionisme moral”. Menurutnya, nilai
moral agama tidak relevan dengan peradaban sekarang yang modern.

Dalam konteks penolakan terhadap agama sebagai sumber nilai moral ini,
Harris kurang cermat membedakan isi ajaran moral dari berbagai agama, yang
secara doktriner, memuat ajaran berbeda. lronisnya, Harris melihat Islam, yang
bersumber pada Al Qur’an dan As Sunnah, dan Ijtihad, memiliki kandungan isi
pesan yang inspiratif bagi perumusan nilai moral pada berbagai aspek perilaku
_ekonomi, politik, budaya, dan lain-lain_.

Keempat, Harris menggarisbawahi pandangan moralnya, bahwa “nilai
moral”, sebagai bagian dari “human values” harus ilmiah dalam arti rasional dan
faktual. Artinya, keputusan dan tindakan moral baik-buruk, benar-salah harus
didasarkan pada rasionalitas dan fakta di masyarakat. Dalam hal ini, Harris
melupakan, bahwa manusia dalam wujudnya adalah makhluk multi-dimensional,
yang terdiri dari unsur dan struktur jasmaniah (fisik) dan ruhaniah (psikis). Hal ini
berarti bahwa ternyata, unsur psikis (pikiran, perasaan, naluri, termasuk hati-
nurani) belum sepenuhnya dapat diukur perilakunya. Apalagi jika sebuah nilai
atau tindakan moral ini dikaitkan dengan nilai budaya masyarakat.

Dengan demikian, prinsip dasar nilai moral, keputusan moral, dan tindakan
moral, atau moral judgment juga sulit diukur dan dirumuskan secara ilmiah.
Kompleksitas struktur psikis, dan tata nilai budaya, serta religiousitas masyarakat.
Dengan demikian maka menjadikan “prinsip dasar nialai”, “keputusan moral” dan
“tindakan moral” secara psikologis, sosiologis, maupun agama sulit atau tidak

selamanya dapat diilmiahkan (dirasionalisasikan, diobjektifikasi, atau diukur



231

secara faktual), karena berkecenderungan emosional, berbasis emosi, rasa, atau
naluri.

Kelima, sebagai tambahan di luar fokus, Harris menolak agama terutama
agama wahyu (abrahamik). Hal ini, sangat wajar karena Sam Harris adalah
seorang atheis. Harris terlihat tidak konsisten ketika mengakui agama Buddha
mengajarkan nilai kemanusiaan yang baik sesuai dengan moral ilmiahnya. Latar
belakang pendidikan, interest politik, dan pengamatannya terhadap fenomena
radikalitas atau ekstremitas kelompok agama menjadikannya benci dan menolak
kehadiran agama karena dinilai menjadi faktor perusak kebahagiaan dan

kesejahteraan manusia.

4. Agama dan Spiritualitas

Selama kurang lebih tiga abad terakhir ini peradaban manusia modern
dipengaruhi oleh gerakan pemikiran Renaissance. Ciri yang menonjol adalah
pandangannya Yyang antroposentris, meletakkan otonomi manusia dengan
mengandalkan kemampuan rasionalitas di atas segalanya. Sehingga ada
kecenderungan memunculkan paham humanisme, deisme, agnotisme bahkan
atheisme. Dunia ilmu pengetahuan bersifat positifistik, meletakkan dominasi
ilmu-ilmu empirik, eksak dengan metodologinya sebagai paradigma. Ada
dikotomi antara kebenaran Ilmu pengetahuan dengan kebenaran wahyu. Tata
perekonomian disusun atas dasar kapitalistik, mekanisme pasar bebas menjadi
ukuran. Kehidupan manusia ditandai dengan sikap materialistik, sekularistik yang
tidak memperhatikan, mempedulikan kehidupan batiniah manusia. Keputusan
tindakan manusia bersifat pragmatis jangka pendek, baik buruk diukur dari segi
menguntungkan atau tidak menurut ekonomi. Tetapi di sisi lain terjadi krisis
kemanusiaan di bidang norma moral, kehilangan orientasi hidup yang bermakna,
kerusakan lingkunganm, keserakahan, kesenjangan yang melebar dan lain-lain.

Secara sederhana A.M.Saifuddin menggambarkan bahwa manusia modern

menampilkan wajahnya dalam tiga dimensi, yakni kemanusian yang tidak



232

bertuhan (humanisme), materi yang tidak bertuhan (materialisme), dan perilaku
yang tidak bertuhan (atheisme).}®® Akibatnya adalah manusia menjadi merasa
terasing di tengah teknologi hasil ciptaannya dan kehilangan makna dalam
mencari arti kehidupan bagi dirinya sendiri. Manusia modern dihadapkan pada
situasi meaningless, situasi ketidakbermaknaan dalam kehidupan. Usaha untuk
bisa lolos dari kepungan tiga dimensi sebagaimana dikemukakan A.M.Saifuddin
tersebut adalah manusia harus mencari dan kembali ke nilai agamawi sebagai
Supreme morality untuk kehidupan.

Terhadap situasi mengecewakan ini Postmodernisme berhasil menawarkan
opini dan melontarkan kritik tajam terhadap wacana modernitas dan kapitalisme
(global) mutakhir. Di tengah kemapanan dan pesona yang ditawarkan oleh
proyek modernisasi  dengan rasionalitasnya, postmodernisme justru ditampilkan
dengan sejumlah evaluasi kritis dan tajam terhadap impian-impian masyarakat
modern, sekaligus bagi era kebangkitan spiritualitas keagamaan. satunya
berimplikasi pada interpretasi tentang Tuhan dan absolutisme agama. Ciri utama
yang paling mendasar dan khas dari filsafat Posmo adalah penolakannya terhadap
cara berfikir terstruktur mengikuti kaidah berpikir umum dan ketat sesuai asas
logika yang mengarah pada pengakuan akan adanya bentuk kebenaran tunggal.
Posmo menolak hukum berpikir yang dibakukan yang seolah mengarahkan semua
orang pada rumusan yang sama dan seragam.

Postmodernisme adalah gelombang cara berpikir yang memandang
kemapanan modernisme telah runtuh dan ketinggalan jaman. Ketinggalan jaman
maksudnya ialah bahwa kemapanan yang telah dibangun oleh modernism telah
ketinggalan legitimasinya, aktualitasnya, relevansinya. Keruntuhan ini seiring
dengan berkembangnya peradaban baru yang mendobrak bentuk-bentuk
kemapanan hidup manusia. (Riyanto Armada, 2002).

Postmodernisme dalam konteks sosiologi (perkembangan masyarakat) di

Indonesia, muncul pada era 1990-an. Masyarakat postmodernisme adalah

105 A M.Saifuddin, Ada Hari Esok — Refleksi Sosial, Ekonomi dan Politik untuk Indonesia
Emas, (Jakarta: Amanah Putra Nusantara, 1995), 2-3.

106 Elis Teti Rusmiati, Postmodernisme dan Agama, Tugas Akhir kuliah dengan dosen
Prof. Bambang Sugiharto, Juli 2017



233

masyarakat yang secara finansial, pengetahuan, relasi, dan semua prasyarat
masyarakat modern terlampaui. Artinya gejala postmodernisme muncul di
berbagai belahan dunia jika masyarakatnya sudah memiliki keterpenuhan
material, namun ia kering dari sudut kekayaan batin, karena modernisme
berpilarkan rasio, ilmu, dan antropomorphisme.

Keterpenuhan materi dan pada saat bersamaan menghadirkan kekosongan
dimensi spiritualitas menumbuhkan berbagai gerakan yang bernuansa pencarian
makna kehidupan (the meaning of life). Fenomena ini muncul karena manusia
terus dipacu dan dipicu untuk memenuhi kebutuhan fisik-jasmani.Oleh sebab itu,
kemunculan gerakan new age, child of god dan merebaknya sekte-sekte
spiritualitas merupakan salah satu indikasi kemuakan terhadap dunia materi yang
diagung-agungkan modernisme.

Secara filosofis kegagalan modernitas dalam memenuhi segala kebutuhan
manusia menyebabkan kepanikan atau Kkrisis epistemologi. Sosiolog agama
Michael Baigent seperti dikutip Nurcholish Madjid, ialah yang memopulerkan
istilah ini.Pada mulanya istilah tersebut bermakna adanya kesulitan umat
beragama menjelaskan hubungan yang organik antara ilmu pengetahuan dan
sistem keimanan. Akibatnya pemeluk agama gagal menemukan makna hidup
yang merupakan tujuan akhir beragama.Krisis ini tidak mengenal agama, ras,
etnis, dan geografis.la bersemayam dalam benak masyarakat yang kemudian
melahirkan krisis multidimensi secara global. Dalam konteks itulah masyarakat
membutuhkan turning point (titik balik) untuk kembali ke nilai hakiki
kemanusiaannya.

Krisis epistemologi muncul karena peralihan pemikiran, dari tradisi lama ke
pola pikir baru.Namun ketika pemahaman yang baru belum terformulasi secara
komprehensif dan integral, pada praktinya tidak jarang menimbulkan benturan.
Kehadiran Jaringan Islam Liberal (JIL), misalnya, cerminan dari kondisi peralihan
tersebut. Sangat beralasan jika kehadiran JIL, ditentang oleh masyarakat agama
yang berbeda pemahaman. Selain isu yang diusung kelompok JIL bersebrangan
dengan maistrem, juga karena menggunakan metodologi yang berlainan dengan



234

yang biasanya.Dalam konteks inilah, tawaran postmodernisme dengan berbagai
ciri khasnya menemukan tautannya.

Menurut Yasraf Amir Piliang (1999) Kritik terhadap modernisme
dilakukan dalam dua arah: Pertama, kritik diri (self-critism) seperti yang
dilakukan Madhzab Frankfrut, Habermas, Adorno, Horkheimer, Marcuse yang
mencari titik-titik kritis ideologis dari modernitas dalam rangka melanjutkan
proyek modernitas yang belum rampung; Kedua, kritik dari luar modernitas atau
yang ingin meruntuhkan modernitas yang dianggap telah kehilangan daya
utopisnya.Nietzsche dan Heiddeger adalah yang mengawali kritik terhadap
modernitas.Meski tidak menyebut postmodernisme, Nietzsche dan Heiddeger
dianggap sebagai Bapak postmodernisme.Nietzsche melontarkan gagasan
nihilisme dan Heiddeger dengan konsep tentang Ada (Being).

Dalam catatan Pauline M. Rosenau (Akbar S. Ahmed:1996) ada lima
alasan mengapa terjadi krisis dalam modernisme: Pertama, modernisme dinilai
tidak bisa menghadirkan kehidupan masa depan ke kehidupan yang lebih baik
seperti yang digembar-gemborkan para penganut sejatinya; Kedua, adanya
kesewenang-wenangan dalam mempergunakan ilmu pengetahuan dan teknologi
modern untuk melanggengkan kekuasaan; Ketiga, banyak pertentangan tajam
antara teori dan fakta dalam kaidah ilmu modern; Keempat, ilmu pengetahuan dan
teknologi modern gagal memecahkan problematika kemanusiaan.Dari sinilah
muncul berbagai patologi sosial yang justru menghancurkan nilai kemanusiaan itu
sendiri. Kelima, aspek mistis dan metafisika terabaikan karena memberi perhatian
lebih kepada dimensi fisik.

Adapun Anthony Gidden dalam The Consequences of Modernity seperti
dikutip Ali Maksum (2009), menyebutkan beberapa sisi gelap modernitas, antara
lain: penggunaan kekerasan dalam menyelesaikan masalah, penindasan oleh yang
kuat kepada yang lemah, ketimpangan sosial, kerusakan lingkungan yang dipicu
oleh kapitalisme, industrialisme, dan lemahnya negara. Inilah yang disebut Capra
dengan krisis ekologi global.

Pada tataran praxis-operasional, Bambang Sugiharto (1996) mencatat

empat kelemahan modernism; Pertama, modernisme cenderung mengontrol dan



235

mengendalikan dengan desain dan rekayasa; Kedua, rasionalitas modern mewujud
berinkarnasi pada sosok birokrasi; Ketiga, rasionalitas modern mewujud dalam
bentuk rasionalisme instrumental yang merupakan sukma kehidupan bisnis;
Keempat, fragmentasi.Yang jelas masyarakat postmodernisme kerap dipakai
untuk mendeskripsikan masyarakat setelah era industri (post-industrial society),
masyarakat yang dibangun oleh komputer (computer society), masyarakat yang
sudah terjerumus pada konsumerisme (consumerism society), dan masyarakat
yang dipenuhi dengan tanda (semiurgy society).

Selain hal tersebut, satu karakter penting modernisme yang dikritik oleh
postmodernisme adalah oposisi biner (jika A benar, maka B pasti salah). Tidak
ada yang salah dan benar dalam dunia ini, akan tetapi semuanya memiliki
kebenaran masing-masing. Contoh yang paling sering diangkat oleh para
postmodernis adalah masalah budaya dan agama. Semua budaya yang terdapat di
muka bumi ini memiliki cerita dan makna masing-masing. Demikian juga halnya
dengan agama, semua punya kebenaran tersendiri. Tidak ada agama yang salah
dan agama yang benar, namun semua agama memiliki dan membawa
kebenarannya.

Beberapa kecenderungan dasar posmodernisme sebagaimana yang
diungkapkan Bambang Sugiharto (2002: 52):

1) Kecenderungan menganggap klaim tentang realitas (diri subjek, sejarah,
budaya, Tuhan, dan lainnya) sebagai konstruksi semiotis, artifisial, dan
ideologis;

2) Skeptis terhadap segala bentuk keyakinan tentang ‘“substansi” objektif
(meski tidak selalu menentang konsep tentang universalitas);

3) Realitas dapat ditangkap dan dikelola dengan banyak cara, serta dengan
banyak sistem (pluralitas);

4) Paham tentang “sistem” sendiri dengan konotasi otonom dan tertutupnya
cenderung dianggap kurang relevan, diganti dengan “jaringan”,
“relasionalitas” ataupun “proses” yang senantiasa saling-silang dan

bergerak dinamis;



236

5) Cara pandang yang melihat segala sesuatu dari sudut oposisi biner pun
(either-or) dianggap tak lagi memadai. Segala unsur ikut saling
menentukan dalam interaksi jaringan dan proses (maka istilah
‘posmodernisme’ sendiri harus dimengerti bukan sebagai oposisi,
melainkan dalam relasinya dengan ‘modernisme”).

6) Melihat secara holistik berbagai kemampuan lain selain rasionalitas,
misalnya emosi, imajinasi, intuisi, spiritualitas, dan lainnya;

7) Menghargai segala hal lain (otherness) yang lebih luas, yang selama ini
tidak dibahas atau bahkan dipinggirkan oleh wacana modern, misalnya
kaum perempuan, tradisi lokal, agama, dan sebagainya.

Secara sederhana gejala postmodernisme terdiri dari: Pertama, menolak
universalitas. Menurut kaum postmodernisme tidak ada konsep yang bisa dipakai
untuk semua umat manusia. Yang disodorkan adalah localize dan pluralistik.
Trend ini juga merambah yang berkaitan dengan keyakinan atau agama.

Kedua, menolak ideologi. Bagi kaum postmodernisme ideologi yang ada,
seperti liberalism dan ideologi agama adalah palsu dan menyimpan kepentingan,
khususnya kekuasaan. Oleh karenanya postmodernisme dengan tegas menolak
prinsip-prinsip yang permanen sebuah ideologi.

Ketiga, menolak objektivitas. Kaum postmodernisme menolak satu alat
ukuran kebenaran bernama objektivitas. Kebenaran tidak bisa digeneralisir karena
la milik semua orang; Bahwa manusia menjadi pusat kebenaran.Kebenaran
tergantung dari refleksi individu. Di luar manusia ada kebenaran tetapi manusialah
yang menentukan dan menemukanya.

Keempat, mengritik semua jenis sumber ilmu pengetahuan.Prinsip
kepastian dan sebab akibat, misalnya, diingkari dengan dalih bersifat
relatif. Semuanya tergantung pada subjek (manusia). Pengetahuan yang telanjur
dianggap benar harus diuji terus menerus, dikritisi tanpa henti, dan dibongkarnya.
Sebab bukan tidak mungkin di balik kepastian terkandung ideologi dan
kepentingan tertentu (vested interest) yang merugikan.



237

Kelima, menolak metodologi yang tetap dan pasti. Bagi kaum
postmodernisme, berbagai metodologi dan perangkat berfikir yang tersedia
hanyalah salah satu, bukan kepastian dan keharusan mengikuti metodologi yang
ada. Oleh karenanya kritik yang sering dilontarkan kepada pemikiran kaum
postmodernisme adalah antimode; illogical; tidak memilki standar metode yang
baku. Dari kekacauan metodologi inilah sebutan nihilisme dalam semua aspek
muncul: Agama, Ideologi pemahaman, Logika dan Teks.

Jalan yang mereka buat untuk itu diantaranya yang fenomenal adalah
melalui ide 'dekonstruksi’ yang ujungnya diantaranya melahirkan gagasan
hermeneutika, dekonstruksi bahasa termasuk dekonstruksi terhadap makna-makna
yang semula sudah dianggap pasti-baku-permanen dan lalu membuka ruang
seluas-luasnya bagi hadirnya beragam penafsiran baru.

Sebagai konsekuensinya, terutama pasca hadirnya filsafat dekonstruksi,
jalan pikiran kaum Posmo seolah tercerai berai kepada bentuk pemikiran
individualis yang sudah berbeda corak dan tujuan tanpa dapat disatukan oleh
sebuah konsensus-tujuan atau konstruksi filosofis yang sama sebagaimana yang
masih ada dalam corak filsafat klasik. Karena lebih bercorak individualis maka
filsafat posmo lebih bernuansa subjektif, bernuansa pandangan pribadi orang per
orang, tidak mengungkap suatu kebenaran bercorak “universal” yang berlaku
untuk keseluruhan.

Pada akhirnya corak filsafat Posmo bukan lagi mengarah pada ketunggalan
yang menjadi konsensus kaum “strukturalis” tetapi lebih condong pada
kemajemukan dan keanekaragaman. Mereka tak lagi mencari-cari bentuk
“kebenaran tunggal” yang berlaku untuk keseluruhan tapi lebih berorientasi pada
pandangan individualistik yang beragam tanpa penekanan pada penerapan konsep
dualistik (ini benar/ini salah) yang jelas, sebagaimana yang ada dalam ranah ilmu
logika.

Cara atau filosofi berfikir ala Posmo ini tanpa sadar sudah mewabah ke
mana-mana atau dengan kata lain, saat ini sudah nampak jelas eksistensi
kehadirannya di wilayah publik di antaranya pada orang orang yang cenderung

memuja atau orientasi pada keragaman tanpa mau mencari yang tunggal alias satu



238

kebenaran yang hakiki di balik keragaman itu. Gejala ini pula yang nampaknya
mewabah pada sebagian mahasiswa di Jakarta.

Gagasan tentang absolutisme agama dan kebenaran tunggal perspektif
posmo ini sejalan dengan pandangan beberapa mahasiswa di UP dan UPDM B.
Fny%” melihat agama dalam konteks kehidupan sekarang seperti berikut ini:

“Yang perlu digaris bawahi adalah agama tidak bisa sesuai dengan
perkembangan konteks kultural modern manusia, karena klaim tentang
agama adalah sesuatu yang absolut dari Tuhan dan "harus" sesuai pada
turunnya "wahyu" tersebut, disini kita memainkan peran kepercayaan dan
rasionalitas. Apakah anda percaya? Maka silahkan jalankan. Bagi yang tidak
percaya? Ya menjalankan apa yang menurutnya relevan.”

Mahasiswa lainnya, AA® menyarankan untuk tidak berhenti berpikir
mengikuti dinamika zaman.

“Teruslah berfikir, Temukan ideologi ideologi alternatif bagi kehidupan,
struktur sosial kita, dan berusaha terus untuk beri manfaat bagi orang
banyak tanpa memandang agama, keimanan orang tersebut menjadi
keimanan untuk menjadi baik bagi individu lain tanpa memandang ras
agama suku dll. Apakah mereka kembali yakin akan agama mereka ketika
merka sudah berbuat demikian? lya, jika mereka mempunyai keinginan
untuk mengkomparasi tindakan mereka yg baik dengan agama. Tidak, jika
mereka tidak mengkomparasi kedua hal tsb.”

Mengabaikan absolutisme kebenaran agama bagi mahasiswa tidak dalam
arti mengabaikan norma dan kebaikan-kebaikan dalam hidup. Kepedulian untuk
tetap berusaha memberi manfaat bagi orang banyak dan alam sekitar, terus
dilakukan tetapi tidak dengan atas nama agama atau melihat dari agama mana
berasal. Sekat antar agama, suku dan golongan tidak lagi menjadi batas. Dengan
kata lain, dalam dunia kontemporer sekarang ini yang lebih dipentingkan menurut
pendapat mahasiswa (informan) bukan pada religiusitas tetapi lebih pada
spiritualitasnya.

Menurut Davin Ray Graffin'®, Teologi turun derajatnya pada masa

modernisme karena dua sebab: Pertama ketika peralihan abad pertengahan ke

107 Mahasiswa UPDM B Semester 7
108 Mahasiswa UPDM B Semester 7



239

abad modern nilai-nilai transenden dan jiwa manusia yang menjadi inti dari visi
religius mulai luntur. Dengan kata lain ketika abad modern lahir di mana
rasionalitas menjadi sangat didewakan, Tuhan tidak lagi menjadi penting dan
memiliki peranan yang besar seperti ketika abad pertengahan. Kedua dalam dunia
modern teologi tidak lagi relevan. Teologi yang dianggap sebagai pusat dan
pertahanan iman sudah tidak diperlukan, karena modernitas sudah mampu
menemukan dan menyelamatkan dirinya dengan teknologi sains. Singkatnya
teologi menjadi tersisin karena pandangan dunia modern tidak memberikan
kemungkinan suatu visi teologis yang rasional dan bermakna. Dalam keadaan
krisis seperti ini teologi tidak lagi menemukan dirinya secara utuh. Tuhan dan
agama seakan-akan menjadi lenyap dalam dunia ilmu pengetahuan modern.

Graffin kemudian menjelaskan tentang teologi baru postmodern. Pertama:
Tuhan dalam postmodern tidak dimengerti sebagai sesuatu yang mengarah pada
satu pribadi di luar dunia yang memberi pengaruh pada dunia. Kedua: secara
epistemologis teologi postmodern berdasarkan pada pengakuan akan adanya
persepsi non inderawi. Ketiga: dalam memandang alam, postmodern berdasar
pada alternatif lain yaitu pandangan yang menyatakan bahwa perasaan dan nilai
intrinsik merupakan ciri khas yang ada pada semua individu yang membentuk
alam 110

Griffin juga membicarakan Tuhan dalam postmodern. Di sini pertama-
tama griffin memberikan satu dasar atau latar belakang bagaimana Tuhan dihayati
dalam dunia modern sampai postmodern. Dalam dunia modern Tuhan tidak lagi
dihayati sebagai satu sumber keselamatan atau sumber iman, melainkan Tuhan
hanya dihayati sebagai satu pribadi yang ada. Semuanya hanya berhenti pada
paradigma yang seperti ini. Secara tidak langsung Tuhan memang tidak ditolak
secara radikal, tetapi pada abad ini Tuhan hanya dianggap sebagai sesuatu yang
ada yang tidak memberi pengaruh apa-apa. Mengapa hal ini bisa terjadi demikian?
Karena pada masa itu modernitas melahirkan apa yang disebut dengan komitmen

formal. Saat itu jaman pencerahan bangkit dan memandang bahwa komitmen

109 pavid Ray Griffin, Tuhan dan Agama dalam Dunia Postmodern, Diterjemahkan oleh A.
Gunawan Admiranto, Kata Pengantar oleh Bambang Sugiharto, (Penerbit Kanisius: 2005)
110 pavid Ray Griffin, Tuhan dan Agama......



240

formal ini pada akhirnya melahirkan satu kebebasan. Komitmen ini lahir karena
setiap keyakinan yang pada waktu itu dihayati, termasuk juga Tuhan, sunguh-
sungguh membatasi kebebasan manusia. Selain karena paham yang membatasi
kebebasan, ada juga pemikiran baru bahwa pengertian dan pengalaman akan
Tuhan itu dibatasi oleh persepsi inderawi.!!!

Setelah Tuhan begitu tidak dipercayai dan diyakini pada dunia modern,
satu ruang yang mampu mengenalkan Tuhan juga terancam yaitu agama. Dari apa
yang terjadi pada masa-masa awal abad modern hingga munculnya postmodern,
Griffin dalam kaitanya dengan agama mau menawarkan satu gagasan agama baru.
Agama postmodern adalah satu gagasan baru yang lebih menonjolkan satu
religiusitas dalam setiap pribadi manusia. Agama bukan lagi sebagai satu institusi
yang mengekang kebebasan manusia dalam berkreativitas bersama penciptanya.
Agama postmodern mencoba membuka pengalaman yang naturalistik yang
memberi makna bagi hidup dan kebebasan. Griffin mencoba memberi satu
gagasan bahwa agama postmodern memberikan satu dasar bahwa perasaan dan
nilai instrinsik dalam diri manusia merupakan ciri khas dalam setiap individu.
Sehingga agama menjadi lebih realistis dan terhindar dari dualisme dan
materialisme. Agama postmodern mencoba membuka setiap pengalaman manusia
menjadi satu pribadi yang utuh, yang mampu berkreativitas bersama sang ilahi.
Juga dalam hal lain agama postmodern memberikan satu nuansa harmonis pada
imu pengetahuan dan teologi. Agama postmodern mencoba medekonstruksi
paradigma abad modern bahwa pengetahuan yang menjadi dewa baru bagi umat
manusia itu menjadi lebih seimbang dan memiliki derajat yang sama dengan
teologi. Spiritualitas kreativitas tanpa kepatuhan yang mau ditawarkan dalam
postmodern membatu setiap manusia menggali dirinya sendiri bersama alam dan
sang pencipta.

Griffin menjelaskan posisi dan makna Tuhan dalam spiritualitas gagasan-
gagasan baru yang menggantikan agama. Jadi, agama postmodern (kontemporer)

dipahami bukan agama sebagai suatu lembaga (institusi) tapi spiritualitas.

111 pavid Ray Griffin, Tuhan dan Agama...........



241

5. Penguatan Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam

Pendidikan merupakan proses transformasi budaya dan nilai-nilai luhur
kepribadian yang dilaksanakan secara sistematis dan terprogram. Masalah
pendidikan merupakan masalah dinamis seiring dengan perkembangan zaman dan
budaya manusia. Usaha-usaha perbaikan dalam pendidikan mulai dari faktor
pendidik, sarana pendidikan, lingkungan pendidikan dan sistem pendidikan, mesti
senantiasa dilakukan oleh praktisi pendidikan secara terus menerus. Pendidikan
merupakan pilar penting dalam membuat perubahan. Sebagai pilar atau dasar bagi
perubahan maka pendidikan mempunyai beban berat untuk mengupayakan
perubahan tersebut.

Derasnya arus informasi sekarang ini menyebabkan dunia seakan-akan
semakin sempit, mengglobal dan tanpa batas (borderless), menjadikan persaingan
hidup antara individu dan kelompok semakin menjadi cepat sehingga
mengakibatkan lunturnya nilai-nilai keagamaan, kepribadian individu, serta moral
masyarakat dan bangsa. Dalam masa seperti ini dibutuhkan suatu kualitas individu
dan masyarakat yang kokoh dalam arti individu dan masyarakat yang sehat,
mandiri, beriman dan bertagwa, cinta tanah air serta memiliki kecakapan dalam
menguasai ilmu dan teknologi. Ini menjadi tugas dari pendidikan agama Islam
(PAI) untuk mewujudkannya melalui pembelajaran di perguruan tinggi.

Mata kuliah Pendidikan Agama Islam dipandang sebagai elemen vital
dalam sistem pendidikan nasional di Perguruan Tinggi Umum (PTU). Oleh karena
itu dalam setiap upaya perbaikan mutu pendidikan tidak lepas dari penguatan mata
kuliah ini. Penguatan mata kuliah PAI saat ini merupakan hal yang mendesak
untuk dilakukan mengingat berbagai perkembangan ilmu dan teknologi serta arus
globalisasi yang sedemikian cepatnya. Penguatan mata kuliah PAI menjadi
alternatif yang bisa ditawarkan dalam kerangka meningkatkan mutu kualitas
pembelajaran untuk membentuk pribadi mahasiswa yang berkarakter.

Pendidikan mempunyai tujuan untuk mencerdaskan kehidupan bangsa dan
meningkatkan kualitas sumber daya manusia dalam upaya mewujudkan cita-cita

bangsa Indonesia serta mewujudkan kesejahteraan umum. Pendidikan nasional



242

berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban
bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa,
bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang
beriman dan bertagwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat,
berilmu, cakap, keatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta
bertanggung jawab.

Pendidikan agama Islam (PAI) pada Perguruan Tinggi Umum (PTU)
memiliki peran yang sangat strategis dalam mewujudkan tujuan pendidikan sesuai
dengan UU tersebut, baik pada pemenuhan kompetensi mahasiswa sebagai pribadi
muslim maupun dalam konteks berkehidupan sosial sebagai warga negara.
Sebagai seorang muslim, mahasiswa perlu diberikan pelayanan pendidikan dan
pemahaman yang memadai guna menjalankan kewajiban sebagai komitmen
keberagamaannya. Demikian juga, dalam berkehidupan sosial sebagai warga
negara, wawasan dan komitmen kebangsaan bagi mahasiswa juga perlu diberikan
secara memadai sehingga mampu berkiprah dalam membangun bangsa dan
memiliki integritas nasionalisme yang tinggi.

Jika kematangan pemahaman agama kurang memadai, lalu di sisi lain
terjadi perubahan pola pikir mahasiswa dengan berkembangnya ilmu pengetahuan
dan teknologi, maka dapat berakibat pada bergesernya pola pikir/mind set/agidah.
Dari sinilah kemudian muncul celah yang memungkinkan lahirnya pemahaman
seperti atheis dan agnostik. Pada sisi lain, pemahaman agama yang kurang
memadai ketika menyatu dengan sikap kritis yang dimiliki mahasiswa,
memungkinkan pula menumbuhkan benih-benih radikalisme di kampus.

Dalam era global dan teknologi informasi yang sarat dengan masalah-
masalah etis dan moral ini, masyarakat Indonesia khususnya kaum muda
memerlukan pengenalan yang benar akan nilai-nilai kemanusiaan. Agama sebagai
pranata sosial berperan sangat penting dalam mempengaruhi perilaku mahasiswa
dalam kehidupan sehari-hari. Peranan penting agama bagi mahasiswa ditanamkan
melalui mata kuliah Pendidikan Agama yang diharapkan bisa mnumbuhkan dan
memperkokoh karakter agamanya sehingga ia dapat berkembang menjadi

cendekiawan yang tinggi moralnya dan benar serta baik perilakunya.



243

Di sisi lain, perilaku kehidupan beragama di Indonesia masih kuat
dibayang-bayangi tradisi formalisme dan belum mempunyai kekuatan untuk
mengoreksi distorsi moral dalam kehidupan sosial. Melihat problematika
pemahaman keagamaan yang berkembang pada mahasiswa, mata kuliah
Pendidikan Agama seharusnya bisa menyentuh sampai sejauh itu.

Mata kuliah Pendidikan Agama diharapakan mampu memberikan solusi
dan diajadikan sebagai basis penanaman nilai-nilai moral. Tetapi dalam penilaian
Abd A‘la 12 Pendidikan Agama secara umum di Indonesia memiliki kelemahan-
kelemahan sebagai berikut: Pertama, dari aspek content (isi materi).
Pembahasanya sejak dulu hanya berkutat seputar persoalan-persoalan agama yang
bersifat ritual-formal serta agidah/teologi yang terkesan eksklusif. Persoalan
keagamaan yang lebih substansial tidak pernah terkuak secara kritis. Misalnya,
pemaknaan kesalehan di dalam konteks sosial, dan perlunya kerja rintisan yang
kreatif dan transformatif, serta keharusan kerja sama dengan umat agama lain
sebagai manifestasi keberagamaan yang benar. Kedua, dari aspek penilaian.
Penilaian pendidikan agama hanya bersifat karitatif artinya keberhasilan
pendidikan agama semata-mata didasarkan kepada penilaian yang didasarkan
kepada belas kasih, siapa saja yang telah mengikuti pendidikan agama, ia mesti
dianggap telah memahaminya. Penilaian nyaris tidak didasarkan kepada aspek
yang bersifat kognitif dan afektif, apalagi psikomotorik.

Senada dengan pendapat di atas, Haidar Bagir!®® mengemukakan bahwa
kegagalan pendidikan agama disebabkan oleh dua hal: Pertama, Pengajaran
pendidikan agama selama ini dilakukan secara simbolik-ritualistik. Agama
diperlakukan sebagai kumpulan simbol-simbol yang harus diajarkan kepada
peserta didik dan diulang-ulang, tanpa memikirkan korelasi antara simbol-simbol
ini dengan kenyataan dan aktivitas kehidupan di sekitar mereka. Dalam hal
pemikiran, mereka para siswa/siswi kerap dibombardir dengan serangkaian norma

legalistik berdasarkan aturan-aturan figh yang telah kehilangan nilai moralnya.

112 Abd A‘la, 2002. Pendidikan Agama yang Mencerahkan, Kompas, 4 Januari 2002.
113 al-Attas, Muhammad Naquib, Konsep Pendidikan dalam Islam, terj. Haidar Baqir,
Bandung: Mizan,t.t



244

Kedua, pendidikan agama dinilai gagal karena mengabaikan syarat-syarat
dasar pendidikan yang mencakup tiga komponen; intelektual, emosional, dan
psikomotorik. Pendidikan agama hanya terfokus pada aspek kognisi (intelektual-
pengetahuan) semata, sehingga ukuran keberhasilan peserta didik hanya dinilai
ketika mampu menghafal, menguasai materi pendidikan, bukan bagaimana nilai-
nilai pendidikan agama seperti nilai keadilan, tasamuh, dan silaturrahmi, dihayati
(mencakup emosi) sungguh-sungguh dan kemudian diproaktifkan (psikomotorik).

Karena kelemahan-kelemahan ini maka kemudian menjadikan manusia
terasing dari agamanya bahkan dengan kehidupannya sendiri. Mereka hanya
mengenal agama sebagai klaim-klaim kebenaran sepihak. Mereka terperangkap
dengan pemahaman ajaran agama yang bersifat permukaan dan bersifat legal-
formalistik yang hanya terkait dengan persoalan halal-haram, iman-kafir, surga-
neraka. Sedangkan ajaran dasar agama yang sarat dengan nilai-nilai spiritual dan
moralitas, seperti kedamaian dan keadilan, menjadi terbengkalai, tidak pernah
disentuh secara serius.

Akibatnya, pesan dan misi agama yang bersifat perenial terbenam di balik
keberagamaan eksklusif. Teks-teks suci dibaca tiap hari namun maknanya yang
hakiki tidak terwujud dalam kehidupan. Kedamaian hidup, keadilan, persamaan
kemanusiaan dan nilai-nilai sejenis yang menjadi risalah agama-agama besar tidak
lagi menjadi komitmen umat beragama. Sebaliknya, sikap dan perilaku yang
bertentangan dengan agama merebak di mana-mana. Kedzaliman, ketidakadilan,
dan kekerasan menjadi bagian dari kehidupan masyarakat. Ironisnya kejahatan
hidup berdampingan akrab dengan bentuk-bentuk keagamaan formal. Seseorang
yang rajin melakukan ritual keagamaan tidak mustahil sebagai koruptor kelas
kakap yang merugikan jutaan manusia lain*'* (Abd A‘la, 2002). Semua itu sampai
batas tertentu merupakan kegagalan pendidikan agama formal yang selama ini
berjalan di Indonesia.

Menanamkan pemahaman agama yang memadai, menjadi tanggung jawab
yang cukup berat bagi dosen mata kuliah PAI. Dengan bobot 2 SKS untuk mata
kuliah PAI, menjadi tantangan tersendiri ketika dituntut untuk mampu melakukan

114 Abd A‘la, 2002. Pendidikan Agama yang Mencerahkan, Kompas, 4 Januari 2002.



245

serangkaian pendekatan dan proses pembelajaran agar dapat menghasilkan
kompetensi mahasiswa yang mampu menjalankan kewajiban dan bertanggung
jawab atas dirinya sendiri.

Efek dari bobot 2 SKS ini sangat memprihatinkan karena ternyata mata
kuliah PAI tidak berpengaruh terhadap perkembangan pola pikir keagamaan
mahasiswa. Dengan kata lain keterbatasan jam belajar ini telah turut memberi
peluang pada mahasiswa untuk “lari ke luar” mencari “kepuasan’nalarnya.

Fzn, seorang mahasiswa UP mengatakan:*®

“Engga begitu sihh bu soalnya dosen2 di matkul itu kan ngejar materi jadi
buat diskusi ya paling sedikit2 aja”.

“lya bu gak ngefek krn mungkin terlalu bahan yg diajarkar jadinya ruang
diskusi dikit sementara bahasannya banyak trs krn banyak mahasiswa juga
sih bu.”

Hasil penelitian yang dilakukan Balitbang Kementerian Agama RI
berjudul “Penelitian Pembelajaran Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi
Umum” tahun 2015 yang menunjukkan:*'® Pertama, pembelajaran PAI di PTU
masih menjemukan. Meskipun pembelajaran PAI disampaikan dengan cara yang
cukup variatif, tetapi yang kerap digunakan adalah metode ceramah atau kuliah
mimbar, tanya jawab, dan diskusi. Hanya sedikit dosen PAI yang menggunakan
metode brainstorming, small group discussion, role play, dan concept maps. Hal
itu disebabkan karena rasio perbandingan dosen dengan mahasiswa di PTU sangat
tidak ideal. Jumlah mahasiswa yang terlalu banyak membuat perkuliahan diformat
seperti kuliah umum dan hasilnya pembelajaran berpusat pada dosen (lecturer
centered learning) yang cenderung menjemukan.

Kedua, peran dan fungsi PAI di Perguruan Tinggi Umum lebih banyak
dilakukan  oleh  organisasi-organisasi  kemahasiswaan dan  organisasi
kemasyarakatan dibandingkan dengan peran dosen PAI. Dikesankan fungsi dan
tanggung jawab dosen PAI di PTU “telah diambil alih oleh organisasi

kemahasiswaan maupun oleh organisasi kemasyarakatan yang ada di lingkungan

115 Lihat kembali him 183
116 https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/


https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/

246

kampus”, melalui berbagai tawaran kegiatan keagamaan yang dikoordinasikan
olen mahasiswa maupun ormas. Namun diakui, kegiatan-kegiatan keagamaan
yang diselenggarakan oleh organisasi kemahasiswaan dan organisasi
kemasyarakatan yang diikutinya lebih banyak mengembangkan ide-ide pemikiran
radikal dan trans-nasional.

Temuan Balitbang tahun 2015 itu kemudian mendapatkan justifikasi oleh
hasil temuan Lembaga lImu Pengetahuan Indonesia (LIPI) yang dilakukan oleh
Anas Saidi dan Endang Turmudzi yang berkesimpulan bahwa radikalisme tumbuh
subur di kampus Perguruan Tinggi Umum. Sebanyak 86 persen mahasiswa dari
lima perguruan tinggi di Pulau Jawa menolak ideologi Pancasila dan
menginginkan penegakkan syariat Islam. Bahkan, menurut survei The Pew
Research Center pada 2015 disebutkan 4 persen orang Indonesia mendukung
IS1S.1Y7

Masih menurut hasil penelitian LIPI, pola radikalisme melalui organisasi
eksternal kampus telah dimulai pasca-reformasi. Organisasi-organisasi
mainstream di antaranya Gerakan Mahasiswa Nasional Indonesia (GMNI) dan
Himpunan Mahasiswa Islam (HMI), sudah terpinggirkan. Hampir seluruh kader
kelompok dengan ideologi Jamaah Tarbiyah (Ikhwanul Muslimin) atau salafi,
seperti Hizbut Tahrir Indonesia dan KAMMI, menjadi pimpinan badan eksekutif
mahasiswa di PTU ternama di Indonesia. Kelompok seperti Ikhwanul Muslimin
memiliki pandangan keyakinan dan sikap fundamentalisme puritan kaku. Mereka
selalu merasa paling benar dan menganggap kelompok lain salah. Tujuan mereka
membangun negara Islam, bahkan untuk mewujudkannya dibolehkan
menggunakan cara-cara kekerasan.

Dalam penelitian ini disimpulkan bahwa ditemukan beberapa problem
yang menjadi hambatan dalam mewujudkan tujuan-tujuan dalam mata kuliah
Pendidikan Agama Islam:

a) Beban SKS yang minimalis (hanya 2 SKS)

Frekuensi perkuliahan agama yang hanya 2 (dua) SKS dirasa kurang

memadai mengingat harapan yang demikian besar kepada pendidikan

17 http://www.pewresearch.org/about/


http://www.pewresearch.org/about/

b)

247

agama. Oleh karena itu bobotnya dipandang perlu untuk ditingkatkan
menjadi 4 (empat) SKS. Kecuali tenaga pendidik (dosen) di perguruan
tinggi umum mampu mengintegrasikan nilai-nilai pendidikan agama Islam
dalam mata kuliah lain.

Pola pembelajaran yang tidak berkelanjutan

Perlunya menjabarkan pendidikan agama di perguruan tinggi, sebagai
kelanjutan dari materi pendidikan agama dari TK sampai dengan SLTA.
Misalnya, apabila pada tingkat TK materi pendidikan agama tekanannya
kepada akhlak, tingkat SD kepada ibadah, tingkat SLTP kepada muamalat,
tingkat SLTA kepada munakahat, maka pada perguruan tinggi materi
pendidikan agama diarahkan kepada pengenalan terhadap perkembangan
pemikiran dalam Islam. Penyusunan program seperti ini Secara
berkelanjutan dapat pula disusun pada mata kuliah agama lain.

Namun pola ini lah yang belum muncul, bahkan terkadang dijumpai ada
tenaga pendidik yang menganggap pembelajaran pendidikan agama islam
itu ya itu-itu saja dari SD sampai perguruan tinggi. Paradigma tenaga
pendidik yang seperti ini menunjukkan betapa PAI cenderung dinilai dari
segi simbolis-kuantitatif, dan bukan substansial-kualitatif. Hal ini
menunjukkan bahwa tenaga pendidiknya pun belum mampu
menumbuhkan kesinambungan pendidikan itu.

Pola pengembangan Pendidikan Agama Islam

Fenomena pengembangan pendidikan agama Islam di Perguruan Tinggi
Umum tampaknya sangat bervariasi. Ada yang cukup puas dengan pola
horizontal lateral (independent), yakni mata kuliah (non-agama) kadang-
kadang berdiri sendiri tanpa dikonsultasikan dan berinteraksi dengan nilai-
nilai agama, dan ada yang mengembangkan pola relasi lateral-sekuensial,
yakni mata kuliah non agama dikonsultasikan dengan nilai-nilai agama.
Ada pula yang mengembangkan pola vertical-linier, mendudukkan agama
sebagai sumber nilai atau sumber konsultasi dari berbagai mata kuliah.
Namun demikian, pada umumnya dikembangkan ke pola horizontal-lateral

(independent), kecuali bagi lembaga pendidikan tertentu yang memiliki



d)

f)

248

komitmen, kemampuan, atau political will dalam mewujudkan
relasi/nubungan lateral-sekuensial dan vertical linier. Hingga saat ini
masih banyak perguruan tinggi umum yang menjadikan PAI sebagai mata
kuliah yang berdiri sendiri. Tidak terintegrasi dengan mata kuliah yang
lain.

Tenaga pendidik/dosen

Dosen merupakan central core (inti) dalam pelaksanaan pembelajaran
PAI di Perguruan Tinggi. Selama ini tidak ada dosen PAI yang secara
khusus mendapat upgrading dalam pengetahuan-pengetahuan maupun
pengembangan pembelajaran  PAl. Metode pembelajaran dan
evaluasi/penilaian mata kuliah PAI berbeda dengan mata kuliah lainnya
karena menyangkut aspek kognitif, afektif dan psikomotorik. Oleh karena
itu perlu perlakuan khusus pada dosennya. Selain itu, pengembangan
dosen PAI juga bisa dilakukan misalnya sarjana agama di-upgrade dalam
pengetahuan umum menurut corak dasar Program Studi di mana ia
mengajar, sedangkan sarjana umum yang beragama Islam juga harus di-
upgrade dalam pengetahuan agama Islam secara luas. Keduanya mungkin
bisa dipertimbangkan untuk dilakukan oleh Perguruan Tinggi Umum.
Dosen PAI juga harus up date teknologi (IT) sebagai salah satu cara untuk
mengantisipasi dampak negatif IT bagi mahasiswa.

Dampak negatif globalisasi yang merambah ke berbagai aspek, ke dalam
pola pikir dan perilaku mahasiswa, tidak berimbang dengan pengetahuan
dan pengalaman keagaamaan yang dimiliki mahasiswa.

Lingkungan kampus yang kurang kondusif.

Hal ini terkait dengan ruang dan waktu. Ruang artinya bahwa perguruan
tinggi di Jakarta secara umum tidak memiliki cukup sarana dan prasarana
untuk menfasilitasi secara khusus pengembangan dan kegiatan-kegiatan
keagamaan mahasiswa. Pengembangan lahan di wilayah Jakarta sangat
sulit. Sementara itu lokasi kampus UP dan UPDM B tepat di jantung kota
metropolitan, Jakarta Pusat. UPDM B bahkan dikelilingi oleh mall-mall



249

besar di Jakarta sehingga gaya hidup pragmatis, konsumtif dan hedonis

menjadi keseharian sebagian besar mahasiswa.

Beranjak dari beberapa problem tersebut maka beberapa terobosan yang
mungkin bisa dilakukan sebagai langkah penguatan tehadap mata kuliah
Pendidikan Agama Islam di Perguruan Tinggi antara lain:

a) Paradigma Baru Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama.

Muhaimin'®  mengenalkan adanya tiga model pengembangan
pembelajaran PAI di perguruan tinggi umum yang berbeda. Perbedaan
model ini muncul karena adanya perbedaan pemikiran: 1) agama dipahami
sebagai bagian dari aspek kehidupan, sehingga hidup beragama berarti
menjalankan salah satu aspek dari berbagai aspek kehidupan; 2) agama
dipahami sebagai sumber nilai-nilai dan operasional kehidupan, sehingga
agama akan mewarnai segala aspek kehidupan itu sendiri. Dalam konteks
ini muncullah 3 model pengembangan pendidikan: model dikotomis,
model mekanisme dan model organisme/sistemik.

Model dikotomis memandang segala sesuatu hanya dilihat dari dua sisi
yang berlawanan, seperti laki-laki dan perempuan, ada dan tidak ada, bulat
dan tidak bulat, pendidikan agama dan pendidikan non agama, demikian
seterusnya. Pandangan dikotomis ini pada gilirannya dikembangkan dalam
memandang aspek kehidupan dunia dan akhirat, kehidupan jasmani dan
rohani, sehingga pendidikan agama Islam hanya diletakkan pada aspek
kehidupan akhirat saja atau kehidupan rohani saja.

Model mekanisme memandang kehidupan terdiri atas berbagai aspek, dan
pendidikan dipandang sebagai penanaman dan pengembangan seperangkat
nilai kehidupan, yang masing-masing bergerak dan berjalan menurut
fungsinya, bagaikan sebuah mesin (mekanik) yang terdiri dari beberapa

komponen atau elemen-elemen, yang masing-masing menjalankan

118 Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan Islam: Dari Paradigma Pengembangan,
Manajemen Kelembagaan, Kurikulum Hingga Strategi Pembelajaran, (Rajawali Pers:
2009)



b)

250

fungsinya sendiri-sendiri, dan antara satu dengan lainnya bisa saling
berkonsultasi.

Model organism/sistemik dalam konteks pendidikan Islam bertolak dari
pandangan bahwa aktifitas kependidikan merupakan suatu sistem yang
terdiri atas komponen-komponen yang hidup bersama dan bekerja sama
secara terpadu menuju tujuan tertentu, yaitu terwujudnya hidup yang
religius atau dijiwai oleh ajaran dan nilai-nilai agama.

Pandangan semacam itu menggarisbawahi pentingnya kerangka pemikiran
yang dibangun dari fundamental doctrines dan fundamental value yang
tertuang dan terkandung dalam Al Qur’an dan al-sunnah sebagai sumber
pokok. Ajaran dan nilai-nilai llahi/agama/wahyu didudukkan sebagai
sumber konsultasi yang bijak, sementara aspek-aspek kehidupan lainnya
didudukkan sebagai nilai-nilai insani yang mempunyai hubungan vertikal-
linier dengan nilai Illahi/agama.

Dari ketiga model tersebut maka model organism/sistemik yang paling
ideal jika disandingkan dengan Visi dan Misi PAI di perguruan tinggi
umum. Hal ini sudah tergambar dalam Keputusan Dirjen Dikti Depdiknas
Rl No. 43/DIKTI/Kep/2006 tentang Rambu-Rambu Pelaksanaan
Kelompok Matakuliah Pengembangan Kepribadian di Perguruan Tinggi.
Jika hal ini dapat terealisasi, maka PAI di perguruan tinggi umum akan

semakin baik di masa yang akan datang.

Integrasi Inklusivitas Islam dalam Pendidikan Agama Islam.

Inklusif (Inggris: inclusive) bermakna “termasuk di dalamnya”. Secara
istilah berarti menempatkan dirinya ke dalam cara pandang orang lain/
kelompok lain dalam melihat dunia, atau dengan kata lain berusaha
menggunakan sudut pandang orang lain atau kelompok lain dalam
memahami masalah.

Semangat inklusivitas ajaran Islam harus benar-benar integral dalam
materi ajar dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam. Yang penting

dicatat, jangan sampai terjebak oleh inklusivitas menurut retorika Barat



251

dalam hal-hal teori tentang pluralisme, HAM dan lain-lainnya karena
semua itu harus dikembalikan kepada sumbernya yang asli yaitu al-Qur’an
dan as-Sunnah meskipun tetap dengan semangat yang mengkritisi setiap
interpretasi terhadap kedua sumber tersebut.

Kemajemukan atau pluralitas umat manusia, menurut Nurcholish Madjid
adalah kenyataan yang telah menjadi kehendak Tuhan!®. Jika dalam Kitab
Suci disebutkan bahwa manusia diciptakan berbangsa-bangsa dan bersuku-
suku agar mereka saling mengenal dan menghargai, maka pluralitas itu
meningkat menjadi pluralisme, yaitu suatu sistem nilai yang memandang
secara positif-optimis terhadap kemajemukan itu sendiri, dengan
menerimanya sebagai kenyataan dan berbuat sebaik mungkin berdasarkan
kenyataan itu. Sikap Islam terhadap pluralitas misalnya, merupakan sikap
pertengahan di antara dua kutub ekstrim pandangan manusia terhadap
pluralitas!?®: yang menolak pluralitas mentah-mentah dan yang menerima
pluralitas mentah-mentah. Pandangan manusia yang menolak pluralitas
mentah-mentah adalah pandangan yang menganggap pluralitas sebagai
sebuah bencana yang membawa pada perpecahan sehingga pluralitas harus
dihilangkan dan keseragaman mutlak harus dimunculkan.

Hal tersebut dapat dilihat pada “totaliterisme Barat” yang diwakili oleh
Uni Soviet saat itu. Pandangan manusia yang menerima pluralitas mentah-
mentah adalah pandangan yang menganggap pluralitas sebagai sebuah
bentuk kebebasan individu yang tidak ada keseragaman sedikit pun. Hal
ini terlihat pada model “liberalisme Barat” di banyak negara. Sikap Islam
yang moderat, yang menerima pluralitas sekaligus menerima keseragaman,
dapat dilihat dari penerimaan Islam terhadap beragam mazhab fikih, tetapi
tetap dalam kerangka kesatuan atau keseragaman syariat Islam.

Konteks seperti ini juga relevan dalam upaya memproteksi mahasiswa

yang cenderung ‘darah muda’ yang gampang berapi-api dan labil.

119 Nurcholish Madjid. 1999. Cendekiawan dan Religiusitas Masyarakat: Kolom-Kolom di
Tabloid Tekad. Cet.l. Paramadina & Tabloid Tekad: Jakarta. Hal. 13

120 Nurcholish Madjid. 2000. Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kristis tentang
Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemodernan. Cet IV, Paramadina: Jakarta. xxv



d)

252

Terutama dalam menerima paham-paham dengan atas nama agama, seperti
paham-paham Negara Islam Indonesia (NII) atau ISIS yang pernah marak
di negeri ini. Di samping itu konsep integrasi inklusivitas ini sangat tepat
jika diterapkan pada Perguruan Tinggi Umum yang masih menyajikan

Pendidikan Agama Islam hanya 2 SKS.

Political will pihak Rektorat dalam membuat kebijakan-kebijakan kampus
yang mendorong pada terciptanya pembelajaran PAI yang lebih kondusif.
Beberapa di antaranya yang bisa dilakukan ialah: menyediakan fasilitas
sarana prasarana yang memadai bagi kegiatan dan kuliah PAI, mendorong
Unit Kegiatan Mahasiswa/ROHIS dalam mengembangkan program-
pragam kegiatannya, melakukan pendampingan baik secara individu
maupun kelompok _sekaligus juga sebagai fungsi kontrol_ terhadap
kegiatan-kegiatan keagamaan mahasiswa.

Kembali menegakkan empat pilar pendidikan dalam kuliah PAI yakni:
Learning to know, Learning to do, Learning to be, Learning to live
together.
e Learning to know (belajar mengetahui)
Pendidikan pada hakikatnya merupakan usaha untuk mencari agar
mengetahui informasi yang dibutuhkan dan berguna bagi
kehidupan. Belajar untuk mengetahui (learning to know) dalam
prosesnya tidak sekadar mengetahui apa yang bermakna tetapi juga
sekaligus mengetahui apa yang tidak bermanfaat bagi
kehidupannya.
Untuk mengimplementasikan learning to know, Dosen harus
mampu menempatkan dirinya sebagai fasilitator serta berperan
ganda sebagai kawan berdialog bagi mahasiswa dalam rangka
mengembangkan penguasaan pengetahuan.

e Learning to do (belajar melakukan sesuatu)



253

Pendidikan juga merupakan proses belajar untuk bisa melakukan
sesuatu (learning to do). Proses belajar menghasilkan perubahan
dalam ranah kognitif, peningkatan kompetensi, serta pemilihan dan
penerimaan secara sadar terhadap nilai, sikap, penghargaan,
perasaan, serta kemauan untuk berbuat atau merespons suatu
stimulus. Pendidikan membekali manusia tidak sekadar untuk
mengetahui, tetapi lebih jauh untuk terampil berbuat atau
mengerjakan sesuatu sehingga menghasilkan sesuatu yang
bermakna bagi kehidupan.

Learning to be (belajar menjadi sesuatu)

Penguasaan pengetahuan dan keterampilan merupakan bagian dari
proses menjadi diri sendiri (learning to be). Hal ini erat sekali
kaitannya dengan bakat, minat, perkembangan fisik, kejiwaan,
tipologi pribadi mahasiswa serta kondisi lingkungannya. Menjadi
diri sendiri diartikan sebagai proses pemahaman terhadap
kebutuhan dan kemampuan diri. Belajar berperilaku sesuai dengan
norma dan kaidah yang berlaku di masyarakat, belajar menjadi
orang yang berhasil, sesungguhnya merupakan proses pencapaian
aktualisasi diri.

Learning to live together (belajar hidup bersama)

Pilar keempat ini bermakna kebiasaan hidup bersama, saling
menghargai, terbuka, memberi dan menerima perlu dikembangkan
di dalam maupun di luar kampus. Kondisi seperti ini
memungkinkan tumbuhnya sikap saling pengertian antar ras, suku
dan agama.

Dengan kemampuan yang dimiliki, sebagai hasil dari proses
pendidikan, dapat dijadikan sebagai bekal untuk mampu berperan
dalam lingkungan di mana individu tersebut berada, dan sekaligus
mampu menempatkan diri sesuai dengan perannya. Pemahaman

tentang peran diri dan orang lain dalam kelompok belajar



254

merupakan bekal dalam bersosialisasi di masyarakat (learning to
live together).

Untuk itu semua, pendidikan di Indonesia harus diarahkan pada
peningkatan kualitas kemampuan intelektual dan profesional serta
sikap, kepribadian dan moral. Dengan kemampuan dan sikap
manusia Indonesia yang demikian maka pada gilirannya akan
menjadikan masyarakat Indonesia yang bermartabat di mata

masyarakat dunia dan mulia di hadapan Tuhan.



255

BAB V
SIMPULAN

5.1. Simpulan

Berdasarkan hasil penelitian dengan judul Teologi Kontemporer, Studi Atas

Pemahaman Keagamaan Mahasiswa Jakarta ini diperoleh kesimpulan sebagai
berikut:

1)

2)

Telah terjadi distorsi makna dan fungsi agama dalam pandangan
mahasiswa, dengan munculnya berbagai fenomena yang mengecewakan.
Agama menjadi terlihat memiliki karakter sangat kuat sebagai sumber
legetimasi berbagai tindakan: baik atau buruk, maslahat atau mudlarat,
perdamaian atau kekerasan. Pandangan mahasiswa tentang eksistensi
Tuhan dan agama dalam perspektif masyarakat kontemporer, telah
memunculkan paham beragam. Fenomena menunjukkan bahwa secara
teologis ada yang bertuhan dan beragama hanya pada tataran teoritis tetapi
tidak dalam tataran praktis (agnostik-theis), ada yang berlindung di balik
ketidakmampuan atau kemustahilan manusia mengetahui Tuhan (agnotik-
atheis) yang lahir dari sebuah kekecewaan, bahkan ada yang sama sekali
mengingkari Tuhan dan agama, baik secara teoritis maupun praktis
(atheis).

Pandangan teologi mahasiswa ini dibangun dengan landasan rasional-
empiris. Tidak ada argumen rasional dan bukti empiris yang menjelaskan
tentang evidensi Tuhan. Dalam pandangan mereka, eksistensi Tuhan
hanya dibangun oleh persepsi masing-masing agama yang berbeda, dengan
saling mengklaim kebenaran agama sendiri lalu mengkafirkan orang lain
di luar agamanya. Selain itu, landasan epistemologi tentang historisitas
agama juga tidak kuat. Kelahiran dan kebenaran agama hanya bersandar
secara subjektif pada seorang pembawa ajaran agama. Di sisi lain, melalui
metode ilmiah, sains secara berproses mampu menemukan nilai-nilai
moralitas dan karenanya norma baik-buruk menjadi produk konstruksi

sosial.



256

3) Pemahaman keagamaan mahasiswa ini dipengaruhi oleh dampak negatif
globalisasi yang merambah ke berbagai aspek, ke dalam pola pikir dan
perilaku mahasiswa, yang tidak berimbang dengan pengetahuan dan
pengalaman keagaamaan yang dimilikinya. Pendidikan agama baik di
lingkungan keluarga maupun di lembaga-lembaga formal, khususnya
kampus, dilakukan hanya secara simbolik-ritualistik, tanpa memikirkan
korelasi antara simbol-simbol ini dengan kenyataan dan aktivitas
kehidupan di sekitarnya. Doktrinasi agama akhirnya sulit diterjemahkan
ketika harus berhadapan dengan perkembangan sains kontemporer.

4) Yang dibutuhkan adalah etika agama yang dialogis bukan dogmatis
absolut, yaitu etika yang sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan
dan dinamika sosial, karena norma moral selalu berkembang seiring

waktu.

5.2. Temuan

Setelah menilai bahwa agama telah mengalami distorsi makna dan fungsi,
sebagian mahasiswa UPDM B dan UP berada di antara dua kutub keyakinan:
theis dan atheis. Mereka tidak bisa menerima agama sebagai dogma absolut, yang
seperti oposisi biner modernitas; jika tidak satu maka nol, jika saya benar maka
yang lain salah.

Agama bisa diterima jika dalam arti semata-mata hanya sebagai sistem
etika, di mana ia bisa berjalan beriringan dengan sains. Jika agama berarti sistem
dogma, yang dianggap sebagai mutlak benar dan tidak bisa dipertanyakan, ia tidak
kompatibel dengan semangat sains, yang tidak menerima fakta tanpa bukti, dan
yang berpegang bahwa kepastian seratus persen hampir tidak pernah bisa dicapai.

Kekurangan agama berasal dari sikap penentangannya yang konservatif
atas pemikiran dan gagasan baru. Dan agama selalu membuat penilaian semata-
mata menurut keinginan manusia, mengganti bukti objektif dengan perasaan
subjektif. Sebagai akibatnya, agama menciptakan dunia yang penuh dengan
Tuhan-tuhan, semakin dalam orang percaya pada agama, semakin banyak Tuhan

ada.



257

Agama, selama ini dipercayai karena didasarkan pada rasa takut melalui
terror management theory. Rasa takut adalah dasar dari segalanya; rasa takut akan
yang misterius, rasa takut akan kekalahan, rasa takut akan kematian. Dan rasa
takut adalah induk dari kekejaman. Karenanya tidak heran kalau agama dan
kekejaman berjalan beriringan. Ini karena rasa takut menjadi dasar dari keduanya.
Di dunia ini manusia mulai memahami sesuatu dan menguasainya dengan bantuan
sains, yang secara bertahap melawan ajaran yang dogmatis. Sains bisa membantu
manusia menghilangkan ketakutan di mana manusia hidup di dalamnya.

Atas dasar ini maka pemahaman keagamaan mahasiswa berada di antara dua
kutub keyakinan: theis dan atheis. Sebagian mahasiswa berada pada paham
agnostik-theis, sebagian yang lain agnostik-atheis. Dalam ranah filsafat,
historisitas munculnya paham agnostik merupakan hasil perenungan mendalam
serta pergulatan nalar yang panjang dalam pergumulan antara sains dengan
agama/Tuhan. Tetapi dalam konteks kasus mahasiswa Jakarta di UPDM B dan UP
ini, paham agnostik justru lahir dari latar belakang yang berbeda, yakni sebuah
kekecewaan. Hal ini yang menjadi temuan baru dalam penelitian ini.

Model pemahaman keagamaan yang muncul kemudian, bukan keyakinan
agama sebagai institusi dan tuhan yang personal, tetapi spiritualitas, sebagaimana

yang berkembang pada masyarakat posmodernisme/kontemporer.

5.3. Saran-Saran

Saran-saran ini ditujukan kepada dosen PAI dan para pihak pengambil kebijakan
dalam pembelajaran mata kuliah PAL.

Dampak negatif globalisasi yang merambah ke berbagai aspek, ke dalam pola
pikir dan perilaku mahasiswa, tidak berimbang dengan pengetahuan dan
pengalaman keagaamaan yang dimiliki mahasiswa. Sementara pendidikan agama
baik di lingkungan keluarga maupun di lembaga-lembaga formal, khususnya
kampus, dilakukan hanya secara simbolik-ritualistik, tanpa memikirkan korelasi
antara simbol-simbol ini dengan kenyataan dan aktivitas kehidupan di sekitarnya.
Doktrinasi agama akhirnya sulit diterjemahkan ketika berhadapan dengan

perkembangan sains kontemporer.



258

Dengan kondisi ini maka saran penulis adalah:

1)

2)

3)

Melakukan langkah-langkah penguatan tehadap mata kuliah Pendidikan
Agama Islam di Perguruan Tinggi antara lain: a)Menggunakan paradigma
baru dalam pembelajaran dengan menggunakan Model organism/sistemik
yaitu nilai-nilai Ilahi/agama didudukkan sebagai sumber konsultasi yang
bijak, sementara aspek-aspek kehidupan lainnya didudukkan sebagai nilai-
nilai insani yang mempunyai hubungan vertikal-linier dengan nilai
Illahi/agama. Hal ini dilandasi dengan pandangan bahwa aktifitas
kependidikan merupakan suatu sistem yang terdiri atas komponen-
komponen yang hidup bersama dan bekerja sama secara terpadu menuju
tujuan tertentu, yaitu terwujudnya hidup yang religius atau dijiwai oleh
nilai-nilai agama. b)Integrasi Inklusivitas Islam dalam Pendidikan Agama
Islam. Inklusif berarti menempatkan diri ke dalam cara pandang orang
lain/ kelompok lain dalam melihat dunia, atau dengan kata lain berusaha
menggunakan sudut pandang orang lain atau kelompok lain dalam
memahami masalah. Semangat inklusivitas ajaran Islam harus benar-
benar integral dalam materi ajar dalam kurikulum Pendidikan Agama
Islam. ¢) Menambah jumlah bobot SKS pada mata kuliah PAL.

Political will pihak Rektorat dalam membuat kebijakan-kebijakan kampus
yang mendorong pada terciptanya pembelajaran PAI yang lebih kondusif.
Beberapa di antaranya yang bisa dilakukan ialah: menyediakan fasilitas
sarana prasarana yang memadai bagi kegiatan dan kuliah PAI, mendorong
Unit Kegiatan Mahasiswa/ROHIS dalam mengembangkan program-
pragam kegiatannya, melakukan pendampingan baik secara individu
maupun kelompok _sekaligus juga sebagai fungsi kontrol_ terhadap
kegiatan-kegiatan keagamaan mahasiswa.

Menegakkan kembali empat pilar pendidikan dalam kuliah PAI yakni:
Learning to know, Learning to do, Learning to be, Learning to live
together; bahwa proses belajar di bangku kuliah bukan sekadar untuk
mengetahui (Learning to know) atau belajar untuk bisa melakukan hal

tertentu (Learning to do) agar bisa menguasai pengetahuan dan



4)

5)

259

keterampilan yang merupakan bagian dari proses menjadi diri sendiri
(learning to be). Lebih jauh daripada itu, pembelajaran juga bermakna
menumbuhkan kebiasaan hidup bersama, saling menghargai, terbuka,
memberi dan menerima, yang perlu dikembangkan di dalam maupun di
luar kampus (Learning to live together). Kondisi seperti ini
memungkinkan tumbuhnya sikap saling pengertian antar suku, agama, ras
dan antar golongan (SARA).

Kesimpulan dari penelitian ini bukan untuk men-generalisir pemahaman
keagamaan mahasiswa secara keseluruhan, baik di UPDM B maupun di
UP. Tetapi paling tidak membuka cakrawala kita bahwa telah tumbuh
pemahaman baru pada sebagian mahasiswa, yang berbeda dengan
pemahaman keagamaan masyarakat pada umumnya. Ini berarti perlu
kewaspadaan dan kesiapan kita sebagai bentuk tanggung jawab selaku
orang tua/pendidik.

Penelitian dengan tema yang sama juga harus terus dilakukan untuk
memantau progress, karena derasnya arus informasi global memacu sains
cepat berkembang, yang berimbas pula pada perkembangan pola pikir

mahasiswa.



260

DAFTAR PUSTAKA

Abd A‘la, Kehidupan Kontemporer dalam Teologi yang Mandul, Kompas,
Jum’at, 9 November 2001.

Abd A‘la, Pendidikan Agama yang Mencerahkan, Kompas, 4 Januari 2002.
Abdul Halim, Teologi Islam Rasional. (Jakarta: Ciputat Pers, 2001)

Abdul Rozak dan Rosihon Anwar, limu Kalam (Cet. I; Bandung: CV Pustaka
Setia, 2001)

Akbar S Ahmed dan Hastings Donnan (Editor), Islam, Globalization and
Postmodernity, (Britania Raya: Routledge, 2003)

Agus Purwadi, Teologi Filsafat dan Sains: Pergumulan Dalam Peradaban
Mencari Paradigma Islam Untuk llmu dan Pendidikan (Malang: UMM-
Press, 2002)

Ahmad Tafsir, Filsafat Umum Akal dan Hati Sejak Thales Sampai
Capra, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001)

Alwi Shihab, Islam Inklusif Menuju Sikap terbuka dalam Beragama, (Bandung:
Mizan, 1997)

Amin Abdullah, Falsafah Kalam di Era Posmodernisme, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1997)

Aminullah El-Hady, Ibn  Rusyd Membela Tuhan Dalam Filsafat
Ketuhanannya, (Surabaya: LPAM, 2004)

Amrullah Achmad, ,Kerangka Dasar Masalah Paradigma Pendidikan Islam®,
dalam Muslih USA (ed) Pendidikan Islam di Indonesia Antara Cita dan
Fakta (Jakarta: Tiara Wacana, 1991)

Amsal Bakhtiar, Filsafat Agama (Jakarta: Rajawali Pers, 2012)

A.M.Saifuddin, Ada Hari Esok — Refleksi Sosial, Ekonomi dan Politik untuk
Indonesia Emas, (Jakarta: Amanah Putra Nusantara, 1995)

Ayu Utami, Bilangan Fu, Kepustakaan Populer (Jakarta: Gramedia, 2008)
Bambang Sugiharto, Posmodernisme Tantangan Bagi Filsafat, (Yogyakarta:
Kanisius, 1996)

Burhanuddin Salam, Pengantar Filsafat (Jakarta: Bumi Aksara, 1995)

Cecep Sumarna, Rekonstruksi Ilmu: Dari Emprik-Rasional Ateistik ke Empirik-
Rasional Teistik, (Bandung: Benang Merah Press, 2005)

Dadang Kahmad. Sosiologi Agama. (Bandung PT. Remaja Rosdakarya: 2002).

Danials L Pals, Seven Theories of Religion. Terj. Inyiak Ridwan Muzir & M.
Syukri, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2000)



261

David Ray Griffin, Tuhan dan Agama dalam Dunia Postmodern, Diterjemahkan
oleh A. Gunawan Admiranto, Kata Pengantar oleh Bambang Sugiharto,
(Jakarta: Kanisius, 2005)

Elis Teti Rusmiati tugas akhir kuliah Filsafat Postmodernisme dan Agama, dosen
pengampu Prof. Dr. Bambang Suguharto, Juli 2017

Franz Magnis Suseno, Menalar Tuhan, (Yogyakarta: Kanisius, 2006)

-------------------- , Etika Umum: Masalah-Masalah Pokok Filsafat Moral, (Jakarta:
Kanisius,1975)

Fritjof Capra, The Turning Point: Science, Society, and The Rising Culture (New
York: Bantam Book, 1982)

Francis Fukuyama, (penerj: Mohammad Husein amrullah), The End of History
and The Last Man (judul terjemahan: Kemenangan Kapitalisme dan
Demokrasi Liberal, (Yogyakarta: Qalam, 1992)

Haedar Nashir, Agama dan Krisis Kemanusiaan Modern, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1997)

Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam (Jakarta: Ul Press, 1980)
------------------- , Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, (Bandung: Mizan,

Hasan Sho’ub, Islam dan Revolusi Pemikiran: Dialog Kreatif Ketuhanan dan
Kemanusiaan (Surabaya: Risalah Gusti, 1997)

Himsyari Yusuf, Eksistensi Tuhan dan Agama dalam Perspektif Masyarakat
Kontemporer" IAIN Raden Intan (Lampung, 2014)

Husni Rahim. Arah Baru Pendidikan Islam di Indonesia. (Jakarta: Logos: 2001)
https://www.paramadina.ac.id/visi-dan-misi

https://moestopo.ac.id/sample-page/

http://belmawa.ristekdikti.go.id/2016/12/09/surat-edaran-bahan-ajar-mata-kuliah-
wajib-umum/

https://tanpaagama.wordpress.com/2014/04/10/kafir-hipster/

http://kisahmitologi.blogspot.co.id/2015/07/echo-dan-narcissus.html

http://www.ipsmudah.com/2017/03/contoh-konflik-antar-agama.html

https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/

https://kbbi.web.id/

http://www.pewresearch.org/about/

http://nasional.kompas.com/read/2014/11/06/15395401/Mendagri.Penganut.Keper
cayaan.Boleh.Kosongkan.Kolom.Agama.di.KTP Kompas.com,
06/11/2014, 15:39 WIB Diakses 20 Juli 2017

Jhon F. Haught, Science and Religion: From Conflict to Conversation (New
York: Pulist Press, 1995)



https://www.paramadina.ac.id/visi-dan-misi
https://moestopo.ac.id/sample-page/
http://belmawa.ristekdikti.go.id/2016/12/09/surat-edaran-bahan-ajar-mata-kuliah-wajib-umum/
http://belmawa.ristekdikti.go.id/2016/12/09/surat-edaran-bahan-ajar-mata-kuliah-wajib-umum/
https://tanpaagama.wordpress.com/2014/04/10/kafir-hipster/
http://kisahmitologi.blogspot.co.id/2015/07/echo-dan-narcissus.html
http://www.ipsmudah.com/2017/03/contoh-konflik-antar-agama.html
https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/
https://kbbi.web.id/dogma
http://www.pewresearch.org/about/
http://nasional.kompas.com/read/2014/11/06/15395401/Mendagri.Penganut.Kepercayaan.Boleh.Kosongkan.Kolom.Agama.di.KTP%20Kompas.com
http://nasional.kompas.com/read/2014/11/06/15395401/Mendagri.Penganut.Kepercayaan.Boleh.Kosongkan.Kolom.Agama.di.KTP%20Kompas.com

262

Johan, Meuleman, Beberapa Catatan Kritis Tentang Karya Muhammad Arkoun
Dalam Tradisi, Kemoderenan Dan Metamodernisme, (Yogyakarta:LKkis,
1996)

Johan Meuleman, Sikap Islam Terhadap Perkembangan Kontemporer, dalam
Mukti Ali, dkk.tt

Jonathan Howard, Darwin Pencetus Teori Evolusi, (Jakarta: Grafiti, 1994)
Lorens Bagus, Kamus Filsafat, (Jakarta: Gramedia, 1996)
Lois Katsoff, Pengantar Filsafat, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004)

M. Amin Abdullah, ,Problem Epistimologis-Metodologis Pendidikan Islam®,
dalam Abdul Munir Mulkhan at. al., Religiusitas Iptek, Cet. Ke-1
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998)

------------------------ , Falsafah Kalam di Era Postmodernisme (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1995)

Makhrus Roem, Pemikiran Modern Teori Evolusi, dalam T. Jacob Ms dkk (ed.),
Evolusi Manusia dan Konsepsi Islam, tt

Masykur Arif, Kritik Atas Ateisme (Kajian Filsafat Ketuhanan Franz Magnis-
Suseno), (Tesis, Jurusan Perbandingan Agama, UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta: 2010).

Moh. Igbal Ahnaf, Pergulatan Mencari Model Hubungan Agama dan Sains:
Menimbang Tipologi lan G. Barbour, Jhon F. Haught, dan Willem B. Dress,
Dalam Journal Relief Vol 1, No. 1 Edisi Januari 2003, (Yogyakarta: CRCS
Universitas Gadjah Mada),

Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan Islam: Dari Paradigma Pengembangan,
Manajemen Kelembagaan, Kurikulum Hingga Strategi Pembelajaran,
(Rajawali Pers:2009)

Muhammad Naquib al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam, terj. Haidar
Bagir, Bandung: Mizan,t.t

Mukti Ali, Memahami Beberapa Aspek Ajaran Islam (Bandung: Mizan, 1991)

Nurchalis Madjid, Teologi Islam Rasional Apresiasi Terhadap Wacana Praktis
Harun Nasution, (Ciputat: Cetakan, 2005)

----------------------- , Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang
Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemodernan, (Jakarta: Yayasan
Wakaf Paramadina, 1992)

---------------------- , Cendekiawan dan Religiusitas Masyarakat: Kolom-Kolom di
Tabloid Tekad. Cet.l. Paramadina & Tabloid Tekad, (Jakarta:1999)

Paul Davies, Membaca pikiran Tuhan Dasar-dasar llmiah dalam Dunia yang
Rasional, terjemahan: Hamzah, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002)

Peter Beyer, Religion and Globalization, (Sage Publication: London, 1994)



263

Richard Dawkins, The God Delusion, alih bahasa Zaim Rofigi (Banana: 2013)

--------------------- , The God Delusion, (Bantam Press: 2006)
--------------------- , Selfish Gene. (Oxford University Press: 2016)

Robin Le Poidevin, AGNOSTICISM A Very Short Introduction, (New York:
Oxford University Press Inc., 2010)

Robert E. Egner, Serpih-serpih Pemikiran Bertrand Russell (Yogyakarta:
Sadasiva, 2003).

Said Agil Husin Al-Munawar.Aktualisasi Nilai-Nllai Qur“ani dalam Sistem
Pendidikan Islam. Jakarta: Ciputat Press. 2003

Saiful Muzani (ed.), Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Prof. Dr. Harun
Nasution (Bandung: Mizan, 1995)

Sam Harris, The End of Faith: Religion, Terror, and the Future of Reason, (W.
W. Norton Company: 2004)

--------------- , The Moral Landscape: How Science Can Determine Human Values
(New York: Free Press, 2010)

Setya Nuraeni, Pemikiran Teologi Harun Nasution, (UIN Jogjakarta : 2015)

Seyyed Hossein Nasr, Menjelajah Dunia Modern, terjemahan, Hasti Tarekat,
(Mizan: Bandung, 1994),

Simon P. Lili Tjahjadi, Tuhan Para Filsuf dan limuwan, (Yogyakarta: Kanisius,
2007)

SK Dirjen Dikti Depdiknas No: 43/DIKTI/Kep/2006 tentang Rambu-Rambu
Pelaksanaan Kelompok Matakuliah Pengembangan Kepribadian di
Perguruan Tinggi, tertanggal 2 Juni 2006

Suadi Putro, Mohammed Arkoun Tentang Islam dan Modernitas (Jakarta:
Paramadina Press, 1995)

Undang-Undang RI No.14 Tahun 2005 dan No.20 tahun 2003, Tentang Guru dan
Dosen dan Sistem Pendidikan Nasional, (WIPRESS, 2006)

Yunus Hasyim Syam. Mendidik Anak ala Muhammad. (Yogyakarta: Sketsa,
2005)

Zakiyuddin  Bhaidawy, Dialog Global dan Masa Depan Agama, (Surakarta:
Muhammadiyah University Press, 2001)



264

TRANSKRIP WAWANCARA-1

Nama Informan :VnA
Asal PT/Semester : Universitas Prof. Dr. Moestopo (Beragama)/ 5
Media : Massanger FB

19/05/2016 20:31
Kenapa Vina ngga yakin Tuhan itu ada?

Karena sejauh ini tidak ada sedikitpun indikasi bahwa Tuhan sesuai deskripsi agama
agama yang ada sekarang ini memang ada, atau pernah ada. Hampir seluruh orang
yang beragama mempercayai Tuhan ada karena didoktrin seperti itu sejak kecil,
tertanam bahwa mempertanyakan keberadaan Tuhan adalah dosa atau tidak memiliki
standar logika yang objektif. Itulah kenapa masing masing orang tumbuh besar,
beranak pinak dan mempercayai keberadaan tuhan menurut versi masing masing yang
nyaman mereka percayai sementara tidak ada bukti bahwa Tuhan yang mereka
percayai ada.

Segala hal yang sering disangkut pautkan dengan tuhan seperti datangnya petir,
tumbuhnya tumbuhan, kematian, adanya manusia, adanya alam semesta secara
perlahan mampu dijelaskan oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan semakin jauh
dengan penjelasan versi agama dan kitab suci. Seandainya pun masih ada yang
manusia belum tau itu bukanlah alasan untuk mempercayai Tuhan ada. Ibarat
ketidaktahuan manusia dahulu kala terhadap petir membuat orang percaya dan
menyembah Jupiter. Jika Tuhan memang ada dan maha bijak, maka dia akan tau
bahwa kepercayaan diraih dengan usaha dan pembuktian secara objektif.

https://indonesianskeptics.blogspot.co.id/2013/10/kenapa-ateis-tidak-percaya-
tuhan.html
https://indonesianskeptics.blogspot.co.id/2013/10/benarkah-orang-religius-lebih-
bodoh.html

15/12/2016 10:43
Sy mau tanya, yg ada di pikiran Vina skrg, agnostic itu apa.
Jangan lihat reference

16/12/2016 20:05

assalamualaikum

ibu mohon maaf Vina baru balas

bu, Vina coba kirim email ke ibu tetapi tidak sampai

berikut kesimpulan yang Vina telah buat

Assalamualaikum, selamat malam ibu Elis. Ibu, mohon maaf sekali Vina baru
membalas pesan ibu. Vina coba merangkum definisi2 agnostikisme yang Vina telah


https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Findonesianskeptics.blogspot.co.id%2F2013%2F10%2Fkenapa-ateis-tidak-percaya-tuhan.html&h=ATMGPWENCqB-qiSvOs3MumpRu9Uh-7HHL36SNBylMLFsxSVX2PkIFrmKW4epEN7dufFyhmzQGOlD5efWu58mAi08u1ScoJ2qondI44KAPQYfUhjmwd6tBpI4xDb-vmzRcqpcbHDh3p-U
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Findonesianskeptics.blogspot.co.id%2F2013%2F10%2Fkenapa-ateis-tidak-percaya-tuhan.html&h=ATMGPWENCqB-qiSvOs3MumpRu9Uh-7HHL36SNBylMLFsxSVX2PkIFrmKW4epEN7dufFyhmzQGOlD5efWu58mAi08u1ScoJ2qondI44KAPQYfUhjmwd6tBpI4xDb-vmzRcqpcbHDh3p-U
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Findonesianskeptics.blogspot.co.id%2F2013%2F10%2Fbenarkah-orang-religius-lebih-bodoh.html&h=ATMGPWENCqB-qiSvOs3MumpRu9Uh-7HHL36SNBylMLFsxSVX2PkIFrmKW4epEN7dufFyhmzQGOlD5efWu58mAi08u1ScoJ2qondI44KAPQYfUhjmwd6tBpI4xDb-vmzRcqpcbHDh3p-U
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Findonesianskeptics.blogspot.co.id%2F2013%2F10%2Fbenarkah-orang-religius-lebih-bodoh.html&h=ATMGPWENCqB-qiSvOs3MumpRu9Uh-7HHL36SNBylMLFsxSVX2PkIFrmKW4epEN7dufFyhmzQGOlD5efWu58mAi08u1ScoJ2qondI44KAPQYfUhjmwd6tBpI4xDb-vmzRcqpcbHDh3p-U

265

pelajari dari berbagai sumber, dan Vina buat kesimpulannya sebagai berikut;
Agnonstik /ag-nos-tik/ kata benda

1. seseorang yang memegang kepercayaan bahwa eksistensi Tuhan atau materi
supernatural lainnya yang eksis di dunia tidak dapat dipastikan keberadaannya atau
diragukan keberadaannya

2. seseorang yang menolak keberadaan bahwa adanya kekuatan atau materi
supernatural tertinggi yang memegang atau mengatur kehendak manusia atau alam
semesta menurut pendapat Vina, agnostik merupakan sebuah pandangan yang
mempercayai bahwa ada atau ketiadaan entitas tertinggi (seperti Tuhan, Dewa, atau
Ruh, dll) tidak dapat dipastikan ada atau ketiadaannya.

keragu-raguan tersebutlah yang mendorong manusia untuk tidak memegang atau tidak
berafiliasi di dalam agama manapun. agnostik sendiri berasal dari Yunani, kata
Agnostik merupakan bentukan dari asal kata Agnotos yang artinya ketidakmampuan
untuk dapat diketahui. seperti yang kita ketahui bersama bahwa agnostikisme telah
banyak berkembang di zaman modern ini.

Agnostik, dapat diklasifikasikan kedalam 2 kategori:

>Agnostik dalam agama: bersifat agnostik dalam agama dapat tercermin apabila
seorang agno menganggap kaum religius bersifat bigot (fanatik). hal ini disebabkan
karena kurangnya atau butanya pengetahuan para bigot religi tentang agama yang
mereka anut >Agnostik dalam atheisme:

>Agnostik dalam atheisme: seseorang yang memegang pandangan sebagai agnostik,
dalam berbeda spektrum dengan atheisme, tidak dapat memastikan bahwa eksistensi
entitas tertinggi seperti Tuhan atau Dewa atau Ruh ada keberadaannya. berbeda
dengan atheisme yang mempercayai bahwa eksistensi entitas-entitas tersebut secara
absolut memang tidak ada.

intinya, bahwa kesadaran akan "ketidaktahuan / ketidakmampuan kita dalam
mengetahui segalanya™ merupakan tulang rusuk dari perspektif agnostikisme. contoh:
muslim: Allah menyayangi kita, la akan melindungi kita agno: buktikan atheist: Tuhan
tidak menyayangi kita, la tidak akan melindungi kita agno: buktikan

17/12/2016 10:39
lya vin Tks

Sama2 ibu mohon maaf sekali lama balasnya soalnya Vina hrs pahami dulu dan
update pengetahuan Vina hehe
lya Ngga apa2

18/12/2016 20:46

assalamualaikum, malam ibu *~

bu Vina dapat 1 jawaban menarik dari Adhira

Adhira Narindratama (2015), dalam pandangannya mengenai agnostikisme
berpendapat bahwa



266

Anak Ul?

"dunia itu tidak dapat dikatakan baik atau tidak dari segi religinya, lalu menurutnya
"teknologi akan merubah segala hal, termasuk agama; semakin tinggi tingkat
intelejensi dan selektifnya seseorang maka orang tersebut akan lebih jauh dr agama
karena menurutnya bahwa agama itu bukanlah sesuatu hal yang layak untuk dijadikan
keharusan dalam kehidupan™

anak moestopo bu, 2015 "~

Oo
Trs apa lg katanya?

nah si Adhira bilang gini bu, kan aku tanya "gimana caranya teknologi dapat merubah
posisi agama bila agama itu sendiri merupakan pedoman bagi manusia dalam
menjalani hidup utk mengetahui mana yang "benar" dan mana yang "Salah"

dan dia jawab gini bu

"teknologi dapat membuktikan sesuatu yang tidak diketahui, dimana hal tersebut
membentuk pikiran para penganut agnostik bahwa hal tersebut bisa membuktikan atau
menjelaskan sesuatu yang tidak dapat dijelaskan oleh Tuhan melalui kitab dan
kehadirannya™

18/12/2016 23:41
ok. Tks

22/12/2016 01:33

Assalamualaikum, ibu Vina buat jawaban dari pertanyaan yang ibu kasih ke Vina
kemarin berbentuk narasi sederhana saja boleh nggak bu? Soalnya kalau makalah,
Vina khawatir salah teknis penulisannya (pertama karena ini temanya filsafat kedua
vina masih menuju jenjang s1)

22/12/2016 10:41
lya. Apa yg Vina bisa aja. Nyantai aja vin

27/12/2016 16:39
Assalamualaikum, ibuu itu vina udah buaat
seperti itu bukan bu?

27/12/2016 18:59
(Memblas WA ibu) oke ibuu Vina sdg pikirkan kalimatnya sm sdg cari bahan krn
narasumber sdh Vina dapatkan



267

Apa yg Nara sumber omongin, sprt itu sj yg vina tulis
Atau diforward langsung sj

KONSTRUKSI PEMIKIRAN PAHAM AGOSTIK BERDASARKAN
PANDANGAN PENGANUTNYA

Berbicara tentang eksistensi Tuhan dan mempertanyakan wujudnya, akan ada
beberapa pertanyaan yang kemudian menjadi kerangka pikir kita mengenai
keberadaanNya: 1). Apakah Tuhan itu ada? Jawaban mengenai ada atau tidaknya
Tuhan, tidak terlepas dari 3 pandangan: pandangan seorang Atheis, pandangan
seorang Agnostik, dan pandangan seorang religius. Bila kita ulas dari segi pandang
seorang Atheis, keberadaan Tuhan tidak dapat di buktikan karena alasan utama
seseorang mempercayai adanya Tuhan adalah karena orang-orang pada zaman dahulu
kala menulis buku fiksional; tentang pemimpin gereja dan politikus yang sadar bahwa
mereka mampu meraup untung dan mendapatkan kekuasaan dengan memberitahu
orang-orang akan apa yang Tuhan inginkan. Kedua, tidak ada partikel, paksaan, atau
bidang yang berinteraksi langsung dengan atom kita dan dapat membawa informasi
bagi jiwa, kehidupan setelah mati, atau reinkarnasi. Pun, jika Tuhan itu ada, maka: -
Mengapa ada banyak Teologi yang kontradiktif? - Kenapa Tuhan yang mahakuasa
menutut untuk disembah? - Kenapa ada jahat? —

Kenapa yang dituduh sebagai “Tuhan” tidak mendemonstrasikan keberadaan dirinya?
- Mengapa mendambakan sesuatu, yang menjadi basis dari kapitalisme, lebih dosa
daripada pemerkosaan? Disisi lain, pandangan seorang yang religius mengatakan
bahwa keberadaan Tuhan itu ada dan 2 argumen terbaik akan hal tersebut adalah
insting kita dan penciptaan alam semesta. Kepercayaan kepada Tuhan merupakan hal
yang instingtual yang ditunjukkan oleh banyak penelitian, salah satu contohnya adalah
berasal dari Universitas Oxford oleh prof. Roger Trigg yang mengatakan: “Proyek ini
menjelaskan bahwa agama bukanlah sekedar hal bagi orang-orang yang “anch”
lakukan tiap minggu (ke gereja) ketimbang bermain golf.

sbntr bu sumber masih vina tulis
vina sdg susun

lya

27 February 14:3116 July 21:57
VIN, kalau sy ngontak vina gmn caranya? Sy pengen ngobrol
No HP vina yg Mana sih

Assalamualaikum ibu, vina nomer hp nya yang +6287875377867. Ibu minal aidin
walfaidzin ya bu, mohon maaf atas kesalahan vina baik yang disengaja maupun tidak.
Salam untuk keluarga dirumah yaa ibu =~



268

16 July 23:27
VIN, blm tidur?

17 July 11:44

Ibuu maaf vina baru balas, ini vina online lagi bu hehe
Ada apa bu?

Ibu elis butuh bantuan kah?

VIN, sy Baru mau melanjutkan lagi tulisN ttg agnostic. Kmrn ngerjain yh lain dulu
Tolong bantu ya

Vina ngerasa ngga kalau Punya pandangan yg berbeda ttg agama? (Beda dg
kebanyakan org: teman, tetangga, kelurga)

Oh boleh bu, udah sampai dimana bu kemarin nulisnya? Soalnya kondisi politik sama
kepercayaan lagi rentan jd bahan di media, buat nyari sumber jd lebih mudah

Ngerasa ngga?

Ngerasa banget, itu terjadi karena vina makin kesini mulai makin berfikir jadi humanis
lebih baik, bebas dari dogma2 agama yang bergesekan antara 1 agama dgn agama lain
(contohnya pemilihan gubernur jakarta yg seharusnya berdasarkan logika, bukan
agama). Menurut vina ada saat dimana agama punya ruang sendiri untuk dikaji, itu
pula nggak bisa sembarangan menyampaikannya (dulu di kelas agama kita belajar
kalau mau ambil suatu peraturan, merujuk pada quran, hadits, mazhab, dll). Gak bisa
asal googling, nanti sesat. Tapi makin kesini, agama mulai dipakai untuk propaganda
siapa yang paling benar saja. Padahal, dalam sudut pandang, tidak ada yg benar, pun
tidak ada yang salah

Bagus banget jawabannya

Mungkin orang lain mikir seperti vina juga atau mungkin tidak, tapi yang bisa vina
rasa terhadap agama, agama itu ibarat buku saku ketika kita kehilangan diri kita
sebagai manusia. Diajarkanlah hal2 baik, diceritakanlah dosa jika berbuat jahat
Maaf bu agak lama ngirim chatnya, wifinya nggak nyampe hp hehe

Gpp. Lanjutin curhatnya

Waktu vina tau teman2 vina yang dulu mengaku atheis dan sekarang lebih friendly
terhadap agama, vina coba telaah dan cara sudut pandang dia sudah mulai lebih netral
(tidak memaksakan bahwa agama itu menjadi entitas utama penyebab kericuhan). Dia
juga mulai menerima konsep takdir, lebih legowo. Nggak egois. Ternyata memang
sudut pandang orang terhadap agama itu berdampak sekali ke kondisi psikologisnya



269

Kemarin waktu ada parade gay di Inggris, orang2 yang mengaku pro-lgbt angkat
spanduk "Allah itu Gay" tinggi2. Yang lucu disini menurut vina itu bagian disaat
orang yang mengaku bahwa mereka memperjuangkan "persamaan/ekualitas” dan
melawan kebencian, berakhir malah jadi lebih membenci. Ngga ada bedanya dong
mereka dengan islamophobia

Di agama lain seperti kristen, vina liat ada aktivis kristen perempuan yang bilang di
facebooknya bahwa islam itu bahaya, penyebabnya karena dia tidak setuju ketika
swedia harus merevitalisasi kebudayaannya menjadi "muslim-friendly", menurut
aktivis ini, swedia jd kehilangan kebudayaan dan nilainya lagi. Vina setuju dgn
argumen ini, tapi meloncat pada kesimpulan islam itu bahaya, itu beda cerita lagi
Bagus ya bu, sampai ada kajian agama dan bunuh diri

Orang indonesia mulai open minded dengan kasus bunuh diri dan agama

Menurut Vina, Tuhan itu siapa? Perannya apa
Teman sekampus yg Punya pandangan mirip vina siapa?

18 July 13:37
ibu, ditunggu ya. sedang vina coba pahami dan kerjakan. diusahakan gak sampai 2jam
selesai. =

lya vin. Tks

Fokus Kita pada teologi nya dulu

Paham ketuhanannya

Okay ibu. Pada sub bab Ketuhanan, vina buat 1 1/2 halaman ya bu
Sip

Ibu, email vina sudah dikirim ke inbox ibu. Mohon di check ya bu, dan beritahu
kurangnya dimana

Blm masuk vin. Mungkin msh di jlIn.

Sudah sent bu tulisannya
Mungkin di folder junk?

BIm muncul jg
Coba pake bahasa vina sendiri: Tuhan itu siapa?

Ini bu hasil pikiran vina tadi

Mendefinisikan Tuhan sebagai sebuah entitas merupakan hal yang amat kompleks.
Tuhan bisa menjadi sangat relatif bagi satu orang dengan orang lain. Ada yang
mencoba mendefinisikan Tuhan dengan metode cherry picking, yaitu sebuah metode



270

dimana seseorang mengutip suatu kalimat atau ayat alkitab sebagai pembuktian bahwa
Tuhan mereka itu ada. Orang-orang ini menggunakan firman-firman Tuhan sebagai
pendukung teori mereka, ketimbang mengelaborasikan Tuhan dari segi nurani dan
akalnya sendiri. Banyaknya orang yang tidak secara komprehensif menemukan makna
Tuhannya, kemudian berakibat adanya benturan dengan ide akan eksistensi Tuhan
milik orang lain. Hal ini sering terjadi di sekitar kita, terutama dalam menjelaskan
bagaimana peran Tuhan dalam penciptaan bumi dan hukum bagi makhluk yang
menghuninya. Ini seolah menjadi wadah bagi manusia untuk cenderung bersikap lebih
superior dan tinggi, melebihi Tuhan yang diagungkannya. Tapi, apakah makna dari
kata Tuhan itu sendiri dalam bentuk definisi?

Menurut Osku Penttinen, ia menjelaskan bahwa Tuhan adalah sebuah lampiran sosio-
evolusioner yang tercipta di zaman kegelapan intelektual kita untuk menjelaskan
pertanyaan mendalam sebelum datangnya sains dan pemahaman tentang alam.
Menurut Penttinen, banyaknya manusia yang masih berpegang pada mitos dan
takhayul semacam itu menunjukkan bahwa kita masih belum berhasil keluar dari
kegelapan dalam perkembangan intelektual kita dan memeluk era terang dan berakal.

Ide Penttinen akan Tuhan ini menarik bagi saya. Pasalnya, semakin meningkatnya
jumlah orang yang kecewa terhadap janji-janji palsu dan jawaban yang kurang
memuaskan oleh doktrin agama dan dogma, yang memicu banyak orang di masa
renaissance meninggalkan agama, membuat figure Tuhan menjadi pudar dan hilang
sekaligus berjalannya manusia memiliki pemahaman universal akan alam, arti
kehidupan, lebih suka merujuk kepada adanya kematian, dan yang terpenting menurut
saya, manusia lebih sadar bahwa kebenaran universal menjadi lebih penting

Siapa pun yang mengajukan pertanyaan tentang Tuhan mungkin harus juga
memberikan jawaban atas pertanyaan ini, karena arti Tuhan adalah hal yang berbeda
bagi orang yang berbeda.

Seperti yang telah orang lain sampaikan, kita tidak dapat mengetahui sifat Tuhan atau
apa yang Tuhan lakukan atau mengapa jika Tuhan adalah makhluk supranatural yang
banyak orang anggap sebagai milik Tuhan. Kita ambil contoh. Bayangkan seekor
semut, dengan bahagia tinggal di bukit semutnya, kemudian datanglah sekelompok
pekerja proyek bangunan mulai menggali tanah di dekatnya untuk membangun jalan
raya. Dapatkah semut memahami apa yang sedang mereka lakukan atau mengapa
mereka melakukannya? Mengapa kita harus bisa memahami apa yang Tuhan sedang
lakukan atau mengapa?

Beberapa orang, tentu saja, mengklaim bahwa Tuhan mengatakan kepada kita tentang
dirinya. Tetapi dalam setiap kasus seperti itu, Tuhan yang seharusnya mengatakan
kepada sekelompok kecil orang (yang kadang-kadang malah hanya satu orang), dan
orang atau sekelompok orang tersebut telah mendokumentasikan apa yang mereka
klaim, bahwa Tuhan mengatakannya kepada beberapa orang. Menurut saya, ini adalah
cara yang penuh dengan inkonsistensi, kontradiksi, dan pernyataan yang tidak tepat.



271

Karena, jika saya adalah Tuhan dan telah menciptakan orang untuk suatu tujuan
tertentu, dan jika saya ingin mereka tahu apa tujuan itu, bukankah harusnya saya akan
menemukan cara yang lebih baik untuk memberi tahu mereka?

Kita menggunakan istilah "Tuhan" dalam berbagai cara, yang umumnya berarti ada
beberapa entitas supernatural yang kita anggap kehadirannya hal-hal tertentu, seperti:
Tuhan sebagai pencipta alam semesta dan semua yang ada di dalamnya, Tuhan
sebagai pencipta manusia, Tuhan sebagai pencipta semua hal yang disebutkan dalam
Kitab Kejadian dalam Alkitab dan Quran, Tuhan sebagai makhluk yang sadar akan
semua yang kita lakukan (dengan ini, artinya Tuhan sudah lebih dahulu tau apa yang
akan kita lakukan) Dan Tuhan sebagai yang bertanggung jawab atas keajaiban, dan
lain-lain.

Dalam kehidupan sehari-hari misalnya. Saya sering sekali menemukan banyak orang
yang melakukan ritual doa sebelum mengerjakan sesuatu, ataupun sesudah
mengerjakan sesuatu. Ketika saya mendengar seseorang mengatakan apa itu Tuhan
dan menjelaskan tentang Tuhan, saya selalu bertanya pada mereka "bagaimana kamu
tahu?". Kebanyakan, jawabannya biasanya adalah sejenis "orang lain yang memberi
tahu itu ke saya™ atau "beberapa kitab suci mengatakannya kepada saya". Kadang-
kadang malah saya melihat sebuah usaha untuk memberikan pembenaran rasional atas
keberadaan beberapa Tuhan, namun dalam situasi seperti itu, logika kita itu menjadi
sangat bekerja, karena logika kita melakukan sebuah aktifitas yaitu meragukan
(walaupun mungkin sebenarnya orang tersebut tidak betul-betul membuat
pembenarannya).

Pikirkan berapa banyak agama yang ada di dunia ini, dan bagaimana orang-orang di
wilayah tertentu cenderung menjadi milik agama-agama tertentu, dan bagaimana
masing-masing akan mempertahankan keyakinan agamanya berdasarkan pada kitab
suci mereka yang spesifik dan / atau apa yang orang tua dan lingkungan mereka beri
tahu mereka. Hasilnya? semuanya berbeda. Akhirnya, hal ini memicu pertanyaan,
bagaimana mungkin seseorang tahu mana yang benar, jika ada yang sebenarnya benar
diantara yang benar? Kalau kita membandingkan berbagai agama, agama akan
cenderung menganggap ada karakteristik yang berbeda dengan Tuhan. Misalnya,
beberapa memandang Tuhan sebagai makhluk cerdas yang menciptakan kita namun
belum memperhatikan kita sejak saat itu, sementara yang lain melihat Tuhan sebagai
makhluk cerdas yang menciptakan kita dan memperhatikan setiap hal yang kita
lakukan. Dalam hal ini, saya menyadari bahwa kita sama sekali tidak memiliki cara
untuk mengetahui sifat pencipta kita (apalagi dengan asumsi yang cuma ada satu).

Intinya menurut vina, adalah hal yang masuk akal untuk percaya bahwa semua agama
mencoba memahami hal yang sama namun menerapkan metodenya secara berbeda.
Mereka semua berusaha untuk menjawab bagaimana keadaan kita dan bagaimana kita
seharusnya bersikap manusia. Dan ada banyak kesamaan. Lalu kemudian, penelitian
ilmiah mencoba menjawab pertanyaan yang sama. Perbedaannya adalah bahwa



272

penelitian ilmiah tidak mengandaikan sebagian dari jawabannya. Juga, penelitian tidak
menyandarkan jawaban akhir dari segala pertanyaan adalah Tuhan. Karena dalam
penelitian akan selalu ada fail and trial. Itulah yang membuat hasil penelitian dianggap
lebih diandalkan.

Bgmn (dari mana) Kita bisa tahu kalau Tuhan itu ada
(biasanya kan dari kitab suci)

Menjawab pertanyaan tersebut, saya akan coba jelaskan sedikit. Ada yang di sebut
dengan istilah "premis teistik". Artinya, ada gagasan bahwa ada orang lain yang
tinggal jauh di luar sana. banyak dari orang2 beragama masih meragukan bagaimana
bentuk makhluk hipotetis ini, tapi mereka semua paham keberadaan makhluk-makhluk
ini memiliki konsekuensi (dampak) untuk kehidupan di bumi.

Misalnya, jika ternyata kita tidak sendirian di alam semesta, mungkin ada dampak
besar bagi masa depan umat manusia. Premis teistik ini telah mendorong adanya
kejahatan dan orang2 yang berbuat jahat. Kejahatan itu memicu orang untuk
mendirikan pembangunan kota dan setelah masa peradaban mendorong para
penjelajah dan ilmuwan melewati batas-batas dunia yang mereka kenal. apa yang
disebut kejahatan (ego) inilah kekuatan asli di balik keinginan kita untuk memahami
bintang-bintang, dan inilah filosofi yang meluncurkan perlombaan luar angkasa.
Tanpa hal-hal itu, umat manusia tidak akan bisa sampai sejauh ini - dan akibatnya,
jejaknya tak terhapuskan pada Kita.

Apakah saya tahu apakah Tuhan itu ada? Tidak, saya tidak tau. Kita tidak bisa
mengetahui banyak hal dengan keyakinan penuh kita sendiri. Tetapi mengingat
luasnya ruang dan waktu, dan jangkauan kosmos yang tampaknya tak terbatas -
kemungkinan orang lain berada di luar sana begitu luar biasa tinggi, saya yakin ada
sesuatu kekuatan supernatural yang melebihi saya dan semua yang ada di dunia.
Kemanusiaan pasti memilikinya.

Kesimpulan vina: bertuhan tanpa agama. Begitukah??

Lebih tepatnya: bertuhan karena agama memberikan jawaban bahwa tuhan masih
berperan, terutama terhadap apa yang belum bisa terjawab dengan nalar manusia
Ketika manusia masih belum bisa menjelaskan bahwa kromosom itu ada X dan Y,
maka manusia beragama akan terus beranggapan bahwa Tuhan memberikan kita
gender jauh sbim kita lahir

Utk zaman skrg, agama msh berberan?
*berperan



273

Nah, saat ini dunia sudah banyak mengalami perkembangan dan kemajuan teknologi
dan inovasi. Otomatis, premis2 teisme tadi kemudian juga lama2 terbantahkan dengan
penelitian2 dan argumen?2 saintifik. Tetapi, ada sebuah sisi dari orang2 yang memilih
untuk mempercayai sains, yang mengurangi nilai2 mereka yang disebut dgn moral
hazard. Moral hazard merupakan risiko akibat tindakan seseorang ditanggung oleh
pihak lain. Ketika para ilmuwan2 dan kaum intelek berlomba2 dalam penelitian,
kemudian gagal, akhirnya mereka memicu perdebatan (contohnya saja evolusi
manusia saat ini dan teori darwin). Perdebatan ini membuat manusia jadi memiliki
sifat utk cenderung rasis, memisahkan diri dan saling menghujat (antara yang merasa
benar dan dirasa salah). Lama2, upaya untuk bisa mencari tau hingga ke akar itu, tidak
lagi memiliki nilai kemanusiaan. Ego kita jadi tinggi, belum lagi adanya perpecahan.
Disinilah, peran agama masih masuk, bahkan hingga saat ini masih eksis. Agama
mencoba untuk mengajarkan pada manusia bahwa Tuhan tidak suka adanya
perpecahan, tuhan tidak suka rasisme, perang, kebodohan dll. Walaupun term ini
memang sarat akan logika (the gap of God). Tetapi manusia masih tetap
mempercayainya hingga saat ini. Itu pula yang kemudian membuat masjid masih
kokoh untuk laki2 shalat berjamaah dan bersilaturahmi. Gereja masih berdiri untuk
mengikat umat dan melakukan ibadah bernyanyi, dan lain2

Oh iya bu. Vina lupa nambahin

Alasan manusia masih percaya tuhan saat ini adalah, karena ada konsep dosa dan
pahala. Manusia adalah makhluk yang egonya tidak akan pernah ada habis2nya.
Karena tidak ada habis2nya, maka diantara manusia berlomba2 berbuat sesuatu untuk
mendapatkan pahala (seperti yg Tuhan janjikan) walaupun harus mengelabui
logikanya sendiri

Vina sendiri meragukan banyak hal tentang eksistensi Tuhan. Karena vina merasa,
tuhan itu nggak stabil. Hahaha

Tulisan orang bali itu bagus bu, dia menjelaskan datangnya moral manusia dari mana.
Vina sendiri nggak sampai, malah tulisan beliau yg mewakili. *~

Ttg alasan Tuhan krn pahala Dan dosa, itu ngga msk linier dg argumen2 sbimnya
*ngga masuk akal

Karena dari pemahaman vina dan sumber2 yg vina baca, zaman sekarang Tuhan
digunakan manusia sebagai kambing hitam saja. Untuk tempat melindungi dan untuk
menyalahkan. Vina mencoba menjelaskan dari fenomena yang terjadi tentang
banyaknya manusia yang memiliki standar ganda tentang gambaran tuhannya sendiri2.
Sehingga Tuhan kesannya hanya seperti material saja.

Tuhan melalui agama nya itu kan diajarkan setiap hari di lingkungan kita. Kebiasaan
itu kemudian memberikan komunitas, identitas dan perasaan bahwa "semua bakalan
baik2 aja di akhir jika lurus terus di jalan tuhan™. Itu membuat orang jadi berfikiran



274

kalau orang jahat akan masuk neraka, dan kalau orang baik matinya nggak akan di
siksa, dll

Tp Tuhan Dan agama kan sdh Kita ragukan td eksistensinya. Ngapain bicara pahala
dosa

Karena ada unsur tradisi, dan premis appeal to community, bahwa jika kita meragukan
tuhan, ada sanksi sosial yang kita dapatkan. Terutama bila lingkungan kita
berpandangan konservatif. Ada dampak psikologis dimana juga jadi merasa bersalah
bila kita tidak mengikuti apa yang orang ikuti

Sy mulai bingung vin
Coba jawab dg singkat: Tuhan Ada atau tidak?

Yah maaf bu jadi bingung ibunya, kalau gak dijelasin langsung agak susah sih bu :")
Jawabannya: tidak. Karena kesimpulan dari seluruh tulisan vina tadi adalah: Tuhan
ada karena manusia berfikir tuhan itu ada

Alam semesta ini bukan hasil ciptaan?
*krn big bang misalnya?

Kalau bigbang, black hole, alien, atlantis, vina nggak bisa menyatakan itu ciptaan
Tuhan atau bukan ciptaan Tuhan. Karena dulu orang berdebat bahwa bagian dari dunia
ini - yaitu segitiga bermuda - punya kekuatan mistis sehingga apa yg lewat diatasnya
selalu tersedot.

Sekarang sains udah bisa jelasin secara gamblang penyebabnya dan artikelnya tersebar
dimana2 =

Kalau vina mau bilang Tuhan yang menciptakan dunia, vina bisa aja bilang seperti itu.
Tapi argumen vina harus lebih kuat drpd ilmuwan yang bilang bahwa dunia ini terdiri
dr lapisan mantel bumi, kerak, dll

Kesimpulan nya: alam bukan diciptakn Tuhan. Gitu kan?

lya bu, betul

*fokus Kita pada tuhan

Vina blg betul, karena saat ini sudah banyak penjelasan mengenai penciptaan alam.
Bahkan hingga yang paling nggak kita duga seperti apakah itu matahari, apa itu planet

venus atau mars. Sampai ada astronot yg keluar angkasa. Itu cukup buat vina
menyatakan bahwa alam dan tuhan tidak saling kait terkait



275

Terkait dengan apa yang hidup dan mati, vina gak bisa paparkan secara sains
bagaimana proses biologis membuat sel2 tubuh dan otot manusia menjadikan manusia
hidup. Tapi intinya, dalam dunia medis, roh itu tidak ada. Yang ada hanya jasmani,
badan manusia. Dulu orang bilang tidak ada yg bisa menciptakan manusia selain
tuhan. Kini ilmuwan sudah berhasil membuat clone anak kambing di dalam tabung.
Sains bekerja sangat cepat

Terkait dg roh: jika tdk Ada roh maka surga Dan neraka tdk ada. Pahala Dan dosa
menjadi tdk signifikan Ig

lya, karena surga neraka dosa pahala adalah istilah yang di konstruksikan oleh kepala
manusia sendiri. Manusia melihat apa yang ingin mereka lihat.

Ada neraka dan surga, karena belum ada orang yang bisa menjelaskan neraka dan
surga seperti apa. Belum pernah ada yang kesana. Semua gambaran2 enak dan tidak
enaknya itu dirancang manusia sendiri

Apa dan bgmn membuat cara agar manusia hidup Baik (jika tuhan, agama Dan surga
tdk Ada)
*pedoman utk hidup baik

Melakukan sesuatu yang membuat perasaan kita bahagia. Percuma bu kalau vina
bilang berbuat hal yang bermanfaat seperti menjaga lingkungan dari limbah, polusi,
karena memang ada manusia yang terlahir dan berperan utk mengeksploitasi bumi
kita, merusak dan Kkita2 ini yang harus tanggung jawab. Semua itu dilakukan demi
kebahagiaan sekelompok manusia, karena mereka mendapat untung. Di sisi lain, ada
hikmah2 yang kemudian datang dari kejadian manusia yang kita anggap "jahat"
karena kita tidak seperti mereka ini. Dari sampah limbah, kemudian membuat orang
berfikir yang mendalam dan menggunakan akalnya supaya limbah berkurang, hidup
jadi nyaman dan bahagia. Begitu terus siklusnya. Ada musibah dan ada hikmah. semua
manusia yang rancang dan semua manusia yang tanggulangi sendiri

Nah, dalam hal menjelaskan tentang pedoman baik dan buruk, vina hanya bisa
menyampaikan bahwa apa yang baik dan apa yang buruk itu pada dasarnya adalah
hasil interaksi dengan manusia lainnya dulu, dibuat kesepakatan, baru jadilah
ketentuan. Kalau di indonesia orang nggak boleh berjudi karena dianggap merugikan,
di Amerika berjudi di pandang dari sisi lain karena mendatangkan pundi2 dollar. Dan
itu semua tergantung bagaimana manusia memandang sesuatu

Ukuran baik buruk pedoman manusia tergantung pada kemauan manusia itu sendiri.
Ada yang beranggapan bahwa dipenjara karena korupsi itu harusnya seumur hidup
karena menyengsarakan banyak pihak. Ada juga yang bilang dipenjaranya sekian
tahun saja karena koruptor bisa di didik dan bisa melanjutkan hidup sebagai manusia.
Tinggal maunya manusia itu anggap apa yang pantas saja



276

Ukuran nilai kebaikan, (jika terjadi perbedaan pandangan), dg demikian bisa berubah2
lya, dan memang itulah yang terjadi. Dahulu, orang anggap bahwa punya anak itu
adalah sesuatu yang berkah sekali (karena dianggap sbg simbol rezeki) Sekarang,
banyak aktivis feminist yang membela bahwa tubuh wanita adalah hak wanita itu
sendiri, termasuk keputusan untuk mengaborsi bayi atau tidak. Toh pada dasarnya jika
bayinya hasil diluar nikah juga tidak ada bedanya dengan hasil yang menikah. Sama2
proses biologis juga dan akan mati2 juga

Pahit banget ya bu hidup kalau kita pikir2. Tapi lebih pahit lagi kalau kita nggak bisa
menjadi manusia yang seutuhnya. Mau punya kebebasan berfikir salah, ikut2an
kepercayaan orang juga salah

Tdk Ada nilai kebenaran yg mutlak ya? Manusia menemukannya berproses

lya. Kayak kata nietzche sih bu, "theres no eternal facts as there are no absolute truths”
Maksudnya?

Maksud si Nietzche itu, nggak ada fakta yang kekal, pun tak ada kenyataan yang tetap

Nilai moralitas (kebaikan) seseorang bergantung pada kualitas kepandaiannya ???
*Kan tdk banyak org yg bisa menemukan nya sprt vina?

Hehe iya bu. Betul. Karena kita tidak melihat sesuatu untuk "sesuatu" itu sendiri,
melainkan kita melihat sesuatu karena diri kita sendiri. Moral yang vina miliki dan
orang FPI miliki pasti berbeda karena cara kita berfikir juga berbeda

Bertrand Russell: bertuhan tanpa agama. Vina: bertuhan pun tidak (mragukan?
Vina termasuk yg Mana: Atheistik atau agnostik???

Maksudnya ibu, vina ada di posisi mana antara bertuhan atau tidak bertuhan atau
meragukan tuhan? Karena pengklasifikasian theis dan nontheis dan gnostik dan
agnostik ini kompleks sekali. Vina bisa sampaikan bahwa pandangan vina terhadap
agama, tuhan dan kekuatan supernatural adalah agnostic atheist: tidak percaya adanya
tuhan dan segala kroni2nya karena tidak ada buktinya tidak ada

Dulu vina bilang kan, vina agnostik theist, sekarang ganti lagi. Memang konstruksi
sosial sangat bermain disini

Vina nggak takut untuk melakukan kebebasan berfikir, dan jg tidak takut jika nanti
tuhan ngirimkan laki2 atau perempuan ke neraka. Karena kalau iya tuhan ngirim orang
ke neraka utk menghukum vina seperti apa yang orang2 bilang, dia gak lagi jadi tuhan.
Tapi jadi setan. Ironi



277

Vina skrg sdh tdk Ig melakukan ibadah ritual ?

Sumber2 yang vina bilang berasal dari penjelasan ilmiah tentang kehidupan oleh prof.
Neil de tyson, stephen hawking, dan lain2. Kalau ibu mau liat, sudah banyak di
youtube tentang penjelasan apa yang terjadi setelah manusia mati dan apa manfaatnya.
Itu akan jauh terasa membuat kita bermanfaat sebagai sesuatu yang hidup

Nggak, kalau mau doa, semangatin diri sendiri aja. Walaupun kadang masih disuruh
ibadah ritual, vina rasa vina masih punya tanggung jawab utk nyenengin perasaan
orang lain dgn liat vina ibadah, walaupun itu bukan diri vina

Teman2 ada yg Punya pandangan terbuka sprt vina ?
Yg sekampus?

Tapi bu, vina sempat diberi tau teman di komunitas perduli skizophrenia, orang yang
terlalu ekstrimis dengan suatu pandangan atau kepercayaan jg bs punya gejala
penyakit jiwa. Vina mencoba utk lebih terbuka dan jangan maksain pandangan, takut
malah bikin penyakit hehe

mama vina sempat mengkhawatirkan itu jg
Hehe..

Ada, tapi mereka nggak secara verbal bilang di publik. Cuma kalau lagi kumpul aja.
Teman2 yg pemikirannya mirip2 aku ini, memang kebanyakan mengutamakan
humanisme dulu bu, dan merespon hal2 takhayul/supernatural dengan tidak peduli

Sy sih nyantai aja
Siapa sj?

Bu, yang harusnya mama khawatirin itu kalau aku gabung komunitas dakwah dan
menyebarkan radikalisme. Itu udh terjadi di kampus makanya vina sekarang ngga
terlalu deket sama orang rohis

Fani triana, Nur Ulfa (yang 2013 itu bu), Nabilla Anggun (yang tinggi itu bu)
Saya sering banget ngobrol sama mereka

Psmi skrg terjangkit radikalisme ya? Mau dong sy diskusi gini sama mereka
Nur ulfa yg pake kerudung?

Udah. Parah malah. Ibu kalau mau tau, agenda liqo mereka lebih sering bahas tentang
jodoh. Terakhir di FKG tentang jodoh juga.

Sy mau dong no kontaknya. Sangat membantu sy utk nyelesaikan kuliah S3 sy



278

lya, kaget ya bu? Dia bilang ke vinanya juga diem2, katanya dia biasa banget
nanggepin agama. Solat ya solat aja. Tapi ngga condong ke agama banget

Anak psmi yang fisip gak ada bu kontaknya, adanya FKG kebanyakan. Nanti coba
vina tanya ya bu. Agenda mereka suka di sebarkan via sosial media kayak instagram
dan LINE. Sekaligus dengan dakwah onlinenya.

Ya, nanti kalau sdh dpt no kontaknya, tolong kabari ya..

Dakwahnya terlalu tendensius
Baik ibu, segera vina sampaikan kalau sudah dapat kontak senior FKG. %%~

Sy bisa buka web nya jg ya?

Kayaknya mereka gak ada web atau blog deh bu, instagram sama LINE setau vina.
(Karena di instagram dan LINE bisa dikasih tulisan dan foto)

Sy bisa lihat dari mana?

Ibu, PSMI ini mendukung gerakan anti kriminalisasi ulama dan kegiatan 212 ternyata
Selengkapnya di instagram psmi bu

Sy ngga bisa istagram
Tks ya vin, diskusi nya. Bsk2 Kita sambung Ig

Samaz2 ibu, maaf ya bu kalau kurang bagus jawabannya. IImu filsafat dan teologi vina
belum sebanyak ibu &~

Hehe.. sy sdh sangat terbantu. Tks

18 July 20:28
Ulfah yg ini ya vin?

20 July 22:18
https://I.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Facademic.microsoft.com%2F%23
%2Fdetail%2F2027910965&h=ATPg8X5QibNieQDc7StYLRJyOLkcch0aZWY IgOR
UHw6_D6hi_VOQQq3T70GfYZSLRy-
JZmhSrX0FtcsXBAUKulAXaLR76mV6jxfzIrRZnQaAfyzSAohFZ29AXz5q5j97]0x8

VQrigh017rQ

21 July 00:28

Malam ibu Elis, maaf vina baru bales bu sedang ol di laptop. *~
lya bu, itu kak ulfa

Yang link Microsoft, itu tentang humanities study bu?



https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Facademic.microsoft.com%2F%23%2Fdetail%2F2027910965&h=ATPg8X5QibNieQDc7StYLRJyOLkcch0aZWYIq0RUHw6_D6hi_VOQq3T7oGfYZSLRy-JZmhSrX0FtcsXBAuKulAXaLR76mV6jxfzlrRZnQaAfyzSAohFZ2qAXz5q5j97jOx8VQr1gb017rQ
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Facademic.microsoft.com%2F%23%2Fdetail%2F2027910965&h=ATPg8X5QibNieQDc7StYLRJyOLkcch0aZWYIq0RUHw6_D6hi_VOQq3T7oGfYZSLRy-JZmhSrX0FtcsXBAuKulAXaLR76mV6jxfzlrRZnQaAfyzSAohFZ2qAXz5q5j97jOx8VQr1gb017rQ
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Facademic.microsoft.com%2F%23%2Fdetail%2F2027910965&h=ATPg8X5QibNieQDc7StYLRJyOLkcch0aZWYIq0RUHw6_D6hi_VOQq3T7oGfYZSLRy-JZmhSrX0FtcsXBAuKulAXaLR76mV6jxfzlrRZnQaAfyzSAohFZ2qAXz5q5j97jOx8VQr1gb017rQ
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Facademic.microsoft.com%2F%23%2Fdetail%2F2027910965&h=ATPg8X5QibNieQDc7StYLRJyOLkcch0aZWYIq0RUHw6_D6hi_VOQq3T7oGfYZSLRy-JZmhSrX0FtcsXBAuKulAXaLR76mV6jxfzlrRZnQaAfyzSAohFZ2qAXz5q5j97jOx8VQr1gb017rQ
https://l.facebook.com/l.php?u=https%3A%2F%2Facademic.microsoft.com%2F%23%2Fdetail%2F2027910965&h=ATPg8X5QibNieQDc7StYLRJyOLkcch0aZWYIq0RUHw6_D6hi_VOQq3T7oGfYZSLRy-JZmhSrX0FtcsXBAuKulAXaLR76mV6jxfzlrRZnQaAfyzSAohFZ2qAXz5q5j97jOx8VQr1gb017rQ

279

21 July 16:41
VIN, teman cowok yg mau terbuka siapa ya?

Di kampus bu?

lya.

Arkhandito pinsen bu..
Itu dulu sering ngobrol sama sayaa
Dia blg dulu dia agnostik juga

Ngga harus yg agnos. Asal rada kritis thd agama sj
Arkandhito ada no kontakny

lya bu, kak arkhandito sih yang nyambung kalau diajak ngobrol tentang keimanan
Sebentar bu

2015 ?7?

2013 bu, temen kak ulfa bu
Ibu tunggu ya kak dhito belum bales chat ku bu

lya vin

24 July 00:16
VIN, Sy perlu pendapat bbrp org lagi. Sy butuh bantuan vina. Anak2 Ibih terbuka ke
vina jika ditanya. Ke sy ngga mau jawab

Hmm, harus dari temen kampus aja bu ruang lingkupnya? Karena kalau dr kampus
aja, terbatas banget bu orang2nya
Detail2 pertanyaannya apa aja bu?

Email2 yg vina kirim dulu, terpakai semua nih.
lya. Karena lokasi penelitian nya di moestopo Dan Paramadina sebnarnya
Emang yg banyak, di kampus mana vin?

Kalo di moestopo aku taunya cuma itu2 aja sih bu. Mungkin paramadina lebih banyak
bu, tapi nggak punya kenalan yang punya pandangan agama kayak vina gini

Kampus lain, di mana?



280

Ul, UGM, Unpad bu. Soalnya mereka disana kan ada kajian filsafat juga
Oke ibu, vina butuh list pertanyaannya aja bu

Di zaman modern Kaya skrg, Agama msh perlu ngga sih?

Sains Dan teknologi bisa gantiin posisi agama ngga?

Srkg banyak org berseteru krn berbeda Agama atau bahkan mengatasnamakan Agama.
Merasa konsep ketuhanannya paling benar sendiri Dan mengkafirkan org lain. Org yg
berada di luar agamanya dianggap kafir, sesat Dan masuk neraka. Menurut lo gmn?
Tuhan itu menurut lo siapa sih?

Perannya apa?

Kalau tuhan/Agama ngga Ada, manusia bisa hidup Baik ngga?

Nilai2 moralitas didapatnya dari/dg Cara apa?

Dan pertanyaan?2 lain sprt yg sy tanyakan ke vina yg kmrn itu

Pertanyaan nya bisa ngikuti/ngelanjutin jawaban dia

Di keep dulu ya bu, vina udh coba hubungi 2 orang, vina coba cari Ig yang mau open
ttg ini

Intinya sy ingin tahu bgmn mereka menempatkan Tuhan/agama,

Vina Hari apa ke kampus?

Hsl dialog vina sama mereka, kasihkan ke sy apa adanya. Ngga perlu vina uraikan Ig
Data dirinya: nama, posisi semester brp, prodi, dari PT mana +Agama ortu

Tks ya Vin

Sudah dicatat ya bu, hasil wawancara vina buat dalam bentuk transkrip dialog. Nanti
Igsg vina email ke ibu. =

Ya
VIN, anak2 psmi tolong ditanya2 juga ya

24 July 07:05
VIN, kalau Ada yg ngasih jawabn, tolong kasih sy sy langsung. Mau dilihat dulu
kena/tidak dg target penelitian

Oke ibu, temen2 vina yang anak Ul belum ada satupun yang balas nih bu
Kalau ternyata tdk kena, nanti sy ubah pertanyaan nya

Baik ibu =

Judulya: teologi kontemporer mahasiswa Jakarta
Penelitian utk disertasi



281

Vina
[12/22, 22:13] +62 856-9500-7241: Assalamualaikum, ibu ini Vinaa.. nomer m3 vina
bu kayak biasaa hehe

[12/22, 22:13] +62 856-9500-7241: ibuu ini menyambung jawaban di fb yaa.. soalnya
nggak muat ternyata di chatnyaa..

[12/22, 22:13] +62 856-9500-7241: 1bu bertanya ke Vina, siapa yang mempengaruhi
Vina untuk memiliki pola pikir yang berbeda akan Tuhan & agama dari teman2 dan
lingkungan vina kebanyakan. Vina mulanya tidak menyadari bahwa rasio vina mulai
meragukan mengenai eksistensi Tuhan dan agama sejak vina masih di bangku smp.
Saat itu nenek vina bilang kalau kakak sepupu Vina yang kena gangguan jiwa itu
diganggu setan (atau lebih tepatnya kesurupan), dan saat kakak sepupu vina sedang
"sakit" itu, kakak sepupu Vina tetap di paksa ibadah, disuruh ambil wudhu dengan
paksaan, dan seperti biasa di lemparkan kalimat (dalam bahasa banten) "Dosa sire
lamun ore shalat mah" (dosa kamu kalau nggak shalat mah) meskipun setelah wudhu
kakak sepupu vina itu mengelap mukanya dan gak jadi shalat lagi. Dalam pikiran vina
saat itu, kok bisa ya Tuhan biarin orang yang kena gangguan jiwa untuk tetap berdosa,
kan secara mental dia nggak sehat, gimana dia bisa mikir? kenapa nenek vina jadi
lebih Tuhan daripada Tuhan sendiri?

Saat itu usia vina mungkin masih 14/15 taun, dan dalam usia itu pemikiran biologis
vina sudah bekerja. Ada satu fase saat film 2012 sedang booming2nya karena
menceritakan tentang kiamat besar dan Vina nggak boleh nonton itu karena dianggap
musyrik. Walaupun kesannya konyol, vina selalu tanya apa alasan logisnya dan
keterkaitannya menonton film tersebut dengan musyrik (pada Allah), tapi jawaban
yang vina dapat tidak pernah memuaskan logika vina. selalu dijawab bahwa di qur'an
di tulis surat ini, surat itu. atau jawabannya itu film buatan orang barat.. dan banyak
alasan illogisnya. terlepas daripada semua alasan irrelevant itu, vina tetap nonton 2012
yang menggambarkan tentang bencana alam besar2an dimana pesan yang termuat
disitu adalah nggak peduli mau vina orang dari suku, agama atau tingkat kekayaan
vina, saat bencana kita pasti sama2 terlihat "lemah™ dan butuh bantuan satu sama lain.
dan nggak ada waktu untuk memikirkan tuhan mana dan yang mana karena kalau
memang dia ada kenapa nggak dia selamatkan saja semua manusia dari bencana?
bukankah salah satu kekuatan tuhan utk melakukan apa saja yang ia mau? kenapa ia
menciptakan manusia, untuk dibuat menyembahnya lalu diuji juga? bukannya itu sia2
aja?

sampai pada satu titik dimana Vina mulai berfikir, bahwa segala hal tidak bisa dibuat
atau dihancurkan begitu saja. bencana alam yang terjadi di film 2012 menurut
sebagian orang adalah azab tuhan, tapi yang mereka tidak tau adalah bahwa terjadinya
tsunami dan gempa bisa dijelaskan melalui ilmu geografi. dari situlah keraguan2 vina
mengenai super-power seperti tuhan muncul, tapi vina belum berani "keluar" dan



282

menyatakan diri utk meragukan hal2 seperti itu. pertama karena prejudis lingkungan
sosial, kedua vina menghindari debat kusir.

vina sempat sekian lama "menganggurkan™ logika vina itu, meskipun waktu sma itu
vina disuruh wudhu sama teman sekelas vina kalau vina mau wajah vina cerah dan
bebas dari jerawat. lagi2 pernyataan spt itu membuat vina "keheranan”, nggak masuk
akal aja kalau air PAM bisa punya kekuatan super yang bisa mengobati penyakit kulit.
vina argumen ke dia, kalau begitu adanya kenapa air pam nggak jadi kosmetik
sekalian? dia malah bilang "yah gak percaya™ seolah menyuruh vina untuk tetap
percaya tanpa mengkritisinya. mungkin dari situ juga alasan kenapa vina dianggap
tidak beragama/bertuhan oleh teman2 kebanyakan karena pemikiran vina beda sendiri.
meskipun pemikiran vina adalah sesuai dengan fakta yang begitu adanya.



283

TRANSKRIP WAWANCARA-2

Nama Informan :FZn
Asal PT/Semester : Universitas Paramadina/ 7
Media : Whatsapp

[12/21, 17:22] elis: Agama ngga penting ya?
[12/21, 17:23] Fzn: Jadi menurut tmn2 saya agama itu adalah sebuah produk budayaan

dan hanya ada dalam pranata sosial.

[12/21, 17:24] elis: Kenapa ngga menarik?

[12/21, 17:29] Fzn: Kalo kata temen saya sih karena agama itu kaku dan gak
berkembang. Trs ada juga yg bilang landasan epistimologi agama
masih dipertanyakan gitu bu

[12/21, 17:35] Fzn: Trs tmn saya juga ada yg bilang agama itu cuma sebagai social
control supaya manusia bisa dikontrol perilakunya. Dia bilang
landasan berpikirnya itu teori terror management theory pas saya
telusurin teorinya saya nangkepnya tuh knp kita percaya agama,
itu karena kita cemas sama afterlife kita

[12/21, 17:35] Fzn: Gitu bu...

[12/21, 17:47] elis: Gak berkembang gmn?

[12/21, 17:48] elis: Emang epistemologi Agama kenapa?

[12/21, 18:24] Fzn: Yg dimaksud gak berkembang itu acuan atau refrensi dlm
beragama itu gak update sama perkembangan zaman trs juga ada
bbrp kontradiksi juga asal usul kehidupan versi agama sm science

[12/21, 18:27] Fzn: Yaa itu bu kalo pendapat pada umumnya kan agama itu sebagai

media untuk berinterakasi dgn tuhan tp tuhan itu eksistensinya



284

masih dipertanyakan kalo kata tmn saya yg positivistik tadi

[12/21, 18:30] elis: Eksistensi Tuhan Kenapa dipertanyakan?

[12/21, 18:34] Fzn: Karena gak nampak dan blm ada buktinya bu. Tiap agama punya
klaim atas tuhan dan sejarah asal usul kehidupan tp yg mana yg
bener ya gak ada yg tau bu

[12/21, 18:34] Fzn: Gitu...

[12/21, 18:35] elis: Ttg Epistemologi agama, kenapa dipertanyakan?

[12/21, 18:45] Fzn: Jadi agama itu kan di dikenalkan ke khalayak oleh para nabi
( pada agama samawi) nah yg dipertanyakan adalah dari mana
mereka bisa tau dan cara memperoleh pengetaguan sementara
eksistensi tuhan kan masih dipertanyakan

gitu bu...

[12/21, 20:26] elis: Bgmn Kita bisa tahu Norma Baik buruk tanpa agama?

[12/21, 20:30] Fzn: Baik dan buruk itu cuma konstruksi sosial bu kalo kata temen saya

[12/21, 20:38] elis: Konstruksi sosial berarti hanya mengakui kebenaran umum.
Kebenaran personal terabaikan?

[12/21, 20:39] Fzn: Maksudnya bu?

[12/21, 20:43] elis: Jika ukuran kebenaran itu hsl konstruksi sosial berarti kebenaran

ditentukan oleh hasil kesepakatan Bersama

[12/21, 20:45] elis: Sprt mengapa bentuk *10* disebut angka *sepuluh* itu krn hsl
konstruksi sosial.

[12/21, 20:49] Fzn: Ohh

[12/21, 20:50] Fzn: lya bu hasil dari sebuah konsensus bu



285

[12/21, 20:53] elis: Berarti mengabaikan kebenaran personal?
(Kan tdk setiap “yg benar” menurut pribadi juga “benar” menurut
umum

[12/21, 21:00] Fzn: Kalo soal ini saya pernah diskusi saa tmn saya yg lain. Hasilnya
emng bener kebenaran itu sifatnya konsensus tp bisa juga percaya
sesuatu diluar konsensus .
Kita juga bisa menyuarakan itu untuk merekonstuksi kebenaran
yg udah ada.
Karena kebenaran2 yg ada sekarang sumbernya dari pandangan
pribadi dulu kalo masyarakat menerima baru jadi pandangan atau

kebenaran secara umum

[12/21, 21:01] elis: Tdk ada rewards and punishment ya dim Baik/buruk perilaku
manusia?

[12/21, 21:04] Fzn: Ya reward and punnishmentnya dikembalikan ke masyarakat aja
bu kalo masyarakat suka tinggal di kasih reward kalo engga ya
sebaliknya

[12/21, 21:05] elis: Kalau Kita mati, “cerita” Kita berakhir ya? Atau Ada kehidupan
lain?

[12/21, 21:07] Fzn: Ya kalo kata temen saya sih bu berakhir gitu ajaa

[12/21, 21:08] elis: Dunia ini (bisa) absurd ya?
[12/21, 21:09] elis: Semua makhluk punya akhir cerita yg sama
[12/21, 21:10] Fzn: Yaa kayaknya sih gitu bu kalo menurut temen saya

[12/21, 21:16] elis: Ok.
Tks Zan..
[12/21, 21:37] Fzn: Sama sama bu



[12/22, 21:08] elis:

[12/23, 10:09] Fzn:

[12/23, 10:09] Fzn:

[12/23, 10:10] elis:

[12/23, 10:11] elis:

[12/23, 10:13] Fzn:

[12/23, 10:14] Fzn:

[12/23, 10:14] elis:
[12/23, 10:23] Fzn:

[12/23, 10:25] elis:

286

Zan,

Yg mempengaruhi pola pikir teman2 itu kira2 apa ya atau siapa?
Lebih ke diskusi sm tmn2 gitu bu trss evidance yg ada di sciene
gitu bu

Evidence*

Faktor kampus (Mata kuliah, dosen atau teman), ngaruh ngga?
Mata kuliah Agama di kampus ngga ngefek ya?

Engga begitu sihh bu soalnya dosen2 di matkul itu kan ngejar
materi jadi buat diskusi ya paling sedikit2 aja

Kalo soal tmn kayaknya gak sampe segitunya sih bu soal asal enak

tmnan ya gausah sampe ngubah pola pikirnya bu...

Yg ini gmn? (Mata kuliah Agama di kampus ngga ngefek ya?)
lya bu gak ngefek krn mungkin terlalu bahan yg diajarkar jadinya
Ruang diskusi dikit sementara bahasannya banyak trs krn banyak

mahasiswa juga sih bu

Ok



287

DATA PRIBADI
Nama : Elis Teti Rusmiati
Tempat & tanggal Lahir : Sumedang, 11 Pebruari 1970
Alamat - JI Pinus VI No 28-29 Pondok Rejeki Kutabaru Kec
Pasar Kemis Kab Tangerang Banten, (021)590 8282
Email: elistetir@gmail.com
Agama - Islam
NIM : 321 53 003
Pendidikan:
e SDN Cirayun di Sumedang Jawa Barat lulus tahun 1982
e SMPN Tarikolot di Sumedang lulus tahun 1985
e MAN Ciwaringin di Cirebon lulus tahun 1988
e S1 IAIN Bandung Fakultas Ushuluddin/Dakwah lulus tahun 1992
e S2 Program Studi llmu Filsafat, Universitas Indonesia, Jakarta lulus thun 2003
e S2 STIA YAPPAN Konsentrasi Administrasi Publik, Jakarta lulus tahun 2011
e S3 Program Studi Filsafat Agama, UIN Bandung, semester 6
e S3 Program Studi Administrasi Publik, Universitas Brawijaya, Malang,
semester 4
Pekerjaan:

Mengajar di IAIN Bandung tahun 1992-1993

Mengajar di FISIP UPDM (B) 1993-sekarang

Mata kuliah yang diampu: Pendidikan Agama Islam, Pengantar Filsafat,
Filsafat llmu, Filsafat Moral, Etika Administrasi

Mengajar di Universitas Paramadina 2013-sekarang

Mata kuliah yang diampu: Pendidikan Pancasila



